# منهج القُر آن الكريم في تنظيم العلاقة مع أهل الكتاب دراسة في الأحكام والمواقف

The Holy Qur'an's approach to regulating the relationship with the People of the Book

A study of rulings and positions

Asst. Lect. Asil Rasil Kazem Al-Safi

PhD student at the University of Tehran / Faculty of Islamic Knowledge and Thought

Asst. Prof. Dr. Javad Eshaqian Durchah

University of Tehran / Faculty of Islamic Knowledge and Thought

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي طالبة دكتوراه في جامعة طهران /كلية المعارف والفكر الإسلامي أ.م.د. جواد اسحاقيان درجه جامعة طهران كلية المعارف والفكر الإسلامي

eshaghian.dorcheh@ut.ac.ir

ملخص

يتناول البحث منهج القُرآن الكريم في تنظيم العلاقات مع أهل الكتاب من خلال عرض الأحكام والمواقف الولادة في النصوص القرآنية، وبركّز على مبدأ العدل والإحسان مع المُسالمين منهم، والتحذير من موالاة المعتدين والمُنافقين، ويوضح القُرآن إمكان التعايش والزواج وتبادل الطعام، مع الحفاظ على الهوية الإسلامية، يبرز الخطاب القرآني الدعوة إلى الحوار بالحكمة والموعظة، وبرسّخ قيم التفاهم دون تفريط في العقيدة، وكما يفرّق بين المواقف الفردية والعامة، وبربط الأحكام بسياقاتها الواقعية، يعتمد المنهج القرآني على التوازن بين الإنفتاح والموقف المبدئي، ويُؤسس لعلاقات قائمة على الإحترام، لا الإنعزال ولا الذوبان.

الكلمات المفتاحية: المنهج - القُو آن الكريم - تنظيم العلاقات - أهل الكتاب

- المواقف

العدد: ٥٢ / المجلد: ٢ السّنة: العشرون أيلول ١٤٤٧ه / ٢٠٢٥م

DOI: https://doi.org/10.36324/fqhj.v1i52.20126











مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه / جامعة الكوفة

#### **Abstract**

This research examines the Qur'anic approach to regulating relations with the People of the Book by presenting the rulings and positions contained in the Qur'anic texts. It focuses on the principle of justice and benevolence toward peaceful people among them, and warns against befriending aggressors and hypocrites. The Qur'an clarifies the possibility of coexistence, marriage, and the exchange of food, while preserving Islamic identity. The Qur'anic discourse highlights the call for dialogue through wisdom and exhortation, and instills the values of understanding without compromising faith. It also distinguishes between individual and public positions and links rulings to their real-life contexts. The Qur'anic approach relies on a balance between openness and principled stances, establishing relationships based on respect, not isolation or assimilation.

Keywords: Methodology - Qur'an - Regulating Relationships - People of the Book - Positions

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



منهج القُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع أهل الكتا دراسة في الأحكام والمواقف





وَزَارَةُ التَّعْلِيمُ الْعَلَانِ وَالْبَحَثِ الْعَلَمَيْ جَ**امِعِــةُ الْكُوفَــةِ مُدِّلَــةُ كُلِيــةُ الْمُثْمَــهُ** العراق/النَّجِفُ الأَشْرَفُ

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

#### مقدمة

الحمدُ الله رب العالمين والصَلاة والسَلام على مُحَمَّد وال مُحَمَّد الطيبين الطاهربن.

شكّلت العلاقة مع أهل الكتاب موضوعًا مُركزيًا في الخطاب القرآني، لما لها من أبعاد دينية واجتماعية وتاريخية، فقد عاش المُسلمون واليهود والنصارى في بيئات مُتداخلة منذ صدر الإسلام، وكان لا بد من تنظيم هذه العلاقات ضمن إطار شرعي يراعي التمايز العقدي من جهة، ومُقتضيات العدل والتعايش من جهة أخرى، ويقدم القُرآن الكريم منهجًا مُتوازنًا في هذا السياق، يجمع بين الدعوة بالحكمة، والتسامح مع المُسالمين، والحزم مع المُعتدين، لذا فإن دراسة منهج القُرآن في هذا المجال تُعدّ مدخلًا لفهم السياسة التشريعية الإسلامية في العلاقات بين الأديان، و تعين هذه الدراسة على معالجة التصورات المغلوطة التي تحصر الإسلام في منطق الإقصاء أو التبعية، وتُبرز واقعيته وتوازنه في التعامل مع الآخر الدين.

مشكلة البحث: تكمن مشكلة البحث في توضيح كيفية تنظيم القُرآن الكريم للعلاقات مع أهل الكتاب، بما يحفظ التوازن بين المبادئ العقدية الإسلامية، والتزامات العدل والرحمة والواقعية الإجتماعية، مع الكشف عن حدود التفاعل والإنفتاح والتمييز بين المواقف المُختلفة لأهل الكتاب.

أهمية البحث: تبرز أهمية هذا البحث من خلال الحاجة الماسة إلى فهم الرؤية القرآنية في التعامل مع أتباع الديانات الأخرى، في ظل تصاعد التوترات الدينية والتحديات الفكرية، ويسهم في تعزيز ثقافة التعايش والحوار الحضاري وفق المبادئ القرآنية.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م









مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه / جامعة الكوفة

منهجية البحث: يعتمد البحث على المنهج التحليلي والإستنباطي، من خلال تحليل النصوص القرآنية المُتعلقة بأهل الكتاب، وربطها بسياقاتها التاريخية والتشريعية، واستنتاج الأحكام والمواقف منها ضمن رؤية تكاملية.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

> منهج القُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع دراسة في الأحكام والمواقف

أهل الكتاب

العراق/النَّجِفُ الأُشْرَف

مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

### المبحث الأول: مفاهيم البحث

وبمكن بيان هذا المبحث على النحو الآتي:

### المطلب الأول: مَفهوم أهل الكتاب في اللغة والإصطلاح

أولًا: مَفهوم أهل الكتاب في اللغة: بالنظر إلى كلمة أهل الكتاب من الناحية اللغوية نجد أن كلمة "أهل" نفسها تعني المُستحق والجدير، والعائلي والمنزلي، والأنس، والإختصاص والمُنتمي إلى شيء ما، (مصطفوي، ١٣٧١ هـ. ش: ١/١٦٩)

وفي اصطلاح القُرآن الكريم فإن المقصود هو أتباع الديانات السابقة الذين لديهم كتاب سماوي، واليهود والنصاري مثال واضح على أهل الكتاب؛ ولكن في الإصطلاح الفقهي اعتبر بعضهم المجوس والصابئة من أهل الكتاب، ودخلت أحكامهم في أحكام أهل الكتاب، (النجفي، ١٣٦٢هـ.ش: ٢٢٨-٢٣١).

وبطبيعة الحال، فإن المُسلمين في القُرآن والثقافة الإسلامية، على الرغم من استفادتهم من الكتاب السماوي، لا يندرجون ضمن تعريف "أهل الكتاب"، وببدو أن اختيار هذا المُصطلح ظهر أولًا في القرآن الكريم، (مجموعه نوبسندگان، ١٣٨٠هـ. ش: ٢/٦١٦)؛ لأنْ وجود الكتب السماوية هو سمة مُشتركة بين جميع الأديان السماوية، وبغلق الطريق أمام من يدعى وضع الأديان .

ثانيًا: مَفهوم أهل الكتاب في الإصطلاح: ورد مُصطلح أهل الكتاب واحدًا وثلاثين مرة في إحدى وثلاثين آية من تسع سور من القُرآن الكريم، وفوق ذلك ورد اثنتى عشرة مرة في آل عمران (مجموعه نوبسندگان، ۱۳۸۷هـ. ش: ۵/۱٤۳).

وقد وردت في القُرآن الكريم مُصطلحات أخرى للإشارة إلى أهل الكتاب، منها ﴿الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ﴾ (البقرة: ١٠١) ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ﴾(البقرة :١٢١)، ﴿الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ﴾ (النساء :٥)، ويُشير مصطلح أهل الذمّة أيضًا إلى

السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة



وزارةً التعليم العالي والبحث العلميُ **جَامِعــةُ الْكُوفــةِ فَجُلــةٌ كُلِيــةُ الْفُقُــه** العراق/النّجفُ الْفُقْفِ

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

مجموعة من أهل الكتاب الذين، تحت حماية الحكومة الإسلامية، عقدوا عهدًا مع المُسلمين بدفع ضريبة تسمى الجزية والعيش في الأراضي الإسلامية بناءً على شروط والتزامات محددة (رفسنجاني، ١٣٧٣ هـ. ش: ٥/٣٣٩).

وفي الآيات المُتعلقة بأهل الكتاب، والتي هي موضوع قسم من القُرآن الكريم، يتركز التركيز على اليهود والنصاري، وأحياناً على أحدهما، وفي بعض الآيات أيضاً يطلق عليهم اسم الكفار بسبب إنكارهم لرسالة الرسول الكريم(صلى الله عليه وعلى آله)، أو لتأثير الشرك في عقائد أهل الكتاب، ومنها الآية: ﴿ مَا يَودُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وِلا الْمُشْرِكِينَ ﴾ (البقرة : ١٠٥)، وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ والْمُشْرِكِينَ مُنفَكِينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمْ الْبَيِّنَةُ ﴾ (البينة: ١)، ويطبيعة الحال فإن الآراء تختلف حول كون أهل الكتاب مُشركين أو كفار، وفي القُرآن الكريم، يُشار إلى المُشركين غالبًا باسم عبدة الأصنام؛ لكن بعض المُفسرين يعتقدون أن المُشركين يشملون أيضًا كفارًا فاسدين يشمل اليهود والنصاري والمجوس؛ لأن كل واحد منهم، بطريقة ما، نسب شركاء إلى الله من خلال المُعتقدات الشركية مثل التثليث والثنائية وتسمية ابن الله عزير؛ ولكن آيات القُرآن تستعمل بطريقة تجعل المُشركين مُجرد وثنيين؛ لأنْ القُرآن في عدة آيات يفصل أهل الكتاب عن المُشركين بمُخاطبته لهم، وفي الإستعمال القرآني يوضعون في مُواجهة المُشركين وليس على نفس مستواهم كما في الآية: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا والَّذِينَ هَادُوا والصَّابِئِينَ والنَّصَارَى والْمَجُوسَ والَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَومَ الْقِيَامَةِ ﴾ (الحج: ١٧)، وكذلك جاء في سورة(المائدة: ٦٩)، و(البقرة: ٦٢)، علاوة على ذلك فإن اليهود والنصاري والمجوس يعتمدون أساسًا على النبوة الصادقة والكتاب المُقدس.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



منهج القُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع أهل الكتاب دراسة في الأحكام والمواقف



مجلة علمية فطلية محجِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

وفي الرواية أن النبي (صلى الله عليه وآله)، قال من جملة أوامره: (أخرجوا المُشركين من جزيرة العرب)، وهذه الرواية شاهدة على دعوى واحدة، إذ من المُؤكد أن أهل الكتاب لم يخرجوا من جزيرة العرب، بل عاشوا أقلية دينية في ظل حماية الإسلام بدفع الجزية وفقاً لأمر القُرآن (الشيرازي، ١٣٩٧ هـ. ش: ٢/١٣٤). ثالثاً: مَصاديق أهل الكتاب: إن استعمال مُصطلح أهل الكتاب في الإشارة إلى الأيّ ودعوة الفئتين إلى التوحيد يدل على أن سكان شبه الجزيرة العربية كانوا في عشية البعثة النبوية مُنقسمين إلى فئتين رئيسيتين: ﴿وقُلُ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ والأُمّيِّينَ البعثة النبوية مُنقسمين إلى فئتين رئيسيتين: ﴿وقُلُ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ والأُمّيِّينَ المُنْتُمْ ﴾ (آل عمران: ٢٠).

وكانت الأقلية المُتفرقة من أهل الكتاب، وهم اليهود والنصارى، تتمتع بثقافة متفوقة على الأميين، إذ كانت لديهم الكتب الدينية المكتوبة والعلماء المُلمين بالقراءة والكتابة، وقد قبل الأميون الذين كان دينهم المُشترك هو عبادة الأصنام هذا التفوق الثقافي لأهل الكتاب، وكانوا يرجعون إليهم في شؤونهم، ومن خلال دراسة الآيات المُتعلقة بأهل الكتاب وعظمة تنزيلهم يتبين أن اليهود والنصارى هم نماذج واضحة لأهل الكتاب من وجهة نظر القُرآن، وأن التوراة والإنجيل كتبهم الإلهية. على سبيل المثال، في الآية التي تستشهد بنزول التوراة والإنجيل بعد قصة إبراهيم (عليه السلام)، يصف القُرآن احتجاجات أهل الكتاب على كون إبراهيم يهوديًا أو نصرانيًا بأنها غير حكيمة ويقول: ﴿ينا أهْلَ الْكتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي الكريمة تتحدث عن الجدل بين اليهود والنصارى حول إبراهيم (عليه السلام)، وفي آية أخرى مُوجهة إلى أهل الكتاب، يبين القُرآن قيمة إبراهيم (عليه السلام)، وفي آية أخرى مُوجهة إلى أهل الكتاب، يبين القُرآن قيمة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م







مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضَّفه / جامعة الكوفة

دينهم من حيث أعمالهم وفقاً للتوراة والإنجيل، فيقول: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ لَسَّتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّورَاةَ والإنجِيلَ ومَا أنزلَ إلَيْكُمْ مِنْ ربِّكُمْ ﴿ (المائدة: ٦)، ونرى أن استعمال أهل الكتاب في هذه الآيات، وذكر التوراة والإنجيل يدل بوضوح على أن أوضح مثال لأهل الكتاب هم أتباع هذين الكتابين، مع أن بعضهم يُعتبر الصابئة والمجوس من أهل الكتاب، (خرمشاهي، ١٣٩٧هـ. ش: ٣٢٥-١/٣٢٦)، ويتعامل بعض الفقهاء أيضاً مع أهل الكتاب بالآية السابعة عشرة من سورة الحج والمجوس وبحملونهم أحكام أهل الكتاب، (مجموعه ي نوبسندگان، ١٣٨٠هـ. ش: ٦/٦١٩-٦١٠)؛ ولكن ذكر أسماء المجوس والصابئين مع اليهود والنصاري لا يعد دليلًا على أنهم أهل الكتاب. وتقول الآية المذكورة: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا والَّذِينَ هَادُوا والصَّابِئِينَ والنَّصَارَى والْمَجُوسَ والَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَنفُصِلُ بَيْنَهُمْ يَومَ الْقيَامَةِ ﴾، وبرى بعضهم أن هذه الآية؛ إنما هي للدلالة على أن يوم القيامة سيكون فيه حكم بين الفرق المذكورة، وليس المقصود بها فصل صفوف الصابئين والمجوس عن صفوف المشركين وضمهم إلى اليهود والنصاري، (مجموعه ي نوبسندگان، ۱۳۸۷ه. ش : ۱۲۸۷).

ونرى أن تاريخ ظهورهم وتطورهم وطبيعة مُعتقداتهم يلفه أيضًا هالة من الغموض، وأن كونهم أهل الكتاب ليس مُتفقًا عليه عالميًا، في حين أن بعض الوثائق التاريخية وبعض الأحاديث الإسلامية تُعتبر الصابئة والمجوس نماذج من أهل الكتاب، وسُئِلَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ (عَلَيْهِ اَلسَّلاَمُ)، "عَنِ اَلْمَجُوسِ أَكَانَ لَهُمْ نَبِيٌّ فَقَالَ: نَعَمْ أَمَا بَلَغَكَ كِتَابُ رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وآلِهِ)، إِلَى أَهْلِ مَكَّة أَنْ أَسْلِمُوا وإلاَّ نَعَمْ أَمَا بَلَغَكَ كِتَابُ رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وآلِهِ)، إِلَى أَهْلِ مَكَّة أَنْ أَسْلِمُوا وإلاَّ نَبَدْتُكُمْ بِحَرْبٍ فَكَتَبُوا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وآلِهِ)، أَنْ خُذْ مِنَّا الْجِزْيَة وَدَعْنَا عَلَى عِبَادَةِ الْأَوْثَانِ فَكَتَبُ إِلَيْهِمُ النَّيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وآلِهِ أَنِّي لَسْتُ آخُذُ

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



منهج القُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع أهل الكتاب دراسة في الأحكام والمواقف







وَزَارُةُ التَّعْلِيمُ الْعَالَيْ وَالْبَحَثُ الْعَلَمَيْ جَ**امِعِــةُ الْكُوفــةِ لَاثِلَــةُ كُلِيــةُ الْفِقْــه** العراق/النَّحِفُ الأَشْرُفُ

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠ اَلْجِزْيَةَ إِلاَّ مِنْ أَهْلِ اَلْكِتَابِ فَكَتَبُوا إِلَيْهِ يُرِيدُونَ بِذَلِكَ تَكْذِيبَهُ زَعَمْتَ أَنَّكَ لاَ تَأْخُذُ الْجِزْيَةَ إِلاَّ مِنْ أَهْلِ اَلْكِتَابِ ثُمَّ أَخَذْتَ اَلْجِزْيَةَ مِنْ مَجُوسِ هَجَرَ فَكَتَبَ إِلَيْهِمُ النَّبِيُّ الْجِزْيَةَ مِنْ مَجُوسِ هَجَرَ فَكَتَبَ إِلَيْهِمُ النَّبِيُّ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ)، أَنَّ اَلْمَجُوسَ كَانَ لَهُمْ نَبِيُّ فَقَتَلُوهُ وَكِتَابٌ أَحْرَقُوهُ أَتَاهُمْ نَبِيُّهُمْ بِكِتَابِهِمْ فِي اِثْنَيْ عَشَرَ أَلْفَ جِلْدِ ثَوْدٍ"(الكليني، ١٣٤٣هـ. ش: ٣/٥٦٧).

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة



مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## المبحث الثاني الضوابط في طهارة أهل الكتاب ونجاستهم

إنْ كثيرا من مسائل التعامل مع أهل الكتاب تتلخص في مسألة أحكامهم الفقهية والقانونية، ومن المهم للمُسلمين أن يعلموا أن موقف الإسلام في التعامل والتفاعل مع أهل الكتاب سواء أكانوا في بلاد إسلامية أو في مناطق غير إسلامية هو أن المُسلمين لا بُدّ أن يتعاملوا معهم ويتواصلوا معهم أثناء سفرهم أو تجارتهم معهم، أما كيف يتم ذلك وما هي الأحكام التي يجب مراعاتها في هذا الشأن فهو موضوع مهم وضروري للغاية، واليوم ومع اتساع وسائل الإتصالات وتقدم التكنولوجيا ووسائل الإتصال الجماهيري أصبحت الحاجة إلى الوعي بالأحكام الفقهية والقانونية لأهل الكتاب أشد من أي وقت مضى، ويشمل قضايا في الفقهية والقانونية لأهل الكتاب أشد من أي وقت مضى، ويشمل قضايا في المجالات الإقتصادية والثقافية والإجتماعية والسياسية، وفي هذه المُناسبة سنوضح بعض أهم أحكامهم استنادًا إلى آيات من القُرآن الكريم والروايات.

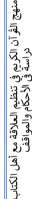
## المطلب الأول: أهل الكتاب بين الطهارة والنجاسة

وفي بداية الحديث من المُناسب أن نوضح وجهة النظر الإسلامية في طهارة أهل الكتاب أو نجاسة أهل الكتاب؛ لأنْ بيان هذه المسألة هو أساس الأحكام الأخرى في موضوع التعامل مع أهل الكتاب، ويستعمل القُرآن الكريم مُصطلح "نجس" للإشارة إلى المُشركين ويمنعهم من دخول المسجد الحرام: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَشْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾ (التوبة: ٢٨).

ثم إن هناك مسألتين جديرتين بالبحث في هذه الآية: الأولى: مثال المُشركين، هل يشمل أهل الكتاب مطلقاً أم لا؟ وثانيًا، المعنى الدقيق لكلمة "نجس"، ولا

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م





مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م يقضى بنجاسة أهل الكتاب إلا إذا ثبت شركهم، ولا يمكن الحكم بالشرك على جميعهم، ولما كان أهل الكتاب يشبهون المُسلمين في اتباع الدين الإلهي؛ ولكنهم يشبهون المُسركين في بعض الأمور أيضًا، فقد فرض الإسلام عليهم مجموعة من القواعد التي تشكل حلاً وسطًا بين المُسلمين والمُشركين، وقد فرق الله بينهم وبين المُشركين والمُشركات في بعض الآيات: ﴿مَا يَودُ الّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكتَابِ ولا الْمُشْرِكِينَ المُشركين والمُشركين والمُشركات في بعض الآيات: ﴿مَا يَودُ الّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكتَابِ ولا الْمُشْرِكِينَ الدين قاوموا وأفسدوا كان جائزًا، فإن الإسلام خص أهل الكتاب ولم يبيح قتلهم، بشرط أن يحترموا الإسلام، ولا يشاركوا في التحريض ضد المُسلمين أو الدعاية ضد الإسلام، وأن يتمتعوا بالحماية والأمن من خلال دفع ضريبة على الفرد تسمى الجزية للحكومة الإسلامية، وأن يعيشوا بسلام مع المسلمين كأقلية وينية صحية "(الشيرازي، ١٣٩٧ ه. ش: ٢١٤ - ٢١١٧).

ومن جهة أخرى، لفهم الحكم واستنباطه لا بُدَ من النظر في معنى كلمة (نجس) في الآية (نجس)، مصدر يُستعمل أيضًا في الوصف ويحمل التأكيد والمُبالغة، أمّا الراغب الأصفهاني (رحمه الله)، فقال: إنّ النجاسة القذارة، وهى ضريان: ضرب يدرك بالحاسة؛ وضرب يدرك بالبصيرة" (الراغب الأصفهاني، ١٤١٢هـ ١٢٧٩١). ويقول الشيخ الطبرسي : (ان النجس تطلق على كلّ شيء يتنفَّر منه الطبع الإنسانيّ" (الطبرسي، ١٩٩٥م : ١٩٥١م)، نرى أن هذه الكلمة لها استعمالات مُتعددة في اللغة العربية، ولا تعني فقط النجاسة والتلوث الخارجي. على سبيل المثال، الآلام التي تستغرق وقتاً طويلاً للشفاء، والأشرار، والشيخوخة والتدهور الجسدي، كل ذلك يوصف بهذه الكلمة عند العرب، وبناء على الآية السابقة فإن الطلاق كلمة (نجس) على المُشركين لا يعد دليلًا على نجاسة وتلوث المُشركين

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَــامِعــــةُ النَّـــةُ وفــــــةِ فَجُلــــةُ كُلِيـــةُ الْفَقْــــ العراق/النّجفُ الأشْرَفُ العراق/النّجفُ الأشرَف

الاشرف

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

الجسدي أو الداخلي، ولا يعد دليلاً على نجاسة أهل الكتاب (الشيرازي، ١٣٩٧ هـ. ش: ١٠/٤١٣).

وقد ذكر بعض فقهاء الإمامية، مُستشهدين بالآيات والأحاديث، أن طائفة من أهل الكتاب الذين يعتقدون بالشرك نجس، وهذا هو المذهب الإمامي المشهور (النجفي، ١٣٦٢ هـ.ش: ٤١-٦/٤٤)؛ في حين أن بعضهم اعتبروا أهل الكتاب نجسین بشکل قطعی ولم یمیزوا بینهم، (مجموعه ی نوبسندگان، ترجمة تحرير الوسيلة، ١٣٨٦هـ. ش : ١/٢١١)؛ أما الفريق الثالث، فيجادلون من خلال استعمال كلمة "الشرك" في القُرآن الكريم، والتي غالبًا ما تكون موجهة إلى المُشركين، ومن خلال الآيات التي تميز المُشركين عن أهل الكتاب(مثل: البقرة: ١٠٥؛ آل عمران: ١٨٦، المائدة: ٨٢، والحج: ١٧)، فيعتبرون أن النجاسة خاصة بالمُشركين فقط وليس بأهل الكتاب، وقد فسرت هذه الطائفة الروايات الدالة على نجاسة أهل الكتاب بأنها نجاسة عرضية لا نجاسة ذاتية، وبري بعضهم أيضًا أن النجاسة ليست من مسائل الفقه، بل هي من أحكام السياسة، والحكمة من ذلك أن لا يخالط المُسلم أهل الكتاب ولا يتأثر بهم (زنجاني، ١٣٨٥ هـ. ش: ٢٤٥) وقد أصدر أهل السنة، باستثناء بعض الأفراد، فتاوى تتعلق بالطهارة الذاتيّة لأهل الكتاب .

# المطلب الثاني: حُكم طعام أهل الكتاب

يَذكر القُرآن الكريم علاقة أهل الكتاب بالمُسلمين في الطعام: ﴿وطَعَامُ الَّذِينَ الْعَابُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ﴾ (المائدة: ٥). هناك آراء مختلفة بين المفسرين والفقهاء حول معنى طعام أهل الكتاب (السمرقندي، ١٤١٣هـ:

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> منهج القرآن الكريم في دراسة في

كريم في تنظيم العلاقة مع آهل الكتاب اسة في الأحكام والمواقف

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الضقه/ جامعة الكوفة

١/٣٧٥)، في حين أن الغالبية العظمى من المفسرين والفقهاء الشيعة يرون أن المراد به غير اللحم الذي يذبحونه (بن شهرآشوب، ١٣٢٨ هـ: ٢/٢٠٨).

وردت روايات عديدة عن أئمة أهل البيت (عليهم السلام) تؤكد أن الطعام في الآية في الآية هو غير ذبائح أهل الكتاب، فعن الإمام الصادق (عليه السلام) في الآية السابقة أنه قال: "عَنَى بِطَعَامِهِمُ اَلْحُبُوبَ واَلْفَاكِهَة، غَيْرَ اَلذَّبَائِحِ الَّتِي يَذْبَحُونَهَا فَإِنَّهُمْ لاَ يَذْكُرُونَ إِسْمَ اللَّهِ عَلَى ذَبَائِحِهمْ" (القمى، ١٤٠٤ هـ: ١/١٦٢).

وبالنظر إلى الروايات والآيات الكثيرة يتبين أن هذا التفسير أقرب إلى الصواب؛ لأن أهل الكتاب لا يراعون شروط الذبح، ولا يذكرون اسم الله، ولا يذبحون الذبيحة إلى القبلة، ولا يلتزمون بشروط أخرى. وعليه فإن استعمال أطعمتهم كالفواكه والحبوب كالقمح والأرز والعدس وغيرها حلال؛ ولكن ذبح أهل الكتاب حرام عند الفقهاء المشهورين حتى لو ذكر اسم الله عليه عند الذبح (شاهرودي، ١٣٩٢ ه. ش: ٧٧٣).

### المطلب الثالث: أكل ذبائح أهل الكتاب

إنْ من المواقف المهمة مع اهل الكتاب بيان حكم الأكل من ذبائحهم، فإن ذلك مما بينه الله - تعالى - في كتابه المُبين: ﴿وطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ ﴾ (المائدة: ٥)، والمعنى: ذبح اليهود والنصارى جائز لكم أيها المُسلمون، ولا يجوز للبقي الكفار؛ لأن ذبحهم لا يجوز للمُسلمين، وهذا لأنْ أهل الكتاب مرتبطون بالأنبياء والكتب، وقد أجمع الأنبياء (عليهم السلام)، على تحريم الذبح لغير الله، لأنه شرك (بن شهرآشوب، ١٣٢٨هـ: ٢/٢٠٨، السيوري: ٢/٣١١)، واليهود والنصارى بتحريم الذبح لغير الله تعالى، ولذلك أبيح ذبحهم، ولكن ليس لأحد

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ العدر ٢٠٢٥هـ/ ٢٠٢٥م

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة



مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

غيره (الشنقيطي، ٢٠٠٩ م: ٢٢١)، وقد جاءت الرواية بذلك وأن المُراد بطعامهم "ذبائحهم(الطبري، ١٤١٥هـ ق : ١٠٩؛ ابن كثير، ١٤٢٠هـ ق: ٢/٢٠)

وقال الزهري: "وإن سمعته - أي الكتابي - يسمى لغير الله فلا تأكل" (البخاري، ١٩٧٠م : ٥/٩٧)، وقال ابن كثير: "يتفق العلماء على جواز ذبحهم للمُسلمين، لأنهم يعتقدون تحريم الذبح لغير الله تعالى، وعند ذبحهم لا يذكرون إلا اسم الله تعالى، مع أنهم يؤمنون بالله تعالى على أمر هو-تعالى- منه بعيد جدًا (ابن كثير، ۲۶۱ه. ۲/۲۱).

والمُراد بالطعام الذبائح، كما سلف آنفا، قال الجصاص: "والأظهر ان يكون المراد الذبائح خاصة؛ لأن سائر طعامهم من الخبز والزيت وسائر الأدهان لا يختلف حكمها بمن يتولاه، ولا شبهة في ذلك على احد"(القرطي، ١٩٩٣م: ٣/٢٠ ؛ الشنقيطي، ۲۰۰۹ م: ۲۲۱).

المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ٧٤٤٧ه / ٢٠٢٥م



مجلة علمية فصلية مدخّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

# المبحث الثالث: ضوابط الزواج من أهل الكتاب المطلب الأول: الزواج من أهل الكتاب

حَرِم القُرآن الكريم زواج المُسلمين من الكفار والمُشركين تحريمًا مُطلقًا، حيث قال: ﴿ ولا تَنكحُوا الْمُشْرِكاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ولأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكةٍ ولَو أَعْجَبَتْكُمْ ولا تَنكحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ولَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِك ولَو أَعْجَبَكم ﴾ (البقرة تنكحُوا الْمُشْرِكينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ولَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِك ولَو أَعْجَبَكم ﴾ (البقرة الله الكتاب: ﴿ الْيَومَ أَجِلَّ لَكُمْ الطَّيِّبَاتُ وطَعَامُ الرجل المُسلم من المرأة العفيفة من أهل الكتاب: ﴿ الْيَومَ أَجِلَّ لَكُمْ الطَّيِّبَاتُ وطَعَامُ اللّهِ مَن الله والمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ والْمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ والْمُحْصَنَاتُ مِنْ الْمُؤْمِنَاتِ والْمُحْصَنَاتُ الله والله الكتاب في هذه الآية هن اللاتي مِنْ النُه الله الكتاب في هذه الآية هن اللاتي العام لزواج المُشركين في الآية السابقة أن نساء أهل الكتاب في هذه الآية هن اللاتي أسلمن بعد الكفر، والسبب في تقرير هذا الحكم من الله هو أن بعض المُسلمين كانوا يترددون في الزواج من هؤلاء النساء لكفرهم السابق، ولكن الآية السابقة السابقة المناء الكفرهم السابق، ولكن الآية السابقة السابقة التحترت الزواج من هؤلاء النساء جائزاً (الطبرسي، ١٩٩٥م: ١٩٣١م).

ولكن هناك خلاف بين الفقهاء في جواز الزواج من أهل الكتاب إما دائمًا أو مُؤقتًا، فيرى علماء السنة جواز الزواج من نساء أهل الكتاب؛ ولكن من فقهاء الشيعة فريق يرى أن الآية نصت على الزواج المُؤقت فقط، وأنها مدعومة بروايات عن أهل البيت (عليهم لسلام)، روي عن الإمام الصادق (عليه السلام) أنه قال: لا بأس أن يستمتع المُسلم باليهودية والنصرانية ولو كانت له زوجة حرة (الطوسي، ١٤٠٧ه. ق: ٧/٣٠٠)؛ الطباطبائي، ٢٠١١م: ٥/٣٤٩).

وذهب جمهور الفقهاء يُحرم على المُسلمة الزواج من كافر مُطلقًا، سواء أكان كتابيا أم لا (شاهرودي، ١٣٩٢ هـ. ش: ١/٧٧٢)، ولا يجوز للمُسلم أن يتزوج امرأة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة

مجلة علمية فصلية مدخّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

غير كتابية؛ لكن الأصل في الزواج من نساء أهل الكتاب أنه جائز ومباح، وقد رأى بعض الفقهاء أن الزواج الدائم بهن لا يجوز إلا في حالة الضرورة. ولعل الحكمة في ذلك ترغيبهم في الإسلام، وتقريب المسلمين من أهل الكتاب، وتنمية وتوسيع دائرة التسامح والمودة والأخوة الطيبة بينهم؛ ولكن تجدر الإشارة إلى أن صحة هذا الأصل بحسب الآيات والروايات تتوقف على عدة قيود وشروط يجب الإنتباه إليها:

الشرط الأول: هو التأكد من أن النساء كن من أهل الكتاب؛ لأنه اليوم في الغرب كل فتاة تولد لأبوين مسيحيين ولعائلة مسيحية ليست بالضرورة مسيحية. قد تكون شيوعية أو مُؤمنة بمدرسة معارضة للإسلام.

الشرط الثاني: للزواج من امرأة أهل الكتاب أن تكون عَفيفة طاهرة، كما جاء في القُرآن الكريم: ﴿والْمُحْصَنَاتُ مِنْ الَّذِينَ أُوتُوا الْكتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (المائدة: ٥)، ولا يعتبر الله إلا من أهل الكتاب الذين يتصفون بالتقوى والعفة والسلامة من كل نوع من أنواع الشكوك مُؤهلين للزواج من الرجال المُسلمين، لا شك أن مثل هذه المرأة العفيفة والعفيفة نادراً ما نجدها في عصرنا الحالي من المُجتمع الغربي، وحسب التقارير والإحصائيات من المُؤلفين الغربيين أنفسهم فإن القيم الإسلامية مثل العفة والشرف والقواعد التي تعزز كرامة المرأة وتحمي شخصيتها وتعلي من شأنها مهملة في المجتمعات الغربية.

الشرط الثالث: أنْ لا تكون المرأة الكتابية من طائفة معادية للإسلام، أو بمعنى آخر أن لا يكون أهل الكتاب معادين للإسلام، ولذلك رأى بعض الفقهاء أنه لا يجوز الزواج إلا من أهل الذمة من أهل الكتاب.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



ج القُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع آهل الكتاب دراسة في الأحكام والمواقف



وزارةُ التعليمِ العاليٰ والبحثِ العلميٰ جَ**ــَامِعــــــَةُ الكُــوفــــَةِ مُجْلَــــَةُ كُلِيـــةُ المُثَــَّــهُ** العراق/النّجِفُ الأشرَف

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة

الشرط الرابع: من القيود والشروط الأخرى للزواج من الكتابيات أن لا يكون في هذا الزواج فتنة أو ضرر مُؤكد أو مُشتبه، و أن القيام بجميع الأفعال المباحة مقيد ومشروط بعدم وجود ضرر أو أذى. (القرضاوي، ١٩٩٠ م: ١٩٩٠ م. ١/٥٩٥). ولذلك يمكن القول إن الإسلام بشكل عام وضع شروطًا بالإضافة إلى جواز الزواج من أهل الكتاب، أهمها الإيمان بالله واليوم الآخر والنبوة والإلتزام بالقيم الأخلاقية، والمرأة التي تتوفر فيها الشروط يجب أن تعيش في ظل زوج مُسلم ملتزم بالإسلام، وتحت حُكم مُجتمع إسلامي مُلتزم بالشريعة الإسلامية، طبعاً بطريقة تجعلها قابلة للتأثير والميل إلى الإسلام، لا بطريقة تجعلها مُؤثرة بحيث يكون هناك خوف وتوجس من تأثير أفكارها ومعتقداتها على زوجها وأولادها، وزواج المُسلمة من غير المُسلم مُحرم عند المذهبين، بإجماع.

### المطلب الثانى: نكاح العفائف من نساء أهل الكتاب والقضاء بينهم

أولًا: نكاح العفائف من نساء أهل الكتاب: دل القُرآن الكريم على جواز نكاح العفيفات من أهل الكتاب اليهود والنصارى، وذلك في قوله: سبحانه: ﴿وطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ والْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ والْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (المائدة:٥)، فقوله سبحانه ﴿والْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾، أي العفائف، وقال بعضهم: الحرائر، ورجحه الطبري (الطبري، ١٤١٥هـ. ق: ١٤١٨م.)، والصحيح الأول، وهو يعم كل كتابية عفيفة، حرة كانت أو أمة (ابن كثير، ١٤٢٠هـ. ق: ٣/١٦).

وقد روي عن ابن عباس (رحمه الله)، قال: نزلت هذه الآية ﴿ ولَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَقَى يُؤْمِنَ ﴾، (البقرة: ٢٢١)، قال: فحجز الناس عنهن حتى نزلت الآية التي

251<sup>°</sup>

الاشرف

مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضقه/ جامعة الكوفة

بعدها ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾، (المائدة: ٥)، فنكح الناس نساء أهل الكتاب (السيوطي، ٢٠٠٣ م: ١/٤٥٨).

وقال ابن كثير: "وقد تزوج جماعة من الصحابة من نساء النصارى، ولم يروا بذلك بأسًا، أخذا بهذه الآية الكريمة"(ابن كثير، ١٤٢٠هـ. ق: ٢/٢١).

وفي زاد المسير (ابن الجوزي، ١٩٩٧ م: ٢٩٦-٢/١٧)، لإبن الجوزي: "وقد روي عن عثمان انه تزوج نائلة بنت الفرافصة على نسائه، وهي نصرانية، وعن طلحة بن عبيد الله أنه تزوج يهودية". وأما من حرم نكاح النصرانية مُحتجًا بقوله - تعالى: ﴿ولا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّ يُؤْمِنَ ﴾(البقرة:٢٢١)، وقوله: ﴿ولَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكُوافِر ﴾ (المُمتحنة: ١٠).

واشترط الإمامية عدم عدئها للإسلام وعدم الضرر المُحتمل (الطوسي، ١٤١٥هـ، ج١/ ٦٥).

ثانيًا القضاء بينهم: إذا أحال أهل الكتاب نزاعاتهم إلى قاضِ إسلامي، فإن القاضي الإسلامي إما أن يحكم بينهم أو أن يرفض ذلك، قال تعالى: ﴿فَإِنْ جَاؤُوك فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ أو أعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ (المائدة: ٢٤)، وبطبيعة الحال، فإن هذا الخيار متاح إذا لم يكن أهل الكتاب يعتبرون من أهل الذمة؛ ولكن إذا كانوا يعتبرون ذميين، وكانوا في حماية الحكومة الإسلامية، وجب على الحاكم الإسلامي أن يحكم بينهم، ويجب أن يُفهم أنه إذا حكم بينهم، فإن الحكم يجب أن يكون على أساس أحكام الإسلام والقُرآن، وليس على أساس أهواء أهل الكتاب: ﴿فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ ولا تَتَّبِعْ أَهْواءَهُمْ ﴾ (المائدة، ٤٨).

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



ج الغُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع أهل الكتاب دراسة في الأحكام والمواقف





العراق/النّجفُ الأشرَف

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

### الخاتمة والنتائج

١\_ تقرّ النصوص القرآنية بأن هناك طائفة من أهل الكتاب مُؤمنة بالله وبالرسول(صلى الله عليه وآله)، مُتمسكة بالإيمان والتقوى والخشوع، وقد أثني الله عليهم ووصفهم بالخير، في مقابل طوائف أخرى منهم كافرة ومكذبة. لذا ينبغي للمُسلمين أن يميزوا بين المؤمنين الصادقين وبين غيرهم، فلا يُعامَل الجميع بمعاملة واحدة، فلا يُعتبر مُجرد انتسابهم لأهل الكتاب أو ادعاؤهم الإيمان مبررًا لبقائهم على الكفر، ويجب دعوة غير المُؤمنين منهم إلى الإسلام بالحكمة والبيان.

٢\_ يُميز القُرآن الكريم بين عامة أهل الكتاب وبين العلماء الراسخين في العلم منهم الذين استوعبوا الحق وآمنوا به، ويقتضي ذلك التعامل معهم بحسن ظن واحترام علمهم، والعمل على تعزيز الحوار معهم .

٣\_ إن القضاء عند الأحتكام ليس على أساس شرائعهم، بل وفقًا لما أنزل الله؛ لأن المرجعية هي النظام القضائي الإسلامي .

٤- إن الآيات المُحرِّمة(البقرة ٢٢١، المُمتحنة ١٠)، تتعامل مع المُشركين والكفار بشكل عام، بينما آية المائدة(٥)، تمثل تخصيصًا لمن هم من أهل الكتاب بشرط الإحصان، الزواج الدائم جائز عند جمهور السنة – غير جائز عند الشيعة والزواج المُؤقت جائز عند الشيعة فقط، الرؤية الإمامية تُشدد على القيود الإجتماعية والأخلاقية والسياسية، لا سيما في السياق المعاصر (الغرب، العلمانية، العداء للإسلام)، زواج المُسلمة من غير المُسلم مُحرم عند كل المُسلمين، بإجماع.

السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة

مجلة علمية فصلية محجَّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

٥- النصوص تشير إلى أهمية استخدام الحلم والصبر والإنفاق في سبيل الله، ودرء السيئات بالحسنى في الدعوة إلى الإسلام، مما يشكل قاعدة أساسية في التعامل مع أهل الكتاب.

7- النصوص تؤكد أن الدعوة الإسلامية كانت سببًا في هداية كثير من أهل الكتاب، وهذا يستلزم من المُسلمين الإستمرار في دعوتهم بالحكمة والموعظة الحسنة، مع إبراز الرحمة والإنصاف في المعاملة.

### المصادر والمراجع

القُرآن الكريم

١. أبو الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي (١٤٢٠هـ. ق)، تفسير القرآن العظيم،
 بيروت، لبنان: دار المعرفة.

٢. جعفر مُحَمَّد بن جرير الطبري (١٤١٥ه. ق)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن. بيروت، لبنان: دار الفكر.

٣. جلال الدين عبد الرحمن ابن أبي بكر السيوطي (٢٠٠٣ م)، الدر المنثور. يروت، لبنان: دار الكتب العلمية.

٤. جمال الدين عبد الرحمن بن علي بن مُحَمَّد الجوزي (١٩٩٧ م)، زاد المسير في علم التفسير. بيروت، لبنان: المكتب الإسلامي.

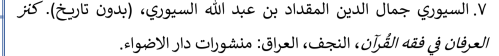
٥. الحَسن علي بن إبراهيم القمي(٤٠٤ه)، تفسير القمي، الطبعة الثالثة، تحقيق السيد طيب الجزائري، قم، ايران: مُؤسسة دار الكتاب للطباعة والنشر.

٦. الحَسين بن مُحَمَّد المعروف بالراغب الأصفهاني(١٤١٢هـ. ق)، مُفردات ألفاظ القرآن، بيروت، لبنان: دار القلم.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

منهج القُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع دراسة في الأحكام والمواقف

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة



- ٨. عبد الرحمن بن ناصر الشنقيطي(٢٠٠٩ م)، تيسير الكريم الرحمن في تفسير
   كلام المنان. الرباض، السعودية: دار ابن الجوزى.
- ٩. عبد الله مُحَمَّد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري(١٩٧٠م)، الجامع الصحيح.
   بيروت، لبنان: دار طوق النجاة.
- 10. علاء الدين السمرقندي(١٤١٣ه)، تفسير السمرقندي. (تحقيق :ع. معوّض، دار الكتب العلمية.)
- 11. علي الفضل بن الحسن الطبرسي (١٩٥٥م)، مجمع البيان في تفسير القرآن. بيروت، لبنان: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
- 11. مجموعه نویسندگان(۱۳۸٦ه. ش)، ترجمة تحریر الوسیلة. قم، ایران: انتشارات جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.
- 17. مجموعه نويسندگان(۱۳۸۷ه. ش)، دائرة معارف القرآن الكريم. قم، ايران: مركز فرهنگ ومعارف القرآن.
- 12. مجموعه ى نويسندگان(١٣٨٠هـ. ش)، دائرة المعارف الشيعية. قم، ايران: مؤسسة دائرة المعارف الشيعية.
- 10. مُحَمَّد بن أحمد الأنصاري القرطبي (١٩٩٣م)، أحكام القرآن. بيروت، لبنان: دار الكتب العلمية.
- 17. مُحَمَّد بن الحَسن الطوسي (١٤٠٧ه. ق)، تهذيب الأحكام، بيروت، لبنان: دار إحياء التراث العربي.





مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

١٧. مُحَمَّد بن علي بن شهرآشوب المازندراني(١٣٢٨ هـ). مُتشابه القرآن ومُختلفه، ايران: انتشارات بيدار.

1۸. مُحَمَّد بن يعقوب الكليني (١٣٤٣هـ. ش)، الكافي. طهران، ايران: دار الكتب الإسلامية.

19. مُحَمَّد حسن النجفي (١٣٦٢ ه.ش)، جواهر الكلام في شرح شرائع الاسلام. بيروت: دار احياء التراث العربي.

٢٠. محَمَّد حسن مُصطفوى (١٣٧١ هـ. ش). التحقيق في كلمات القرآن الكريم.

٢١. محَمَّد حُسين الطباطبائي(٢٠١١ م)، الميزان في تفسير القُرآن، طهران، ايران: مطبعة اسماعيليان.

٢٢. مُحَمَّد حُسين خرمشاهي، (١٣٩٧ه. ش). دانشنامه قُرآن كريم، قم، ايران:

مركز نشر فرهنگ اسلامي.

قم، ايران: مؤسسة النشر الاسلامي.

٢٣. مُحَمَّد عبد الراحاني رفسنجاني، (١٣٧٣ ه. ش)، تفسير راهنما، قم، ايران: دفتر نشر فرهنگ اسلامي.

٢٤. مُحَمَّد كاظم زنجاني(١٣٨٥ ه. ش)، حقوق الأقليات. تهران، ايران: انتشارات دانشگاه تهران.

٢٥. محمود بن علي بن عبد الله شاهرودى(١٣٩٢ ه. ش)، فرهنگ فقه. قم، ايران: مؤسسه دائرة المعارف فقه اسلامي.

77. ناصر مكارم شيرازي، (١٣٩٧ ه. ش)، تفسير الأمثل. قم، ايران: مدرسة الإمام على بن أبي طالب.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

منهج القُ

ج الفُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع أهل الكتاب دراسة في الأحكام والمواقف









مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

٢٧. يُوسف بن عبد الله بن مُحَمَّد القرضاوي(١٩٩٠ م)، نظريات حديثة في الفقه الإسلامي. القاهرة، مصر: دار الشروق.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م.م. اسيل رسيل كاظم الصافي، أ.م.د. جواد اسحاقيان درجة









مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

منهج القر

ج الغُرآن الكريم في تنظيم العلاقة مع أهل الكتاب دراسة في الأحكام والمواقف

