# الضَّبطُ الأخلاقُ لاستخدام الذَّكاء الاصطناعيّ قراءةٌ في النَّصِّ الإسلاميّ

The Ethical Control of the Artificial Intelligence use A Reading of the Islamic Text

Asst. Lect. Muhammad Reda Mahmoud Kamal Al-Din

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين

Faculty of Jurisprudence/University of Kufa

كلية الفقه / جامعة الكوفة

mohammadridham.kamalaldeen@uokufa.edu.iq

في الوقت الحاضر، صارت أدوات الذكاء الاصطناعي من أيسر وأهم الأدوات التي يستخدمها أفراد المجتمعات عامّة والإسلاميّة خاصّة، وفي مجالاتٍ وحيثيّات شي، يتعرّض هذا البحث إلى بيان جُملةِ من الأساسات الأخلاقيّة التي تضبطُ استخدام هذه الأدوات، بما يمنع الاستخدام الخاطئ لها، مشيّداً غايته على تأصيل هذه الأساسات من النّص الإسلامي المؤسِّس بنوعيه: القر آنيّ والحديثيّ.

الكلمات المفتاحية: الذكاء الاصطناعي، القرآن، الحديث، الأخلاق، الإسلام



العدد: ٥٢ / المجلد: ٢

أيلول ١٤٤٧ه / ٢٠٢٥م السّنة: العشرون

DOI: https://doi.org/10.36324/fqhj.v2i52.20669











مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

#### **Abstract**

Today, artificial intelligence (AI) tools have become among the easiest and most important tools used by individuals in general and Islamic societies in particular, in various fields and contexts. This research addresses a set of ethical foundations that regulate the use of these tools, preventing their misuse. Its goal is to establish these foundations in the founding Islamic texts of both the Quran and Hadith.

Keywords: Artificial Intelligence, Quran, Hadith, Ethics, Islam

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



يّبيطُ الأخلاقيُّ لاستخدام الذكاء الاصطن قراءٌ في التَّبِرِيُّ الإسلامُ



وَزَارُةُ التَّعْلِيمُ الْعَلَيْ وَالْبَحَثُ الْعَلَمِيُّ جَ**امِعِــةُ الْكُوفَــةِ لَكِّلِــةُ كُلِيــةُ الْمُثَلِّــةُ** العراق/النَّجِفُ الأَشْرُفُ

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الضقه/ جامعة الكوفة

#### مقدمة

في الثورة المعلوماتية التي يعيشها العالم أجمع بوتيرة مُتسارعة، تبرزُ أدوات الذكاء الاصطناعي كوسائل مُتاحة للجميع، بفوائد جمّة، سواءً أكانت على المستوى الثقافي العامّ، أم على المستوى العلميّ الخاصّ، ولا تخلو أيُّ أداةٍ بلا فرق بين كونها إلكترونيّة أو غير إلكترونيّة من تحدّيات في نطاق الاستخدام، هُنا كانت الهواجسُ موجودة في كيفيّة درء ومنع الاستخدام الخاطئ لأدوات الذكاء الاصطناعيّ، بما يجعلُها مُنتجةً للخير، لا سيما مع كونها قابلةً لإنتاج إساءة الاستخدام لها بصورة يسيرة وكبيرة جدّاً.

تعدّدت وسائل منع الاستخدام السيء لهذه الأدوات، لكن التساؤل يبرزُ في الركائز الأخلاقية التي تضبطُ هذا المنع، وأينَ يكمُن موطن الاستناد الأخلاقي لما يجوزُ وما لا يجوزُ فعله بهذه الأدوات التقنيّة الحديثة، وإذ أنّ النّص الإسلاميّ قد احتوى على ضوابط عدّة تضبطُ ما ينبغي للمؤمن فعله تجاهَ أخيه في الإيمان أو مثيله في الخلق وما لا ينبغي فعله، جاءت دراستُنا هذه كمحاولة لتأصيل جُملةٍ من الضوابط الأخلاقية التي تُلحظُ في النّص الإسلاميّ المؤسّس بنوعيه القرآنيّ الضوابط الأخلاقية من ذلك إتاحة وإشاعة الضبط الأخلاقيّ لهذه الأدوات المعاصرة رغبةً في المنع من إساءة استخدامها بما يترتّب عليه من نتائج خطيرةٍ ومضرّة.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين







مجلة علمية فصلية مدخَّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

#### تمهيد

قبل الولوج في صُلب البحث، يحسُن أن يتمّ تعريف المعنى المقصود من جُملةٍ من المفردات التي سترد في ثناياه، إذ أنّ الحُكم على الشيء فرعٌ عن تصوره كما يقول أهل المعقول.

ومن أولى الألفاظ التي يجبُ تصوِّرها في هذا البحث هي "الذكاء الاصطناعي"، وهي كما يبدو من ظاهرها لفظان متركبان من مفردتي "الذكاء" و"الاصطناعي"، وبُعني من هذا التركيب هو ((عمل برامج للحاسب الآلي قادرة على محاكاة السلوك الإنسانيّ المتّسم بالذكاء) (بونيه، ١٩٩٣م، ص ١١)، كذلك فإنّه يُمكن تعريفه بأنّه ((مجموعةٌ من التقنيات التي تُمكّن آلةً أو نظاماً من التعلُّم، والفهم، والتصرف والاستشعار)) (الهيئة السعودية، ٢٠٢٣، ص ٦)، فالذكاء الاصطناعي هي محاولةً لتوليد الذكاء البشري من رحم الآلة؛ حتى تقوم الآلة بانتاج ما يُنتجه الذكاء البشري، فيكون برنامج الحاسب قادراً على حلّ مسألةٍ ما، أو اتّخاذ قرار في موقف ما، وهذا يكونُ بناءً على تلك المعلومات والتّعليمات التي تم تغذيتُه بها، وكلّ ذلك لكونه سريعاً بشكل فائق (بونيه، ١٩٩٣م، ص١١)، ومن أوضح الأوجه ما يُمكن أن نُلاحظ فيها الذكاء الاصطناعي بما يُماثل الذكاء البشريّ هي قدرتُه على التّعميم والتجريد، مضافاً إلى تعرِّفه على وجوه الشبه في المواقف المتماثلة، فضلاً عن تكيَّفه مع المستجدّات، ومحاولته المستمرّة تبعاً لما يُغّي به من بيانات اكتشاف الأخطاء وتصحيحها لتحسين الأداء (بونيه، ١٩٩٣م، ص ١١-١١).

في هذا السّياق تكمُن أهميّة توفّر الانضباط لهذا النوع من التّقنية المتطوّرة، فإنّ ((القيم والمبادئ الأخلاقيّة يُمكنُ أن تُساعد على وضع وتطبيق سياساتٍ عامّة وقواعد قانونيّة قائمة على الحقوق، عن طريق توفير الإرشادات اللازمة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



بطُ الأخلاقُ لاستخدام الذكاء الاصطناعيَ قراءةً في النّصُ الإسلاميَ

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضقه/ جامعة الكوفة

السَّنة: ۲۰ ۱٤٤۷هـ / ۲۰۲۵م

م.م.

محمدرضا محمود كمال الدين

لذلك من أجل مواكبة سرعة وتيرة التطور التكنلوجي)) (منظمة الأمم المتحدة، ٢٠٢٢، ص٦) فسُرعة تطور هذه التقنية المعاصرة يلازمها توافر الاستخدام السيء لها بما يُوجبُ إيجاد مصدّاتٍ أخلاقيّة تمنعُ ذلك الاستخدام غير الصحيح، وتشيّد أركان الضوابط القانونيّة له التي ستُفرزُ عنها.

وقد جرت الإشارة في السطور الماضية إلى مفردة (الأخلاق)، ولا يبدو أنها من المفردات غير الواضحة، لكن لمزيد التبيين لها فهي كما جرى تعريفها من الأوائل انها ((هيئة في النفس راسخة، عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر، من غير حاجة إلى فكر وروية)) (الغزالي، ج٨، ص٩٦)، والأخلاق يُمكنُ أن تكون كما هُو معروف حسنةً وقبيحة، وذلك يتبعُ تلك الهيئة التي تصدرُ منها إن كانت جيّدة أو قبيحة (يُنظر: الغزالي، ص٩٦-٩٧).

ويُمكنُ أن يتمّ البيانُ بتعبيرٍ أكثر حداثة، فيُقالُ إنّ الأخلاق هي ((مبادئ تستندُ عند صاحبها إلى العقيدة، وإلى فلسفة حياته العمليّة، لتكون المعيار الذي يحكُم بواسطته على مختلف الأمور والأفعال الصّادرة عنه أو عن غيره) (السحمراني، ١٩٨٨، ص ٢٠).

لذا فإنّ الخيرَ والشرّ يُستمدّ من تلك المبادئ، فتعامل الناس مع بعضهم، سواءً معهم كأفراد أو معهم كممتلكات، كلّه فرعُ ثبوت تلك المبادئ ونوعها وكيفيّتها (يُنظر: أمين، ٢٠١١، ص ٩).

وأما وجه الارتباط والاتصال بين مفهوم الأخلاق وبين ما يتصل بالذكاء الاصطناعي من تقنيات، فليس من الغامض أنّ هذا الذكاء إنّما هُو تقنية صنعها وأوجدها الإنسان بفكره وإبداعه، لذا فهي خاضعة في استخدامها وتطويرها لمبادئه الخلُقية التي تحكُم تعامله مع غيره من بني نوعه أوّلاً، ومع سائر





مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

المخلوقات والموجودات على أرضه، وحينما تكونُ تلك المبادئ ضارّة أو غير مراعية لحقوق الآخرين فإنّها ستعني وجود أدواتٍ تقنيّة لها استخدامُ ضارّ وسيء على الفرد والمجتمع، ممّا استلزم تثبيتاً لضوابط أخلاقية تحكمُها وتمنعها من ذلك.

إنّ هذا البحث يتقيّد وفقاً لحقل كتابته بالضوابط المستمدّة من النّص الإسلاميّ، وبُعني من النّص الإسلاميّ هو القرآن أوّلاً وهو الكلامُ الإلهي المُنزل على النبيّ والمتعبّد بتلاوته (الرومي، ٢٠٠٣، ص ٢١)، وهو كما لا يخفي النّص المؤسّس للإسلام والذي به تقوم صحّة الرّسالة الإسلاميّة وصدقُها، وأمّا النّص الإسلاميّ الثاني فهو الحديث، وهُو المُماثل للسّنة على حدّ تعريفٍ، أو المقارب لها على حدّ تعريف آخر والتي يُراد منها أنّها طريقة النبيّ -بالنظرة الإسلاميّة العامّة لتعريف المفردة-، أو طريقة النبيّ والإمام -بالنظرة الإسلاميّة الخاصّة للمفردة وهي النّظرة الإماميّة-، المتضمّنة تلك الطريقة للقول والفعل والتّقرير (يُنظر: الخليلي، ٢٠١٠، ص ٩٧)، ونُشيرُ هنا إلى تعدَّد التعريفات للقرآن والحديث، تبعاً لنظرة المُعرّف أو تفصيلاته في أجزاء التعريف، على أنّنا اكتفينا بما تمّ عرضه لكفايته ودلالته على المطلوب، والذي يُشيرُ بوضوح إلى نصّين صدرا من النّبيّ: نصّ بلّغه وهو النّص القرآني، ونصّ صدر منه نفسه وهو الحديث، وهُما النّصان الأساسان اللذان قامت عليهما أركان المعرفة الدينيّة في الإسلام بأنواعها وفروعها المتعدّدة، على أنَّ حقل البحث المُستند إلى النصِّ الإسلامِيِّ يتأصِّل بعُموم النَّص بعيداً عن نوع تفصيلات النّص كأن يكونَ نصّاً فقهياً أو اعتقاديّاً أو سلوكيّاً، فالغرضُ هو تأصيلُ الضّبط استناداً للنّص الإسلاميّ دون النظر إلى نوعه واتّجاهه المعرفيّ.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



بطُ الأخلاقِّ لاستخدام الذَكء الاصطن قراءةً في النِّصِّ الإسلامِي مجلة علمية فصلية محدِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

### المبحث الأول: الثبوت الأخلاقي في النص الإسلامي

يُعدّ النصّ الإسلاميّ نصّاً زاخراً بما ينبغي فعله وما لا ينبغي فعله، وذلك هو مبدأ الأخلاق، فالنّص الإسلاميّ نصّ أخلاقيّ بنهاية الحال، على أنّ السّبب الأساس في عناية النّص الإسلامي بأمر الأخلاق هُو أنّ ((الأخلاق أمر لا بد منه؛ لدوام الحياة الاجتماعية وتقدمها من الناحية المادية والمعنوية، وذلك حق لا يماري فيه من يتأمل المبادئ الأخلاقية ومدى ضرورتها للحياة الإنسانية)) (يالجن، ٢٠٠٣، صيتأمل المبادئ النّص الإسلاميّ قد اعتبر الأخلاق ((الأساس الذي تستند إليها كل معاملات الإنسان مع خالقه ومع نفسه ومع الآخرين)) (مرسي، ٢٠٠٥، ص

وفي مقام الشّواهد التّطبيقيّة على ذلك، تتجلّى تلك العناية الأخلاقية في النّص الإسلاميّ بكثرة وافرة، فيُلحظُ مثلاً عدّة من الآيات القرآنيات المُدلّة على ذلك، نذكر ثلاث ولا نُطيل، فمنها: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمّيِّينَ رَسُولًا مّنْهُمْ يَثْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُوْكَيْهُمْ وَيُعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ مّبينٍ ﴾ (سورة الجمعة، ويُزكِيهمْ ويُعلّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ مّبينٍ ﴾ (سورة الجمعة، الآية ٢)، ومنها: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مّنكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزكِيكُمْ ﴾ (سورة البقرة، الآية ٢)، وهذه الآية وما قبلها تُشيرُ بوضوح إلى أن واحداً من الأهداف الأكيدة لإرسال النّبيّ هو التركية والتّربية للإنسان، وتوطيد مبادئ الأخلاق الحسنة في واقعه الوجداني (الشيرازي، ٢٦٤١ه، ج١، ص١٠). وغيرُ خافٍ من هذا أن إقران التركية والتربية للنفوس الإنسانية بالهدف والغاية من الرّسالة النبويّة يكشف عن التركية والتربية للمبادئ الأخلاقيّة في جوهر المعرفة الدينيّة. وفي بعضٍ وجودٍ مهمّ ومكانةٍ كبيرةٍ للمبادئ الأخلاقيّة في جوهر المعرفة الدينيّة. وفي بعضٍ من الرّبات يبدو جعل الفلاح والخيبة مرتكزةً على الصّلاح الأخلاقي: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَاهَا، فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا، قَدْفُلْحَ مَن زَكَاهَا، وَقَدْ خَابَ مَن دَسًاهَا﴾ (سورة سَوَاهَا، فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا، قَدْفُلْحَ مَن زَكَاهَا، وَقَدْ خَابَ مَن دَسًاهَا﴾ (سورة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين



وزارةُ التعليمِ العاليِّ والبحثِ العلميُّ جَامِعــةُ الكُوفَــةِ مُدِّلــةٌ كُلِيــةُ الْفِقْــه

العراق/النّجفُ الأشرَف

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

الشمس، الآية ٧-١٠) وذلك الإقرانُ بين الفلاح والصلاح الأخلاقيّ يعني أن التّزكية وهي حصيلة الالتزام بالمبادئ الأخلاقية الصّالحة هي الهدف الأهمّ للإنسان، حتى صارت نجاتُه مرهونة متعلّقة بها (يُنظر: الشيرازي، ١٤٢٦هـ، ج ١، ص ١٢).

وفي مورد النّص الإسلاميّ الحديثيّ، تعدّدت الألفاظ الصّادرة من النّبيّ أو الإمام، والتي تكشفُ بوضوح عن عناية جوهر الرّسالة الإسلاميّة بأمر الخُلُق الحَسَن، حتى لاحظ ذلك تولستوي فأشارَ في رسالته متحدّثاً عن بعض الأحاديث النبويّة ذاكراً أن هذه تعاليمُ صاحب الشّريعة الإسلاميّة، وهي عبارةٌ عن حكم عالية، ومواعظ سامية، تقودُ الإنسان إلى سواء السّبيل، وهي لا تُخالف في شيء تعاليم الديانات الأُخرى التي تُرشد إلى الحقّ، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المُنكر (يُنظر: تولستوى، ٢٠١٢، ص٩٥٥).

ومن النّصوص الحديثيّة الواردة عن النّبي في شأن الأخلاق هُو ما رُوي من قوله: ((إنّما بُعثتُ لأتمّم مكارم الأخلاق)) (البيهقي، ج٠١، ص ١٩٢) (الطبرسي، ص ٨)، بل إن النّبيّ عدّ الخلّق من مقوّمات الكمال الدينيّ عند الشخص المؤمن، فرُوي عنه: أكملُ المؤمنين إيماناً أحسنُهُم خُلُقاً (السحمراني، ١٩٨٨، ص ١١٠).

بل قد قُرن في الحديث حُسنُ الخُلُق ببعض العبادات، ممّا يكشفُ عن التّوائُم والتوالُم بين العبادة التي لها قداسةٌ كبيرةٌ في الدين وبين أمر لربّما يتمّ غضّ الطّرف عنه في مقام العمل، وتُلاحَظُ عدّة من النّصوص الحديثيّة في ذلك منها ما رواه الإمام جعفر بن محمّد الصّادق ((قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ : إِنَّ صَاحِبَ الْخُلُقِ الْحَسَنِ، لَهُ مِثْلُ أَجْرِ الصَّائِمِ الْقَائِمِ)) (الكليني، ج٣، ص ٢٥٨)، وهُو باب ولوج الجنّة كما رُوي عن النّبي (اأَكْثَرُ مَا تَلِجُ بِهِ أُمَّتِيَ الْجَنَّةَ تَقْوَى اللّهِ وَحُسْنُ الْخُلُقِ الْمَجتمعيّ للمبادئ وَصُمْنُ الْخُلُقِ الكليني، ج٣، ص ٢٥٨)، وفي بيان الأثر المُجتمعيّ للمبادئ

العدد: ٥١ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



ظ الأخلاقيُّ لاستخدام الذكاء الاصطناعيّ قراءةٌ في النَّصِّ الإسلاميّ

مجلة علمية فصلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

م.ف

محمدرضا محمود كمال الدين

الأخلاقيّة رُوي عن الإمام جعفر بن محمد الصّادق (الْبِرُّ وَحُسْنُ الْخُلُقِ يَعْمُرَانِ اللّهَيْءِ، ج٣، صفحة ٢٥٩)، فليس غريباً بعدها أن يصرّح أحدُ الأُدباء الرُّوسيّين بما لاحظه من أخبار المسلمين الأوائل في التزامهم بذلك وتميّزهم عن محيطهم آنذاك حين يقول: (اقد امتاز المؤمنون كثيراً عن العرب بتواضعهم، وزهدهم في الدُّنيا، وحبّ العمل، والقناعة، وبذلوا جهدهم لمساعدة إخوانهم في الإيمان لدى حلول المصائب بهم) (تولستوي، ٢٠١٢، ص ١٢)، وبعبارةٍ أكثر تفصيلاً فإنّ (المسلمين اشتهروا في صدر الإسلام بالزّهد في الدّيانة الباطلة، وطهارة السيرة، والاستقامة، والنّزاهة، حتّى أدهشوا المحيطين بهم بما هُم عليه من كرم الأخلاق، ولين العربيكة، والوداعة) (تولستوي، ٢٠١٢، ص ١٢)، وهذا من كرم الأخلاق، ولين العربيكة، والوداعة) (تولستوي، ٢٠١٢، ص ١٢)، وهذا منظارٌ تاريخيّ يكشفُ عن تربيةٍ سلوكيّة عمليّة اعتنت بأمر الخُلُق الحَسَن على منظارٌ تاريخيّ يكشفُ عن تربيةٍ سلوكيّة عمليّة اعتنت بأمر الخُلُق الحَسَن على

إنّ البحث حين ذكره لهذه النّصوص لا يغرُضُ من ذلك حشدَ النّصوص أو تكثيرها، إنّما غرضُهُ التّبيانُ لكون سياق العمل في النّص الإسلاميّ كان متوجّهاً نحو التّعظيم من أمر الأخلاق الحَسَنة، وبالتّبع الحثّ على التخلّق بها ممّا يعني أنّ أي مخالفةٍ أو بُعدٍ عن الالتزام بمبادئ الخلّق الحَسَن يجعلُ صاحبه في مصافّ البُعداء لا المقرّبين.

وبمُلاحظة المنظومة الأخلاقية الإسلامية، يتأكد أنها منظومةٌ تفاعليّة لا نوعُ إرشاداتٍ وتوصياتٍ متفرّقة مُتباعدة، إذ أنّ الصّفات الأخلاقية التي أُرشدَ إليها في النّص الإسلاميّ هي صفاتٌ وخُلُقيات يتّصل الواحد منها بالآخر، فالعدل يستوجب الصبر والتعاون والرّحمة والقوة والأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، وكذلك حبّ النّاس والأخوان يستوجبُ العفاف والتواضع والإحسان والصدق







مجلة علمية فصلية مدخّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

والوفاء وبغض الشر والحلم والجود، ولو تمّ مُلاحظةُ الصّفات الأخلاقيّة المطلوبة ملاحظةً تفحّص لظهر منها هذا الاتّصال بوضوحٍ وبدوِّ ظاهر (يُنظر: القرعاوي، 1٤٢٩هـ، ص١٧).

ومن أجلى مظاهر النّفع المُباشر للتأصيلات الأخلاقية في النّص الإسلامي أنّها (اترتبط بالمُجتمع ارتباطاً وثيقاً، وتمثّل القاسم المُشترك لكلّ روافده من سياسة واقتصادِ وأدب وعلم وتربية) (سعد الدين، ٢٠٠٣، ص٦٤)، فلا يُمكنُ مثلاً أن تكونَ سياسةً مقبولةً دون اعتمادها خُلُق حُبِّ الخيرِ للنَّاسِ واعانتهم، ولابدّ للاقتصاد أن يؤمنَ بخُلُق التعاون ليصلُحَ شأنه، والعلم غير المقترن بنفع النَّاس عموماً أو الإنسان خصوصاً سواءً أكان نفعاً فكرباً أم ماديّاً لن يعنيَ شيئاً في ميزان الخُلُقِ الإسلاميّ؛ لذا ارتبطت الأخلاق في النّص الإسلاميّ بما تنفعُ مباشرةً ولم تكن طوباويّة أو مثاليّة، هذا وقد (اجمع الإسلامُ بين السلوك والخُلُق في مُختلف المجالات، وبين الدِّنيا والآخرة، وجعل مقياس ذلك كلُّه التقوى والعمل معاً. التقوى بمعنى الاتّقاء والترك للانحراف في السلوك والاعتقاد، والعمل بمعنى الحركة والإضافة)) (سعد الدين، ٢٠٠٣، ص ٦٤)، لذا فقد كان لها ((طابع التعايش مع كل عصر ّ) (سعد الدين، ٢٠٠٣، ص٦٤)، وهذا أمرٌ وإضحٌ وملموسٌ بالوجدان. مضافاً إلى كون الخُلُق الإسلاميّ قابلاً للتمثّل والتّحقّق في الظروف المتنوّعة، متحرِّكاً غير جامد، فإن النِّص الإسلاميّ بنفسه يفتح الطّربق نحو إمكانية تغيّر خُلُق الإنسان، فلا يؤمنُ بالحتمية المتوقِّفة، بل تُلاحَظُ فيه دلائل توحي بوضوح على إمكانية التغيّر والتصحيح، وقد تمثّلت تلك الدلائل على ذلك بأمور شتّي، منها: أن البعثة النبويّة على امتداد زمانها وتنوّع مكانها ومبعوثيها هي هادية مُرشدةٌ مصحّحة وذلك يعني إمكان التّغيير في السلوك الخُلُقي الإنساني بصورة عامّة وممّا

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



بطُ الأخلاقيُّ لاستخدام الذكء الاصطنا. قِ اءَقُّ فِي النِّصِيِّ الإسلامِيَّ



وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ جَامِعــةُ الكُوفـــةِ **مُدِّلــةُ كُليــةُ المُثْلِث** العراق/النّجِفُ الأشرَف

مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

يُلحظُ فيه ذلك هي الآية الكريمة: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ أَيُكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ (سورة التَّجَمعة، الآية ٢)، فكيف تجري التَّزكية وتُصرفُ الجهود والأوقات لو كان الخُلُق قاراً غير متزلزلِ! (يُنظر: الشيرازي، ١٤٢٦ه، ج١، ص ٢٣).

فضلاً عن أن النّص الإسلاميّ بنوعيه القرآني والحديثيّ قد انطوى على إرشادات سُلوكيّة خُلُقية ممّا يجعلُ القولَ بعدم إمكان تغيّره لدى المرء بعيداً عن الحقيقة، ويُذكرُ كذلك في هذا الصّدد أنّ طبيعة وجوهر النّص الإسلاميّ قائمٌ على أنّه يُخاطبُ مكلّفين مطلوبٌ منهم الالتزام بأوامر إلهية والانتهاء عن نواهٍ إلهيّة، من يُخاطبُ مكلّفين مولوبٌ منهم الالتزام بأوامر إلهية والانتهاء عن نواهٍ الهيّة، من هُنا لاريب ولابد من كون الخُلُق طبيعةً متغيّرة لدى الإنسان يُمكنُ تقويمُها وتصحيحُها وإلا لزم من ذلك القولُ بالجبر الناقض لهذا الجوهر جُملةً وتفصيلاً ويُنظر: الشيرازي، ١٤٢٦ه، ج١، ص ٢٣-٢٤).

أضف إلى ما تقدّم فإنّ النّصّ الإسلاميّ المؤسّس الأول وهو النّص القرآني (الا ينظر إلى الطّبيعة الإنسانية على أنّها شريرة في أصلها، ولا على أنّها فاسدة فسادا عضالا، بل على العكس من ذلك) (دراز، ١٤٢٣ه، ص ١٠٧)، وهذا يكشفُ عن أن حُسنَ السّلوك النّاتج عن حُسن المبدأ الخُلُقي الذي يعتقدُه المرء هُو (اأمر اختيار حرّ دنيوي، لا علوي، وهو يرجع إلى استخدامنا الحسن، أو السّيء لملكاتنا العليا، وهي ملكات يزكي تثقيفها النّفس، كما يدسيها ويطمسها إهمالها) (دراز، ١٤٢٣ه، ص ١٠٨).

إنّ ما يرومُ البحثُ الإشارةَ إليه من ذلك أن جُهود التّقويم، وتأصيل المبادئ الأخلاقية للأفعال ثمّ محاولة ضبط الفعل البشريّ على أساسها ليس شأناً عبثيّاً غير حكيم، إنّما هو فضلاً عن كونه سُلوكاً عقلائياً قام به المفكّرون في طول عمود

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين









مجلة علمية فطلية مدحِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

التّاريخ فإنّه شأنٌ مُقرُّ به إسلاميّاً، بل ومؤكّد عليه ومرفوضٌ ما يُخالفه، بما يُعطي مجالاً لتأصيل الضوابط الأخلاقية للأفعال البشريّة، ومنها ما هُو موضوع البحث المُتّصل باستخدام بعض التقنيات المعاصرة وهو الذّكاء الاصطناعيّ.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

السّنة: ۲۰ ۱٤٤۷هـ / ۲۰۲۰

> ضبط الآخلاقيُّ لاستخدام الذكاء الاصطنا قراءةٌ في النَّصِّ الاسلامِی

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

# المبحث الثاني: القيم الأخلاقية الضّابطة لاستخدام الذكاء الاصطناعي في النّص الإسلامي

تُعدّ القيّمُ الأخلاقيّة مبادئ وضوابط تحكُم السّلوك الإنساني حتى أنّه ((لو عمل بها يمكن أن تتنامى روحه وتتعالى وتحدث فيها تغيرات) (حب الله، ١٤٣٤ه، ج٢، ص٤٧١)، فهي ((الفضائل الدِّينيّة والخُلقيّة والاجتماعيّة التي تقوم عليها حياة المجتمع الإنسانيّ) (عمر، ٢٠٠٨، ج٣، ص ١٨٧٨)، إذ لا يُمكنُ تصوّر مجتمع مدنيّ يخلو من قيّم تحكُم علاقاته وبينيّاته، ذلك بغضّ النظر عن نوعها وصوابها من عدمه، على أنّ مصادر تلك القيّم تختلفُ وتتنوّع ((فلكل ثقافة أو مجتمع مصادره الخاصة التي يستقي منها قيمه الخلقية ويحدد على أساسها إطاره الأخلاقي)) (مرسي، ٢٠٠٥، ص ١٥٩)، وتتنوّع تلك المصادر، فيُمكنُ أن تكون ((الدين أو الشرائع السماوية أو غير السماوية والأيديولوجيات الفكرية أو الفلسفية أو الاجتماعية السائدة، والعرف والتقاليد والقوانين الوضعية والمدنية)) (مرسي، ٢٠٠٥).

إنّ ما يعنينا في هذا البحث وفقاً لحقل دراسته، هُو ما يُستفاد من القيم الأخلاقيّة في النّص الإسلامي، والتي يُمكنُ أن تُؤصّل منها ضوابط تحكُم عمل تقنية أو وظيفةٍ مُعاصرة، استناداً إلى ما تقدّم من أنّ الرؤية المعرفيّة الإسلاميّة تقومُ على كونها رؤيةً مستندةً إلى مبادئ أخلاقيّة مرنة، تنطبقُ وتجري على اختلاف الزّمن عموماً.

وسيحاولُ البحثُ تلمُّس أربع من الضّوابط التي تُلاحَظُ وتظهرُ من النّص النّص الإسلامي بنوعيه على ما تقدّم، والتي يُمكنُ أن تؤخَذَ منها ضوابط أخلاقيّة تحكُم استخدام التّقنيات المُعاصرة ومنها تقنية الذكاء الاصطناعيّ، وعلى ما يأتي:

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٠٧م

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين





وزارةً التعليم العالي والبحث العلمي **جَامِعــةُ الْكُوخــةِ فَجُلــةٌ كُلِيــةُ الْفُقْــه** العراق/النّجف الأشرف العراق/النّجف الأشرف

مجلة علمية فصلية مدخَّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

#### 1) <u>ضابطة المنع من الإضرار</u>

اعتنى النّص الإسلامي بشأن منع إيقاع الضّرر على النّاس، لذا فإنّه ((رفع ومنَعَ أيّ حُكمٍ أو عملٍ يوحبُ الضّرر على النّفس أو الغير، فرداً كان أو مجتمعاً)) (المقدس الغريفي، ١٤٣٦ه، ص ٨).

وتُعدّ قاعدة دفع الصّرر وهي حُرمة إيقاع الأذى والصّرر على الآخرين من القواعد المؤصّلة بروايات عدّة، حتى قيل عنها أنّ (اكثرتها يغنى عن ملاحظة سندها) (الأنصاري، ج٢، ص ١٧٨)، وأصلُ هذه القاعدة ما رُوي عن النّبي من قوله: (الا ضرر ولا ضرار) (الكليني، ج٥، ص٢٩٤) (الألباني، ١٤٠٥ه، ص١٥٨)، فهي (اقاعدة مجمع عليها، مستندها من الكتاب والسنة) (مراد، ٢٠٢٥، ص٣٦٥)، وهي تعني أنّ ((الضرر يجب إزالته ودفعه على العموم في نفس، أو مال، أو عرض، أو دين كان خاصًا، أو كان عامًا، كان نفسيًا، أو ماديًا) (مراد، ٢٠٢٥، ص٣٦٩)، وبتعبيرٍ آخر، فإن ((الضرر هو ما يقابل النفع، من النقص في النفس أو الطرف أو العرض أو المال)) (الخراساني، ص ٣٨١).

ويُمكنُ تلمُّس الأصل القرآني المُعضِّد لهذه القاعدة من الآية الكريمة ﴿إِنَّ اللَّهَ عَالِمُ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرِ وَالْبَغِي ﴾ (سورة يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرِ وَالْبَغِي ﴾ (سورة النحل، الآية ، ٩)، فإنّ هذه الآية قد جُمعَ فيها ((ما يتصل بالتكاليف؛ فرضاً، ونفلاً، وما يتصل بالأخلاق، والآداب :عموماً وخصوصاً)) (بن عادل، ١٩٩٨، ج١٢، صوما يتصل بالأخلاق، والآداب :عموماً وخصوصاً)) (بن عادل، ١٩٩٨، ج٢١، ص ١٤٢)، وهي الآية التي جرى التّعبيرُ عنها أنّها ((أجمع آية في القرآن للخير والشر)) (السيوطي، ١٩٧٤، ج٤، ص ١٤٨).

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م



بط الأخلاقيُّ لاستخدام الذكاء الاصطناعيّ قراءةٌ في النَّصِّ الإسلاميّ



وَزَارُةُ التَّعْلِيمُ الْعَلَيْ وَالْبَحَثُ الْعَلَمِيْ جَ**امِعِــةُ الْكُوفــةِ لَكِبُلُــةُ كُلِيــةُ الْفُقُــه** العراق/النَّجِفُ الأَشْرُفُ

الأمم المتحدة، ٢٠٢٢، ص٢٦).

مجلة علمية فطلية مدخِّمة تصدر عن كلية الفقه / جامعة الكوفة

وقد كان من مبادئ أخلاقيّات الذكاء الاصطناعي ما يُعرفُ بمبدأ المنافع

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ السنة: ٢٠

72122

م.ف

محمدرضا محمود كمال الدين

الاجتماعية والبيئية، ويُقصد منه هو أن يسعى هذا النّوع من التقنية المعاصرة (إلى تعزيز الأثر الإيجابيّ والمفيد للأولويّات الاجتماعيّة والبيئيّة التي يجبُ أن تفيد الأفراد والمجتمع ككل) (الهيئة السعودية،٢٠٢، ص ١٧)، وتأسيساً على هذا المبدأ، فإنّه (الا ينبغي لأنظمة الذكاء الاصطناعي أن تُسبّب أو تُسرع الصّرر أو تؤثّر سلباً على البشر، بل يجب أن تُسهم في تمكين واستكمال التّقدّم التقنيّ والاجتماعيّ والبيئيّ مع السّعي إلى معالجة التّحديات المرتبطة بها) (الهيئة السعودية، ٢٠٢٠، ص ١٧)، ولذا فإنّ التّوصية العالميّة في استخدام هذه التّقنية كانت بلزوم (أوضع أطرٍ لعمليات تقييم عواقب نظم الذكاء الاصطناعيّ ومنها مثلاً عمليات تقييم العواقب الأخلاقيّة للذكاء الاصطناعي، من أجل تحديد وتقييم منافع هذه النُظُم ومخاطرها والشّواغل التي تُثيرُها) (منظمة الأمم المتحدة، ٢٠٢٠، ص٢١)، وهذه العواقبُ قد تكونُ مضرّة على الطبقات الصّعيفة في المجتمع، لذا كان ينبغي المبادئ الأخلاقيّة لهذه التّقنية (أن تبيّن العواقب على حقوق الإنسان والحرّيات الأساسيّة، ولا سيّما على حقوق المهمّشين والضعفاء أو المستضعفين) (منظمة الأساسيّة، ولا سيّما على حقوق المهمّشين والضعفاء أو المستضعفين) (منظمة الأساسيّة، ولا سيّما على حقوق المهمّشين والضعفاء أو المستضعفين) (منظمة الأساسيّة، ولا سيّما على حقوق المهمّشين والضعفاء أو المستضعفين) (منظمة الأساسيّة، ولا سيّما على حقوق المهمّشين والضعفاء أو المستضعفين) (منظمة

من هُنا، يُلحظُ أن النّص الإسلامي قد أسّس وشيّد قاعدةً عامّة، تُحرّم إيقاع الضّرر على الآخرين، وهي ما تنطبقُ على كلّ الفعاليّات الحياتيّة، ومنها استخدام تقنية الذكاء الاصطناعيّ، إذ أن ضررها ممنوع في النّص الإسلاميّ، سواءً أكان ذلك الضّرر ماديّاً باحتيالٍ أم سرقة، أم كان معنويّاً بإيقاع الضرر على الآخرين بتزييف وثائق أم مرئيّات تُسبّب الأذى للفرد أو المُجتمع.







مجلة علمية فصلية محجَّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

#### ٢) ضابطة حُرِمة الكذب

يُعدّ الكذب واحداً من النّعوت والأفعال الممقوتة بصورةٍ كبيرةٍ في النّص الإسلاميّ، فهو (اخُلُق قبيح في الجاهلية، وقبيح وحرام في الإسلام)) (عبد الواحد، ١٤٢٨ هـ، ج١، ص ٤٨١)، وقد جرت تلك الحُرمة لهذا الفعل (امن أجل ما فيه من المفسدة الواقعيّة، كالضّرر على المخاطب أو غيره)) (الخوئي، ج٦، ص١٤٨) وضررُه على المُخاطب إنّما يكونُ بإلقائه ((في بيداء الجهالة واعتقاده للشيء على خلاف ما هو عليه، فتلك المفسدة فيه صارت مقتضية لحرمته)) (الخوئي، ج٦، ص١٤٩).

وقد تعرّضت جُملةٌ من الآيات القرآنيّة إلى قضيّة الكذب، ذامّة للمتّصفين به محذّرةً منه، ومنها ﴿هَلْ أُنبَئُكُمْ عَلَىٰ مَن تَنَزّلُ الشّيَاطِينُ، تَنَزّلُ عَلَىٰ كُلّ أَفّاكٍ أَثِيمٍ، يُلقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ ﴾ (سورة الشعراء، الآية ٢٢١-٢٢٣)، ومنها ﴿انظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَكَفَى بِهِ إِثْمًا مُبِينًا ﴾ (سورة النساء، الآية ٥٠)، وغيرها من الآيات التي تُشيرُ إلى سوء تلك الصّفة، لذا وبعد هذا يحسُنُ التأكيد بأنّه ((قد تظاهرت نصوص تشيرُ إلى سوء تلك الصّفة، لذا وبعد هذا يحسُنُ التأكيد بأنّه ((قد تظاهرت نصوص الكتاب والسنة على تحريم الكذب في الجملة، وهو من قبائح الذنوب، وفواحش العيوب. وإجماع الأمة منعقد على تحريمه مع النصوص المتظاهرة)) (النووي، العيوب. وإجماع الأمة منعقد على تحريمه مع النصوص المتظاهرة)).

وفيما يتصل بالتقنية المعاصرة، فإنّ الكذب بمعنى ما هُو خلاف الحقيقة والواقع ليس فعلاً بشريّاً، إنّما هُو قولٌ غير صحيح، أو فعلٌ غير نافع، يجري تغذية النظام به فيؤدّي ذلك إلى إساءة استخدام بالغة له؛ فإن التقنية إن تمّت برمجتُها (الاتّباع قواعد أخلاقيّة، يُمكنُ بسهولة إعادة برمجته بحيث يتّبعُ قواعد -أو يتّخذ قرارات- غير أخلاقيّة) (يوسف، ٣٤، ص٢٥١)، من هُنا كانت الحاجة إلى تغذية

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



بطُ الأخلاقِّ لاستخدام الذكاء الاصطناعيَّ قراءةً في النِّصُ الإسلاميَّ

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضقه/ جامعة الكوفة

الذكاء الاصطناعيّ بالمعرفة السليمة لا وهم المعرفة، وبالصّدق لا بالكذب، لأنّ المتلقّي لهذه التّقنية يحتاجُ إلى (الثّقة بأنّ الذكاء الاصطناعي سيكونُ عادلاً وشفّافاً في عمليّة صُنع القرار) (فوزي، ٢٠٢٤، ص٦) ويتّضحُ ذلك بشؤونٍ و (امجالاتٍ مختلفة مثل الرّعاية الصّحية والنّقل والتعليم وغير ذلك... خاصّة عندما يتعلّق الأمر بمهام مثل الجراحة) (فوزي، ٢٠٢٤، ص٦) إذ أنّ التعامل في المجال الصّحي لهُ خطرٌ كبيرٌ من حيث تأثيره المباشر على حياة الإنسان، من أجل ذلك كانت الثّقة مطلوبةً في مصادر معلومات هذه التّقنية، ومدى صدقها وحقيقتها و (الا يُمكنُ تحقيق الثقة بالذّكاء الاصطناعي إلّا من خلال الإنصاف والشّفافيّة والمساءلة والتّنظيم) (فوزي، ٢٠٢٤، ص٧)، وكذلك فإنّه ينبغي لاستخدام الذكاء الاصطناعي أن يُعزّز الأمن الاجتماعيّ، لا أن يقوّض ويهدم التّماسك المجتمعيّ، فالتّقنيات هذه ينبغي أن لا تُستخدم لإنشاء المعلومات الكاذبة والتّلاعُب بها ونشرها (يُنظر:

#### ٣) ضابطة حفظ الكرامة الإنسانيّة

پوسف، ۳۲، ص۲۵۶).

يُعدّ الإنسانُ في النّص الإسلاميّ قيمةً مهمّة ومحفوظة، وكائناً ذا كرامة، نصّ على ذلك النّص القرآني بوضوح، إذ ورد في الآية الكريمة ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا﴾ وحَمَلْنَاهُمْ في الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا﴾ (سورة الإسراء، الآية ٧٠)، فإنّ الخالق قد ((كرّم الإنسان على سائر الحيوان بأمور خلقية ذاتية طبيعية، مثل العقل والنطق والخط وحسن الصورة، ثم إنه سبحانه وتعالى عرفه بواسطة ذلك العقل والفهم اكتساب العقائد الصحيحة والأخلاق الفاضلة، فالأول هو التكريم والثاني هو التفضيل) (الخازن، ١٤١٥، ٣٠، ٣٠،

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين









مجلة علمية فصلية مدخّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

ص١٣٨)، فهذا ظاهر ونص صريح أن الإنسانَ له مزيّة الكرامة والتّفضيل بما يجعلُ أيّ قولٍ أو فعلٍ ينتهك هذا المبدأ من دون وجه حقّ مرفوضاً، فإنّ مظاهر التكريم متنوّعة له، ومنها أن يُصانَ من كلّ اعتداء وظُلمٍ دون تفريقٍ بين أفراده، وهي مسؤوليّة تضامنيّة بين الأفراد والمجتمع والدولة في صيانة حقوق الإنسان وحفظها (يُنظر: سليمان، ٢٠٠٩، ص٥٧-٥٨).

إنّ هذه النّصوص لم تكن ألفاظاً وحسب، إنّما جرى استنطاقُها عمليّاً من الشخص الأوّل في الإسلام وهو النّبي، وذاك يُلحظُ في الميثاق الذي وضعه حين وروده المدينة والذي يُعرف بوثيقة المدينة، ذاك الذي حَفِظَ فيه الحقوق وصانها، إذ أنّ تلك الوثيقة (من جانبها الانساني قد وضعت اطارا ناظما للعلاقات الاجتماعية التي يجب ان يكون عليها مجتمع المدينة، بعيدا عن كل مظاهر الاختلاف والتناحر التي كانت غالبة عليها) (عبد الحسن، ١٤، ٢٠١٠، ص٧٧)، وتلك الوثيقة لم تكُن لمن هُم داخل إطار الإسلام فحسب، بل تعدّتهم إلى الإنسان بما هُو إنسان، فحفظت له الأمن وحربّة المُعتقد (سليمان، ٢٠٠٩، ص٧٧).

وتأسيساً على ذلك، فإنّ تعامل النّص والفعل الإسلاميّ مع الآخرين قائمٌ على أن شرعيتهم (اليست مبنية على اعتقادهم، حقا ام باطلا، ولكن تلك الشرعية مبنية على الحقيقة الكبرى التي قررها الاسلام من البداية: انهم بشر، لهم حقهم في الحصانة والكرامة والحماية)) (هويدي، ١٩٩٩، ص٩١).

إن ما يُخشى من التقنيات المعاصرة وعلى رأسها الذكاء الاصطناعيّ أنها تؤدّي إلى تعدِّ أو هدرٍ للكرامة الإنسانيّة المحفوظة، من هذا فإنّ ((احترام كرامة الإنسان يعني عُموماً احترام حقوق الإنسان الأساسيّة والاعتراف بأن لكلّ شخصٍ قيمةً متأصّلةً بشكلٍ عام)) (يوسف، ٣٤، ص٢٥٤)، وتأسيساً على ذلك فإنّه ((يجبُ

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م



ظ الأخلاقيُّ لاستخدام الذكاء الاصطناعيَّ قراءةً في النِّصُّ الإِسلامِي

العراق/النّجفُ الأشرَف

مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

استخدامُ الأدوات المدعومة بالذّكاء الاصطناعيّ بطريقةٍ تُحافظ على الكرامة<sup>||</sup> (يوسف، ٣٤، ص٢٥٤).

ولما يُمكنُ أن يُشكّله الذكاء الاصطناعيّ من تهديد مباشرٍ أو غير مباشر للكرامة الإنسانيّة وحُقوق البشر، كانت الدعوة ((إلى الحاجة إلى تنظيمٍ حُكوميّ مدروس، ووضع معايير حول الاستخدامات المقبولة، والالتزام بحقوق الإنسان الأساسيّة)) (فوزى، ٢٠٢٤، ص٨).

إنّ التقنية المعاصرة إنّما تكون نافعةً فيما لو حفظت الحقّ وصانت كرامة الإنسان، وهذا الحقّ ثابتٌ ومتأصّلٌ في النّص الدينيّ بوضوح دون رتوش أو غُموض، من هُنا فإنّ أي استخدامٍ لهذه التّقنية بما يهدر الكرامة ويسلبُ الحقّ فهُو استخدامٌ ضارّ ينبغي أن يُصارَ إل منعه وحظره، وهُو انتهاكُ مؤكّد للقيمة الأخلاقيّة التي قرّرها النّص الإسلاميّ.

#### ٤) ضابطة المنع من التّجسُّس

يعرَف التّجسُّس في اللغة على أنّه التّتبُّع (الفيومي، ج١، ص١٠)، وهذا التّتبّع يُمكنُ أن يكونَ (في الخير والشّر) (عبد المنعم، ١٩٩٩، ج١، ص٥١٨)، وفي الاصطلاح التّفسيريّ للنّص القرآنيّ، فإنّه ((البحثَ عن العورات والمعايب، وكشف ما ستره النّاس) (الزحيلي، ١٩٩١، ج٢٦، ص٢٤٧)، وقد ورد اللفظ في النّص القرآني متضمَّناً في سياق الإرشادات الأخلاقيّة، ذلك في الآية الكريمة (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ (سورة الحجرات، الآية ٢١).

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ الشّنة: ٢٠

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين





وزارةُ التعليم العاليٰ والبحث العلميٰ **جَامِعـــةُ الكُوفـــةِ فَجُلــةُ كُلِيــةُ الفُقُــه** العراق/النّجفُ الأشَرْف العراق/النّجفُ الأشَرْف

مجلة علمية فصلية مدكِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ الشنة: ٢٠ الشنة: ٢٠ الاعكام / ٢٠٢٥م

ويُفهمُ من ذلك أن البحث عن خصوصيّات النّاس، ومتابعة أحوالهم الخاصّة، أو محاولة التّعرف على بواطن أمورهم شيءٌ مرفوضُ بصورة صريحة في الإرشادات الأخلاقيّة القرآنيّة فإنّه وبوساطة هذه الآية الكريمة يُفهم أن النّهي صريحٌ عن عدم البحث عمّا خفي من شؤون النّاس، مضافاً إلى عدم البحث عن العُيوب التي سترها أهلُها (يُنظر: الطبرسي ١، ١٩٩٥، ج٩، ص٢٢٨)، وغيرها من الأفعال التي تتسمُ بهتك خصوصيّة النّاس والبحث عن أسرارهم فضلاً عن إعلانها، فإنّه (الا خلاف في حُرمة التجسُّس في أعمال النّاس وما يرتبطُ بهم من الآراء والاقتراحات خلاف في حُرمة التجسُّس في أعمال النّاس وما يرتبطُ بهم من الآراء والاقتراحات والأفكار)) (المظاهري، ج٣، صفحة ٢٢١).

وبتفصيلٍ آخر، فإنّ التّجسّس الممنوع بالنّص القرآني يكونُ ((بالبحث عن أسرار الآخرين الخفية، مما لا يريدون اطلاع الناس عليه)) (فضل الله، ١٤١٩ه، ج٢١، ص١٥٣)، وهذا يكونُ له صورٌ متعدّدة، إذ يُمكنُ أن يكونَ في ((قضاياهم الذاتية أو الاجتماعية أو الاقتصادية)) (فضل الله، ١٤١٩ه، ج٢١، ص١٥٣)، ومن الأسباب المهمّة التي دعت النّص القرآني ببنيته القيميّة الأخلاقية إلى المنع من التّجسس هو أنّ ((الله أعطى الحياة الخاصّة حُرمةً شرعيّة لم يجُز للغير اقتحامها، وجعل للإنسان الحقّ في منع غيره من الاعتداء أو التّلصُّص عليه بأيّة وسيلةٍ من وسائل المعرفة الظّاهرة أو الخفيّة) (فضل الله، ١٥١هه، ج٢١، ص١٥٣).

على أنّ المُلاحِظَ لسياق الآية التي تضمّنت مفردة النّهي عن التّجسُّس، يلحظُها وعلى ما يبدو من ظاهرها مُشيرةً إلى النّهي عن جُملةٍ من الأفعال التي تقعُ على الفرد كعدم الظنّ به ظنّ السوء، أو إيقاع الغيبة عليه، مضافاً إلى المنع من التّجسُّس عليه، ممّا يؤكّد تأكيداً سياقيّاً واضحاً على كون الإنسان الفرد له خصوصيّة لا يصُحّ التّعدي عليها أو سلبها أو محاولةُ التسلّل إليها.

بُبطُ الأخلاقِّ لاستخدام الذكاء الاصطنا. قراءةً في النَّصِّ الإسلامِي

مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ السّنة: ٢٠

م.ف

محمدرضا محمود كمال الدين

في إطار التقنيات المُعاصرة، وبالخصوص فيما يتصل بتقنية الذكاء الاصطناعيّ، فإن الضّبط الأخلاقي لهذه التّقنية بكونها تتّصل بحياة الناس وخصوصيّاتهم صار أمراً لازماً وبشدّة، وإنّ ((إقرار مبادئ توجيهيّة أخلاقية وهياكل حوكمة واضحة لنشر الذكاء الاصطناعي في جميع أنحاء العالم خطوةٌ لا مفرّ منها)) (بو غالم، ٢٠٢٤، ص٢٣)، ذلك لوجود ((قلقٍ مُتزايد من سلبيات الاستخدام المُفرط للذكاء الاصطناعي وما يُسبّبه من تهديد لكرامة الإنسان وخُصوصيّته)) (يوسف، ٣٤، ص٢٦٢).

والسبب في إضفاء قيمة المحافظة على خصوصيّات الناس عند استخدام هذه التقنية لأنّ التمتّع بالخصوصية يُعدُّ ((حقاً ضروريّاً لصون كرامة الإنسان والذود عن استقلاليته وحماية أعماله، ولذلك يجبُ احترام الخصوصية وصونها وتعزيزها طوال دورة حياة نُظُم الذكاء الاصطناعي) (منظمة الأمم المتحدة، ٢٠٢٢، ص٢١)، وهذا لا يقعُ على نطاق الاستخدام وحسب، إنّما يصلُ إلى نفس التّصميم لهذه التّقنية، فينبغي على نُظُم الذكاء الاصطناعي ((إجراءُ عمليّات تقييم التّصميم لهذه التّقنية، فينبغي على نُظُم الذكاء الاصطناع الاعتبارات المجتمعية والأخلاقيّة كافيةٍ لعواقبها على الخصوصيّة تُراعي أيضاً الاعتبارات المجتمعية والأخلاقيّة لاستخدامها، وتأخذ بنهجٍ مُبتكر لمراعاة الخصوصيّة طوال عمليّة تصميم النُّظُم))

وممّا تقدّم، فإنّ للمنظومة المعرفيّة الإسلاميّة المُشيّدة بالنّص القرآني والحديثيّ ضوابطُ قيَميّة تحكُم الأفعال، وتحكُم الاستخدامات كذلك، وتسري هذه الضّوابطُ على التّقنيات المُعاصرة التي يُمكنُ أن يُساء استخدامها إن فرّغت من الضوابط الأخلاقيّة التي تحكُمها، على أن الإشارةَ جديرةٌ هُنا بأنّ النّص الإسلاميّ نصّ ثريّ بالفضائل وإحكام السلوك الإنسانيّ نحو الخير والصّلاح، وقد









مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

اكتفى البحثُ بما تمّ عرضُه من الضوابط لكونها ضوابطُ أساسيّة تضبط هذا الاستخدام، ورعايةً للاختصار المُناسب لواقع البحث.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

> لصّبط الآخلاقيُّ لاستخدام الذكاء الاصع ق اءة في النّص ً الاسلام.ً

مجلة علمية فصلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

#### الخاتمة والنتائج

تُلاحَظُ من بين سُطور هذا البحث عدّة من النّتائج التي يستلزمها مجموعةٌ من التّوصيات، نوجزُ ذكرها فيما يأتي:

*أُوِّلاً:* تُعدّ التّقنيات المُعاصرة وأهمُّها الذكاء الاصطناعيّ حالاً واقعاً، وسبيلاً آتياً لا يتخلّف، وذلك يستدعى وُجودَ ضوابطَ أخلاقيّة ذاتِ قِيَم حّسّنةِ تحكُمُ استخدامها، دفعاً ودرءاً للاستخدام السّيء لها ممّا يضرّ بالفرد والمجتمع.

*ْ النياً:* يظهرُ من النّصوص الإسلاميّة المؤسِّسَة ثقافةٌ معرفيّة أخلاقيّة بالغةُ الوضوح، هدفها وغايتُها تجنيبُ الفرد الإنساني مخاطر الأفعال غير السوتة، وهي منجمٌ معرفي كبيرٌ يُمكنُ أن تُستنطق منه القيم الأخلاقية التي تضبطُ سلوك الفرد وبالتّالى المجتمع.

ثالثاً: إن ترك التقنيات المعاصرة وأهمّها تقنية الذكاء الاصطناعيّ بلا ضابطة أخلاقيّة تحكمُ استخدامها يعني فتح الباب نحو كثير من الأفعال الضّارّة، خصوصاً مع ما تتَّصف به هذه التقنية من مرونةٍ في الاستخدام تجعلُ السيطرة عليها شأناً بالغ الصِّعوبة، ممّا يستدعي في البدء اللجوء نحو النَّصوص القيمية ومنها النّصوص الإسلامية بنوعيها القرآنية والحديثيّة لمحاولة وضع تلك الضوابط الحاكمة.

رابعاً: كان للنّص الإسلاميّ المؤسِّس قواعدٌ أخلاقيّة عامّة، اتّصفت بالمرونة والحيويّة وعدم التقيّد بوقتِ دون آخر، فكانت نافعةً في استنطاقها لتثبيت ضوابط أخلاقية لتقنيّات العصر الحاضر، وقد تنوعت الضوابط بين ضوابط المنع من الإضرار بالآخرين والتي يُمكنُ أن يفعلها الذكاء الاصطناعي بالتزبيف وغيره، وضوابط المنع من هتك خصوصيّة الناس والتي يُمكن أن تُستثمرَ أدوات

السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> م.م. محمدرضا محمود كمال الدين



مجلة علمية فصلية مدخّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

الذكاء الاصطناعيّ في اختراق خصوصيّة الأفراد مما يُسبّب الحرج والأذى لهم، مضافاً إلى ضوابط رعاية الإنسان بما هُو إنسان، ممّا يستدعي إنكار كلّ ما يؤدّي إلى هدر كرامته وتضعيف شأنه من تقنيةٍ أو غيرها، فضلاً عن ضوابط تقبيح الكذب، ممّا يجعلُ أي تقنية تُمارسُ التزييف والتّحريف والتّدليس شيئاً مُستنكراً ينبغي ردعُه وإنهاؤه.

خامساً: إن الصِّبط الأخلاق لتقنية الذكاء الاصطناعيّ ينبغي أن يكونَ ثقافة عامّة، فيجبُ نشرُ الآليات القيَميّة بين أفراد المُجتمع، وهُو مجتمع يستخدمُ هذه التقنيات بالطّبع، ويُرجى من ذلك تجنيب الأفراد خُصوصاً والمُجتمعات عموماً ويلات أي تقنية معاصرة قد تُستخدمُ بصورةٍ غير حَسَنَةٍ فتؤدّي إلى أزماتٍ نفسيّة أو سلوكيّة أو مُجتمعيّة.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧ه / ٢٠٢٥م



الضّبطُ الأخلاقُّ لاستخدام الذكاء الاصطناع قراءةً في النَّصرُ الإسلاميَ



مجلة علمية فطلية محكّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

## المصادر والمراجع

- ١. أبو حامد محمد (ت:٥٠٥هـ) الغزالي. (بلا تاريخ). إحياء علوم الدين. دار الكتاب العربي.
- ٢. أحمد السحمراني. (١٩٨٨). الأخلاق في الإسلام والفلسفة القديمة.
  بيروت: دار النفائس.
  - ٣. أحمد أمين. (٢٠١١). كتاب الأخلاق. مؤسسة هنداوي.
  - ٤. أحمد بن الحسين (ت:٥٨هـ) البيهقي. السنن الكبرى. دار الفكر.
- ٥. أحمد بن محمد بن علي (ت:٧٧٠هـ) الفيومي. المصباح المنير. بيروت: المكتبة العلمية.
- آحمد مختار عبد الحميد عمر. (۲۰۰۸). معجم اللغة العربية المعاصرة
  (الطبعة الأولى). عالم الكتى.
- ٧. آلان بونيه. (١٩٩٣م). الذكاء الاصطناعي واقعه ومستقبله. (د. علي صبري فرغلى، المحرر) عالم المعرفة.
- ٨. الفضل بن الحسن (ت:٥٤٨هـ) الطبرسي. (١٩٩٥). مجمع البيان. بيروت:
  مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
- ٩. إيمان عبد المؤمن سعد الدين. (٢٠٠٣). الأخلاق في الإسلام النظرية والتطبيق (الطبعة الأولى). مكتبة الرشد.
- 10. جلال الدين (ت:٩١١هـ) السيوطي. (١٩٧٤). *الإتقان في علوم القرآن.* الهيئة المصرية العامة للكتاب.
  - ١١. جمال بو غالم. (٢٠٢٤). الذكاء الاصطناعي وأخلاقياته. مجلة التواصل.

السّنة: ۲۰ ۱٤٤۷هـ / ۲۰۲۵م

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين





مجلة علمية فصلية مدخّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

١٢. حبيب الله الهاشمي (ت:١٣٢٤هـ) الخوئي. منهاج البراعة في شرح نهج البراعة (الطبعة الرابعة). بنياد فرهنك إمام مهدي.

١٣. حسن بن الفضل (ت: ٥٦٠هـ) الطبرسي. مكارم الأخلاق (الطبعة السادسة). منشورات الشريف الرضي.

1٤. حسين المظاهري. فقه الولاية والحكومة الإسلامية (الطبعة الأولى). قم: مؤسسة فرهنكي مطالعاتي الزهرا.

10. حيدر حب الله. (١٤٣٤هـ). إضاءات في الفكر والدين والاجتماع (الطبعة الأولى). مؤسسة البحوث المعاصرة.

17. سليمان بن صالح القرعاوي. (١٤٢٩هـ). الأخلاق في الإسلام أُسُسُها وخصائصُها وتعلُّمها (الطبعة الأولى).

1۷. شكري ناصر عبد الحسن. (٢٠١٤). التعايش السلمي في ضوء مبادئ صحيفة المدينة. تقديم وإعداد: عبد الأمير زاهد، وثيقة المدينة دراسة في التأصيل الدستوري في الإسلام. بيروت: مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلام.

11. صالح بن طه عبد الواحد. (١٤٢٨ هـ). سبل السلام من صحيح سيرة خير الأنام (الطبعة الثانية). مكتبة الغرباء، الدار الأثربة.

19. على الرازي (ت:١٢٩٧هـ) الخليلي. (٢٠١٠). سبيل الهداية في علم الدراية والفوائد الرجالية (الطبعة الأولى). (السيد محمود المقدّس الغريفي، المحرر) بيروت: منشورات الفجر.

٢٠. علي بن محمد بن إبراهيم (ت: ٧٤١هـ) الخازن. (١٤١٥). لباب التأويل في معاني التنزيل (الطبعة الأولى). دار الكتب العلمية.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

بظُ الأخلاقيُّ لاستخدام الذكاء الاصطن ق ايَّمُّ فِي النِّمِيُّ الإسلامِيُّامِ



مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضمّه/ جامعة الكوفة

السَنة: ٢٠

۱٤٤٧هـ / ۲۰۲۰م

م.م.

محمدرضا محمود كمال الدين

- ۲۱. عمر بن علي الدمشقي (ت:بعد ۸۸۰هـ) بن عادل. (۱۹۹۸). *اللباب في علوم الكتاب* (الطبعة الأولى). (أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، المحرر) بيروت: دار الكتب العلمية.
- ٢٢. غازي سعيد سليمان. (٢٠٠٩). المنهج الإسلامي في التعايش السلمي مع غير المسلمين (الطبعة الأولى). ديوان الوقف السني.
- ٢٣. فضل بن عبد الله مراد. (٢٠٢٥). القواعد الأم للفقه وأثرها في الصناعة الفقهية المتقدمة والمعاصرة (الطبعة الأولى). دمشق: دار ابن كثير.
- ٢٤. فهد بن عبد الرحمن الرومي. (٢٠٠٣). دراسات في علوم القرآن الكريم (الطبعة الثانية عشرة).
- ٢٥. فهمي هويدي. (١٩٩٩). مواطنون لا نميون (الطبعة الثالثة). القاهرة: دار الشروق.
- ٢٦. للبيانات والذكاء الاصطناعي الهيئة السعودية. (٢٠٢٣). مبادئ أخلاقيات الذكاء الاصطناعي.
- ٢٧. للتربية والعلم والثقافة منظمة الأمم المتحدة. (٢٠٢٢). *التوصية الخاصة* بأخلاقيات الذكاء الاصطناعي.
  - ۲۸. ليو تولستوي. (۲۰۱۲). حِكَم النبي محمد. مؤسسة هنداوي.
- 79. محمد بن يعقوب (ت: ٣٢٩هـ) الكليني. الكافي (الطبعة الأولى). قم: دار الحديث للطباعة والنشر.
- .٣٠. محمد حسين (ت:١٤٣١هـ) فضل الله. (١٤١٩هـ). من وحي القرآن (الطبعة الأولى). بيروت: دار الملاك.



مجلة علمية فصلية محجِّمة تصدر عن كلية الضَّقه/ جامعة الكوفة

٣١. محمد عبد الله دراز. (١٤٢٣هـ). دستور الأخلاق في القرآن. قم: دار الكتاب الإسلامي.

٣٢. محمد عميم الإحسان المجددي البركتي. (٢٠٠٣). *التعريفات الفقهية*. بيروت: دار الكتب العلمية.

٣٣. محمد كاظم (ت:١٣٢٩هـ) الخراساني. كفاية الأصول (الطبعة الأولى).

مؤسسة آل البيت لإحياء التراث.

٣٤. محمد منير مرسي. (٢٠٠٥). *التربية الإسلامية أصولها وتطورها في البلاد العربية.* عالم الكتب.

٣٥. محمد ناصر الدين (ت:١٤٢٠هـ) الألباني. (١٤٠٥هـ). غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام (الطبعة الثالثة ).

٣٦. محمود المقدس الغريفي. (١٤٣٦هـ). إطلاق العيارات النارية في الأفراح

والأتراح في المنظور الفقهي (الطبعة الأولى). رؤى للطباعة والنشر.

٣٧. محمود عبد الرحمن عبد المنعم. (١٩٩٩). معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية. القاهرة: دار الفضيلة.

٣٨. مرتضى (ت:١٢٨١ه) الأنصاري. كتاب الطهارة. مؤسسة آل البيت للطباعة والنشر.

٣٩. مقداد يالجن. (٢٠٠٣). *علم الأخلاق الإسلامية.* الرياض: دار عالم الكتب

٤٠. ناصر مكارم الشيرازي. (١٤٢٦هـ). *الأخلاق في القرآن.* قم: مدرسة الإمام على بن أبي طالب.

العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ/ ٢٠٢٥م

بطُ الأخلاقيُّ لاستخدام الذَكاء الاصطناء ق ايَّةً في التَّميُّ الاسلاميُّ

للطباعة والنشر.



مجلة علمية فصلية مححِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة

- نهى عبد العزيز محمود يوسف. (٣٤). أخلاقيات تكنلوجيا الذكاء الاصطناعي دراسة نقدية في فلسفة الأخلاق. مجلة الجمعية الفلسفية المصرية.
- ٤٢. وفاء فوزي. (٢٠٢٤). مبادئ وأخلاقيات الذكاء الاصطناعي. مركز البيان للدراسات والتخطيط.
- ٤٣. وهبة الزحيلي. (١٩٩١). التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج. دمشق: دار الفكر.
- ٤٤. يحبي بن شرف (ت:٦٧٦هـ) النووي. (٢٠٠٤). *الأذكار النووبّة* (الطبعة الأولى). الجفان والجابي ودار ابن حزم للطباعة والنشر.

المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

م.م. محمد رضا محمود كمال الدين

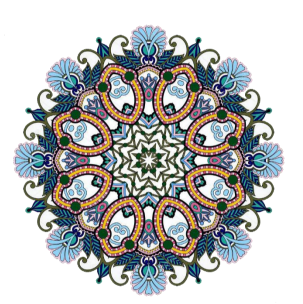








مجلة علمية فطلية محكِّمة تصدر عن كلية الفقه/ جامعة الكوفة



العدد: ٥٢ المجلد: ٢ السّنة: ٢٠ ١٤٤٧هـ / ٢٠٢٥م

> الصبط الاحلاق لاستح قراءة في النَّا