# أثر العلوم الإنسانية في قراءة محمد أركون للتراث الإسلامي

The Effect of Humanities in the Reading of Mohammad Erkon of Islamic Heritage

Lect. Hussain Hadi

م.د حسین هادي<sup>(۱)</sup>

#### الملخص

إنَّ أركون ليس مفكراً حيادياً ولا كلاسيكياً أي تلفيقياً أو توقيفياً، وإنما باحث متعدد المنهجيات لم يقف على أرضية واحدة، بل يمسك بالأطروحات الفكرية الغربية بشكل واسع، يسمح له بالانتقال بين موضوعاته بسهولة. لذلك شكّل أركون ظاهرة في الفكر العربي الإسلامي. وتعود هذه الظاهرة إلى قوة ومتانة الأدوات المعرفية التي يستعملها في التحليل والنقد فتميزت كتاباته بقوة إطلاعه على المنهجيات الحديثة، مع سعة مناقشة لها، وطرحه لرؤى جديدة لم يكن معمولاً بها سابقاً، كاشفاً عن اللامفكر فيه من القضايا المدفونة في أعماق الماضي.

#### **Abstract**

Arkoun is not an impartial nor a classical thinker, i.e., not asyncretist nor concilitary. He is are searcher with various methodologies, he dose not staud on one ground, but rather holds different western intellectual theses, that he can easily switch between them.

Arkoun is considered a phenomenon in the Islamic and Arabic world. This is due to his powerful tools in analysis and criticism His writings reveal his wide readings and they unveil what is not thought of in the past issues.

١- جامعة بغداد-كلية الأداب.



#### تمهيد

في الوقت المعاصر طغت العلوم الإنسانية على حقول المعرفة وأخذت الفلسفة بالتخلي عن مكانتها القديمة بسبب الهالة التي أحدثتها هذه العلوم، مما جعل المشتغلين بالفلسفة يأخذون من هذه العلوم من دون قيد أو شرط كل حسب موضوعاته.

وبمعنى آخر، فإنَّ طرح الســـؤال الفلســفي لا يمكننا معرفة ماهيته إلاّ من خلال المواجهة مع التاريخ المعرفي، ومن الممكن بطريقة ما رؤية المواجهة برمتها كنوع من رجع الصدى بين الفلسفة والعلوم الإنسانية، إذ ارتبطت الأولى بميمنة لتصور كلي وشامل للمعرفة، وانتهت الثانية بانفصال هذا الكل المتراكم إلى أجزاء، عندما انف صلت هذه العلوم عن الفلسفة، أخذت هذه العلوم بالاستقلال وإنشاء مفاهيمها ومصطلحاتها الخاصة بها، امتثلت الفلسفة للطرح الجديد من خلالها بشكل مباشر أو من العلوم الإنسانية المنفصلة عنها، تعرضت للنقد وأصبحت تمثل مرحلة سابقة للمعرفة كما هو الحال عند أوغست كونت، أو بؤس الفلسفة عند كارل ماركس، هذا ما جعل الفلسفة المعاصرة ليس في الفلسفة من شيء سوى أنها تتغذى على العلوم الإنسانية، وتطرح أسئلة كبرى على الثقافة المنتمية إليها مماكوّن طرح مفاهيمي منظم كما يحلو لجيل دولوز أن يطلق على الفلسفة بأنها: نتاج وصياغة المفاهيم. وضمن هذا المنطق للعلوم الإنسانية تتدرج الأعمال التي قدّمها المفكر محمد أركون، فكل أبحاثه ما هي إلاّ قراءة نقدية للعقل الإسلامي على ضوء العلوم الإنسانية الحديثة من أجل تفسير جذري وجديد للتراث، وقد اعتمد أركون في دراساته التي استقها من منهجيات العلوم الإنسانية بكافة اتجاهاتها من كبار المفكرين الغربيين أمثال: جاك دريدا، ميشيل فوكو، غادامير، جاك غودي، جومسكي، هابرماس، غريماس، آلان تورين، بول ريكور، بورديو، كاسترياديس وغيرهم، وبذلك أراد أركون إدخال العلوم الإنسانية إلى الثقافة العربية من أجل فتح باب المواجهة العميقة بين التراث والحداثة، والأصالة والمعاصرة، ولا يعني بذلك إن أركون يستسلم للحداثة ويرفض من التراث كل شيء، وإنما حاول نقد العقل الإسلامي بتحرير العقل بوساطة النقد المستمر بذاته من أجل تنشيط العقل وبيان أصوله التي احتوت التراث والثقافة، فالأصول ما هي إلاّ ركائز العقل الذي يسعى أركون إلى تفكيكه بوساطة منهجيات العلوم الإنسانية النقدية.

لذا نرى أن أركون ليس مفكراً حيادياً ولا كلاسيكياً أي تلفيقياً أو توفيقياً، وإنما باحث متعدد المنهجيات لم يقف على أرضية واحدة، بل يمسك بالأطروحات الفكرية الغربية بشكل واسع، يسمح له بالانتقال بين موضوعاته بسهولة. لذلك شكّل أركون ظاهرة في الفكر العربي الإسلامي. وتعود هذه الظاهرة إلى قوة ومتانة الأدوات المعرفية التي يستعملها في التحليل والنقد فتميزت كتاباته بقوة إطلاعه على المنهجيات الحديثة، مع سعة مناقشة لها، وطرحه لرؤى جديدة لم يكن معمولاً بما سابقاً، كاشفاً عن اللامفكر فيه من القضايا المدفونة في أعماق الماضي.

فالمشروع الأركوني متنوع ومفتوح، مما أطلق تساؤلات عدّة جعلتها تأخذ ثلاثة أبعاد بحسب نظرتنا وهي:

- ١- البُعد الإجرائي (المنهج، الآليات).
- ٢- البُعد النظري (الرؤية، المفاهيم).

٣- البُعد التطبيقي (الممارسة، التطبيق).

ونحن بدورنا سنعمل جاهدين الخوض في البُعدين الأول والثاني، أما البُعد التطبيقي (الثالث)، سنؤجل البحث فه.

## البُعد الأول(المنهج): أركون والعلوم الإنسانية:

تأثر أركون كثيراً بالعلوم الإنسانية، فهو يقول: "لم يؤثر عليّ أي مفكر بعينه، بمعنى أنه لا يوجد مفكر واحد فقط يؤثر على مساري الفكري ويوجهني ويسيطر عليَّ، أن بعضهم سيطر عليه ماركس، والبعض الآخر نيتشه والبعض الآخر فرويد(....) والبعض الآخر هيجل أو كانط... الخ أما أنا فلم أتأثر بالأشخاص بقدر ما تأثرت بالعلوم والمنهجيات"(٢). ويقصد محمد أركون من هذا النص بيان مدى تأثره بالعلوم الإنسانية، فهي التي حددت مساره الفكري، وأن فهم أركون يستدعي استيعاب مكونات الخطاب الأركوني ومقارنتها مع العلوم الإنسانية التي استقصى منهجيته لقراءة التراث، من أجل توضيح مباني تلك القواعد والمنهجيات وتطبيقاتها.

وإذا كان أركون قد أشار من خلال مترجمه هاشم صالح إلى عشرات المصادر والأعلام والمناهج، لكن تبقى هنالك علامات مميزة في التطبيق لهذه المناهج. فالذي يقرأ أركون يطلع على عروض دقيقة لمختلف مفاتيح المعرفة في كل المبادئ والحقول مثل: اللامفكر، نظام الفكر، القطيعة، الابستمولوجيا، المخيال الاجتماعي، الرأسمال الرمزي... الخ، لذا يتطلب منا إحداث موازنات موجزة بين تلك المفاهيم والمنهجيات للعلوم الإنسانية وبين استعمال أركون لها.

#### أولاً: (مفهوم الخيال): أركون بين كاستر ياديس وجيليبر دوران:

تعود نشأة مفهوم الخيال في الدراسات الحديثة لكاستر ياديس اجتماعياً، وجيلبير دوران انثروبولوجيا، فقد سبق هذان الفيلسوفان دراسات سارتر في التخيل والخيال، وإذا ذهنياً أبعد من ذلك، فسوف نرى كانط الذي جعل للخيال تأثيراً مهماً، فالخيال عنده هو الذي يعطي القوة لمقولة الفهم وربطها بالعالم الخارجي.

فقد استعار أركون مفهوم الخيال الاجتماعي من كاستر ياديس الذي يعد الخيال جذراً لكل إنسانية وهو منبع لا ينضب للتجديد، فالإنسان في نظر كاستر ياديس ما هو إلا كائن متخيل<sup>(٣)</sup>.

فالمتخيل لا يمثل حالة فردية، بل هو أن المتخيل عنده اجتماعي يقول: "إن متخيل الأُمة هذا يبتدئ من كل مكان أكثر صلابة من كل الحقائق الواقعية"(٤).

ولا يقة صرفي تحليل ياديس للمخيال على الثقافات الحديثة والمعاصرة؛ لأنَّ العالم الحديث لا يقل ارتباطاً بالمتخيل عن أية ثقافة قديمة أو تاريخية (٥)؛ لأنَّ المتخيل لثقافة بمثل رؤيتها لهذه الثقافة، فحين نصف بالمتخيل ضمن ثقافة قديمة أو ثقافة أُخرى فإنه يمثل رؤيتها للعالم، فالمتخيل هو وسيط بين الثقافة

٢- أركون، محمد، الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، دار الساقي، بيروت، ط/٢، ١٩٩٨، ص ٢٥٣.

٣- يُنظُر: التقديم الذي ُوضُعه المترَّجم ماهر الشريف لكتاب ُكوسترُّ ياديس، تأسيس المجتمعُ تخيلياً، دار المدي، دمشق، ص.

٤- المصدر نفسه، ص ٢٠٨.

٥- المصدر نفسه، ص ٢١٨.

والواقع، وبحسب ياديس لكل مجتمع دلالات متخيلة تحمل طابع ثقافي تمثل رؤيتها للعالم والتفكير والتصرف والعيش فيه<sup>(٦)</sup>.

أما أركون فقد أستلهم الدرس السيوسيولوجي للمخيال وقد طبقه على الفكر الإسلامي القديم والمعاصر، يقول أركون: "ولكي أعطى فكرة سريعة عنه سوف أقول أن متخيل فرد ما أو فئة اجتماعية ما أو أُمة ما هو إلاّ مجمل الترصورات المنقولة بواسطة الثقافة.وكانت هذه الثقافة معممة شعبياً في الماضيي بوساطة الملاحم والشعر والخطاب الديني، وهي اليوم معممة شعبياً بوساطة وسائل الإعلام أولاً (تليفون، راديو، صحافة مكتوبة) ثم بوساطة المدرسة... يمكن القول أن لكل فرد ولكل مجتمع متخيله الخاص المرتبط باللغة المشتركة، فالمتخيل مجموعة التصورات المشتركة لدى شعب ما أو فئة اجتماعية ما تجاه فئة أُخرى أو شعب آخر "( $^{(Y)}$ .

فالمخيال سمات مكونة للاجتماعي الذي يستقر فيه التاريخي والذي يمكن النظر إليه من خلال هذه الزاوية (٨)، وهو السبب الذي دفع أركون للتحدث عن كيفية التولد الخيالي للمجتمعات البشرية، لا يكتفي أركون بالمخيال الاجتماعي فحسب، بل يرى أن هناك المتخيل الديني أيضاً والذي يمثل مجمل العقائد المفروضة والمطلوب إدراكها وتأملها بل وعيشها وكأنها حقيقة لاتقبل أي نقاش أو تدخل للعقل النقدي المستقل، وعلى خلاف ذلك يصح العقل مصدراً للزندقة والانحراف والضلال، إذ لم يقبل بأن يصبح كلياً الخادم المطيع للمتخيل الديني (٩).

أما جيليبر دوران فيؤكد دور المتخيل وثراء المخيلة الرمزية واستمرار وظائفها منذ البدايات إلى الآن، فيقول في كتابه: البني الانثروبولوجية للمخيال "للفكر الغربي بشكل عام والفلسفة الفرنسية على وجه الخصوص تقليد ثابت هو التقليل من الأهمية لأنطولوجية للصورة الذهنية والأهمية للصورة الذهنية والأهمية النفسية لدور الخيال الذي هو مصدر الخطأ والتزييف بحسب القول الشائع (....) أو خطيئة ضد التفكير أو طفولة الإدراك)(١٠).

وكما يرى دوران أن الثقافة الغربية بعقلانيتها أقصت أهم ما يجسد إنسانية الإنسان بل وما يشكل النظام العام لهذه العقلانية نفسها إلا ما هو متخيل، وهو الذي يعكس تفاعلات الإنسان في محيطه، وهذه الصورة التي يرسمها دوران للفكر الغربي نراها مقاربة لما عند أركون عندما ينظر إلى الفكر الإسلامي، فيرى أن مفهوم المخيال أكثر غياباً، ليس التصور الذي قدّمه المسلمون والمستشرقون معاً، عندما راحوا يعتقدون أن عمليات الانبهار والزخرفة والمجاز الخلاب هي أشياء مقصورة على الأدب والشعر، لكن إصرار أركون أن التنافس بين العقل والخيال شيء موجود في كل الثقافات البشرية(١١).

٧- محمد أَركون، الفكّر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص ٤٠.

٨- يُنظر: محمد أركون، الفكر الأَّصولي، ترجمة وتعليق: هاشم صالح، دار الساقي، ١٩٩٩، ص ٣٤٨.

٩- محمد أركون، الإسلام الأخلاق والسياسة، ترجمة: هاشم صالح، دار النهضة العربية، مركز الإنماء القومي، بيروت، ٢٠٠٧،

١٠ - جيليبر دوران، الانثروبولوجيا رموزها، أساطيرها، أنساقها، ترجمة: مصباح الصمد، بيروت، المؤسسة العربية، بيروت، ط/١،

١١- محمد أركون، الإسلام وعلم السياسة، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد ٤٧ سنة ١٩٨٧، ص ١٧.

: أثر العلوم الإنسانية في قراءة محمد أركون للتراث الإسلامي

إذا كان أركون سعى من أجل تفكيك التاريخ وأثر الأساطير العالق فيه وقد تكون مختفية في النص التاريخي، فلا يمكن الوصول إليها إلا ببيان الذهنية المنتجة للخيال.

فخطاب المتخيل واللغة المتخيلة الرمزية والقول بالامتداد الزمني للأسطورة، كل هذا يستدعي طرح موقع التاريخ، فهو حجر الأساس في تبني أركون مفهوم الخيال هو ضرورة الانفتاح المنهجي على جميع الصور الذهنية كالأسطورة والخيال والشعر والوحي وضرورة استمرارها في العمل التاريخي(١٢).

## ثانياً: سلطة القارئ وجماليات التلقي عند (ياوس)

يعطي أركون للقارئ دوراً في فهم النص عبر التاريخ، وإنَّ هنالك علاقة تربط القارئ بالنص؛ لأنَّ القارئ لا يأتي إلى النص إلاّ وهو محمل بفهم معين، وهذا ما يؤكده أركون عندما يقول: "أصبحنا قادرين بفضل علماء الألسنيات والنقد الأدبي، على أن نميز بين المعنى الحرفي الملاصق لخطاب ما، وبين آثار المعاني المتولدة عن قراءته لدى القراء، فقد يفهم القراء إيحاءات وأشياء في النص لم يكن قصدها المؤلف ولم يفكر بجا، فالقراءة تخلق النص أيضاً"(١٣).

ويبني أركون مفهوم التلقي (القراءة) وهو مكمل لمفهوم التاريخية الذي يستعمله ولا يتوانى بأن يذكر تأثره بمدرسة كونستانس، ولاسيّما ياوس في كتابه (جمالية التلقي) (١١٠)، ولكن على الرغم من اختلاف فهم مدرسة كونستانس الألمانية لتلقي عن توظيف أركون لمفاهيم التلقي، فقد نشأت مدرسة النقد الألمانية في نقد كيفية تلقي النص الأدبي من قبل القراء الذين ينتمون إلى مختلف فئات المجتمع أو طبقاته، أما أركون فيرى أن "من الممكن لهذه المنهجية أن تطبق على النصوص الدينية التي تقرأ في كل الأوساط الاجتماعية الثقافية، وعندئذ نعرف كيف نتلقى هذه الأوساط وكيف نفهمها، وما الفرق بين فهم هذه الفئة أو تلك "(١٥).

تعود هذه المدرسة للأصول التأويلية الألمانية ولاسيّما هوسرل وغادامير، فهوسرل يرى قراء النص فعلاً قصدياً يدفع القارئ للبحث عن المعنى الذي لا يتحقق إلاّ بتكوين علاقة وشيجة مع النص حتى يحصل الفهم، أما الفهم عند غادامير "فهو يقضي استعداداً للتعبير عن شيء للنص وانطلاقاً منه (...) فهي تستنزم بالأحرى المطابقة ومقاصد النص، والكشف عن آراء القارئ (..) ينبغي أن ينتبه القارئ إلى تحيزه حتى يتمكن النص من الظهور "(١٦).

١٢ – عبد الله عبد اللاوي، التاريخ والاختلاف عند محمد أركون، المخيال ضد العقل، ضمن الفلسفة في الوطن العربي في مائة عام، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ٢٠٠٢، ص ٥٣.

١٣- محمد أركون، الإسلام أوربا الغرب، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، سنة ١٩٩٣، ص٢٦.

<sup>1</sup>٤ – محمد أركون، الفكر الإسلامي قراءة علمية، ترجمة: هماشم صالح، دار الساقي، بيروت، ط/١، ١٩٩٧، ص ٣٦، وأيضاً أركون، الإسلام أوربا الغرب، ص ٢٦.

١٥ - محمد أركون، الإسلام أوربا الغرب، ص ٢٦.

١٦٠ غادامير، هانس غيورغ، فلسفة التأويل، ترجمة: محمد شوقي الزين، منشورات الاختلاف، بيروت، ٢٠٠٦، ص ١٢٤-١٢٥.



#### ثالثاً: إشكالية التاريخ ونظام الفكر: أركون وفوكو

كان فوكو قد أحدث ثورة منهجية في كتابة التاريخ المعرفي وبين الاختلاف بين تاريخ الأفكار (التقليدي) و(التاريخ الحضري أو الجديد)، يرى فوكو أن التاريخ التقليدي يسعى إلى أن يجعل من نصب الماضي وأثرياته (ذاكراته) ويحولها إلى وثائق وبحث تلك الآثار على التكلم، تلك الآثار التي غالباً ما تكون خرساء في حد ذاتما، أما اليوم فإنَّ التاريخ هو ما يحوّل الوثائق إلى نصب أثرية ويعرض كمية من العناصر التي ينبغي عزلها والجمع بينها وإبرازها والربط بينها وحصرها في مجموعات (۱۷)، وعلى غرار فوكو ينتقد أركون التصور السائد للتاريخ فينظر إلى التواريخ الرسمية للمدارس والجامعات وهي التي تبني التصور الخطي المستقيم لحركة التاريخ يعني أن التاريخ ينطلق من أصل معين أو نقطة بداية في أذهاننا وعقولنا عن مسيرة التاريخ (....) وإذ كان هذا التصور هو السائد، فإننا لا نستطيع أن نستوعب القطعيات التي تحصل في مجرى التاريخ أو القطعيات التي تقوم بها من حين لحين عندما يحتفظ بأحداث معينة ويحدث ما عداها (۱۸). وعلى خلاف هذه الرؤية للتاريخ، فإن تاريخ الأفكار لا يهتم سوى بالبدايات أو النهايات، وبإعادة إنشاء التطورات الخطية المتعاقبة للتاريخ، أن تاريخ الأفكار لا يهتم سوى بالبدايات أو النهايات،

وتأسيساً للمنهج الحفري، فقد انشغل في وضع مفهوم النظام المعرفي (الابستيمية)، والذي يعني به: مجمل المسلّمات الضمنية التي تتحكم بكل الإنتاج الفكري في مدة معينة من دون أن يظهر على السطح، أو تلك الرؤية للعالم في مدة زمنية محددة (٢٠٠). وقد استعمل أركون هذا المصطلح لتحقيب الفكر العربي الإسلامي ابستيمولوجياً أي عميقاً، كما أنه (أركون) في الحوار الذي أجراه معه هاشم صالح أخذ يتحدث عن الفضاء العقلي الفروسطي الذي يشمل عالم المسيحية والإسلام معاً طوال القرون الوسطى التي انتهت في الغرب ولم تنته عندنا. يقصد أركون بذلك بالمعطيات التاريخية للأشياء المتعلقة أحداثاً علمية وأحداثاً فكرية جرت في لحظة معينة من لحظات التاريخ، ثم خلقت فضاءات جديدة سوف يشتغل داخلها ويحول العقل ويجول (٢١). عندما يتحدث أركون واصفاً منهجيته، نراه يفسر مفهوم النظام المعرفي (الأبستيمي)، يقول: "فعندما أقرأ كتاباً في علم الفقه والكلام، فإني أتساءل فوراً عن العلاقات الكائنة بين الفكر اللاهوتي للمؤلف وبين التصورات والمفاهيم اللغوية السائدة في عصره، أنا أطرح هذا السؤال: ماذا الفكر اللاهوتي المنافذة بالنسبة له؟ ثم انتقل بعدئذ إلى مرحلة ثانية لكي أرى ما هي تصورات هذا المؤلف في ما يخص تعني اللغة اللاهوتية؟ هل كان ينظر إليه بصفته مجازاً أم بصيغة حقيقة؟ هذا تساؤل حاسم في ما يخص تقييمنا له وتحديدنا لنوعية نظام الفكر الذي ينتمي إليه، هل هو نظام فكر حديث أم نظام فكر قروسطي... كما وأتساءل عن ماهية تصوره لعلم التاريخ:

۱۷– ميشيل فوكو، حفريات المعرفة، ترجمة: سالم يفوت، المركز الثقافي العربي، بيروت، الدار البيضاء، ط/۱، ۱۹۸٦، ص۹. – ۱۸– محمد أركون، قضايا في نقد العقل الديني، ترجمة: هاشم صالح، دار الطليعة، بيروت، ط/۱، ۱۹۹۸، ص ۹۶.

١٩ - ميشيل فوكو، حفريات المعرفة، مصدر سابق، ص ٢٦.

٢٠ هاشم صالح، الترجمة والعلوم الإنسانية في كتاب محمد أركون، أين هو الفكر الإسلامي، دار الساقي، بيروت، ١٩٩٣،
 ١٠.

٢١- محمد أركون، الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص ٢٣٨.

كيف كان يكتب التاريخ مثلا؟ فمن المعروف أن المؤلف في ذلك العصر كان فقيهاً ولغوياً ومؤرخاً ومحدثاً ومفسراً... الخ كيف كان يتصور معرفة الماضي أو الطريقة المتبعة لمعرفة الماضي؟ باختصار فإني أنظر إلى مجمل العلوم والمعارف التي كانت شائعة في زمنه، وليس إلى علم واحد فقط (كعلم الفقه مثلاً مما الأمر يتعلق هنا بالفقيه)، ولا أنا أنظر إلى جميع العلوم ثم أُعيد تركيب نظام الفكر الذي ساد في زمنه وبالشكل الذي يمكنني من موضعه عمله اللاهوتي أبستمولوجيا"(٢٦)، وهذا ما يطلق عليه فوكو التشكلية الخطابية التي تسمح بظهور علم معين في مدة ثقافية معينة (٢٢).

كما أن فوكو لجأ في كتابة الكلمات والأشياء لتحقيب الثقافة الغربية درس العلوم الإنسانية انطلاقاً من الشبكة المفهومية للمعارف التي تشرط في إمكانية تشكلها، والكائنات الطبيعية والتبادلات للكشف عن المنظومات التي أفرزتما علوماً مترابطة (٢٠)، أنَّ فوكو عندما درس تاريخ الفكر الغربي بوساطة اللغة والعلامة وفق أبستيمية معينة لكل عصر انطلاقاً من القرن السادس عشر الذي كوّن (أبستيمية) التشابه وهي المقولة المركزية في نظام المعرفة الغربية، فإنَّ الفكر يقوم على مبدأ التطابق والتشابه مع العلاقة والكلمات هي الأشياء، والأشياء هي الكلمات بحيث تصبح الحقيقة انكشافاً لطبيعة الأشياء من حيث تماثلها، أما القرن السابع عشر والقرن الثامن عشر (أبستيمية التمثل) فلم تعد المعرفة تتحرك داخل فضاء التشابه وساد بدلاً عنه مبدأ (النظام) وبدأت تنفصل اللغة عن الأشياء وظهر الإنسان بكل منتوجاته مادة للمعرفة وانتقل الفكر في القرن التاسع عشر ليحدث قطيعة كاملة في نظام المعرفة الغربية (٢٥).

وتأسيساً على فوكو يطرح أركون تساؤلاً مع عدم إشارته إليه [فوكو] ما هي العلاقات التي يتعاطاها العقل مع العلاقة الدلالية؟ وبمذا السؤال يذهب أركون بعيداً، إذ إنَّ هذا السؤال ينطبق على كل الثقافات وعلى كل المستويات الثقافية، ولم يقتصر على ثقافة واحدة، لكن أركون عندما ينظر إلى الفكر الإسلامي الكلاسيكي والمعاصر يراه ينتمي إلى أبتسيمية فضاء القرون الوسطى من خلال العلاقة أو العلاقات التي يتعاطاها العقل مع العلامة والتي بموجبها يكون بإمكاننا أن نحدد نوعية العقلانية المستعملة في كل عملية معرفية، وإذا كانت العلامة اللغوية منخرطة في خطاب ديني يقدم نفسه على أنه كلام الله، فت صبح عقلانية مشروطة من قبل إكراهات الخيال والمتخيل التي تختزنه وتميمن عليه (٢٦).

لذا ظلَّ نظام الفكر (الأبستيمي) يتراوح مع كل الأدبيات التاريخية التي توجهها الرؤيا الإسلامية، وتسيطر عليها ولم يطرأ أي تغير على هذا الأبستيمي من مرحلة السرد والإخبار على طريقة الطبري إلى مرحلة العقلية نفسها ومبادئ الإدراك والتأويل نفسها.

لم يكتفِ أركون بنقده الفكر الإسلامي الكلاسيكي والمعاصر، فقد طال أيضاً المنهج الإستشراقي، وهو ما دفع بأركون أن يبتعد عن دائرة تاريخ الفكر الخطي الذي سار عليه المنهج الإشراقي؛ لأنَّ التقسيم

٢٢- محمد أركون، الفكر الإسلامي، نقد واجتهاد، ص ٢٣٩.

٢٣- يُنظر: ميشيل فوكو، حفريات المعرفة، ص ١٦٤.

٢٤- يُنظر: السيد ولد أباه، التاريخ والحقيقة عند ميشيل فوكو، الدار العربية للعلوم، بيروت، ط/٢، ٢٠٠٤، ص ١٢٥-١٢٦.

٢٥- يُنظر: المصدر نفسه، ص ١٢٦، ١٢٧، ١٢٩، ١٣٢.

٣٦- محمد أركون، من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقي، ط/٢، بيروت، سنة ١٩٩٢، ص ٨٢.

المعرفي على خلاف ذلك، يأخذ بعين الاعتبار المجال الزمني لتشكيل النظام المعرفي فقط، بل اعتمد على النظام المعرفي المتمثل في كل العلوم التي تتعايش في زمن معرفي واحد.

#### رابعاً: المنهجية التقدمية التراجعية أو التراجع الزمني: باشلار وأركون:

يمكن القول إنَّ المنهجية التقدمية التي بشّر بها أركون استلهمها من الدرس الباشالاري، ولم يذكرها صراحةً ولا ضمناً، كما غاب ذلك عن مترجمه وشارحه هاشم صالح وفي أي مقارنة توضيحية بين باشلار وأركون يمكن ملاحظة ذلك بوضوع على الرغم من اختلاف تطبيقاتهما، وإذا كان باشالار قد أوجد من المنطلقات تجديدية أساسية لتاريخ العلم وحقق التجاوز وقد أحدث تحولاً فكرياً في بنية التفاعل الفلسفي مع الممارسات العلمية، فإنه (أركون) أراد إحداث خلخلة في التاريخ الفكري العربي الإسالامي؛ وذلك بممارسة منهجيات متعددة، وقد ابعد أركون أصل المنهجية التقدمية التراجعية؛ لأنها لم تشكل المحور الأساسي في عمل باشلار مثل القطيعة المعرفية، والعقبة المعرفية، فإنَّ مفهوم التراجع الزمني هو من أوائل المفاهيم الابستمولوجية التي أدخلها جاستون باشلار إلى ميدان فلسفة العلوم، وهذا مفهوم يجعل فلسفة العلوم بوصفها معرفة نظرية أو تاريخاً نظرياً أمراً ممكناً (١٧). وإذا كان باشلار أراد تكوين مفاهيم جديدة لتاريخ العلم وتشكيل رؤية ترتقي مستويات عالية من التفكير، فإنَّ أركون أراد قراءة التاريخ الإسلامي بصورة مختلفة بواسطة المنهجية التقدمية التراجعية والتي يق صد بما (العودة إلى الماضي ليس من أجل إسقاط حاجيات المجتمعات الإسلامية المعاصرة ومشاكلها على النصوص الأساسية السابقة كما يفعل علماء الدين الإصلاحيون وإنما من أجل أن يتوصل إلى الآليات التاريخية العميقة والعوامل التاريخية التي علماء الدين الإصلاحيون وإنما من أجل أن يتوصل إلى الآليات التاريخية العميقة والعوامل التاريخية التي أنتجت هذه النصوص وحددت لها وظائف معينة وهذه هي المنهجية التراجعية.

أما المنهجية التقدمية: والتي يريد منها أركون ذات أهمية، حيث أن الذ صوص القديمة لا تزال حية وناشطة في مجتمعاتنا حتى اليوم بصفتها نظاماً أيديولوجياً خاصاً من الاعتقاد والمعرفة يصوغ المستقبل أو يسهم في تشكيله، لهذا السبب ينبغي علينا أن ندرس عملية التحول الطارئة على مضامين هذه النصوص ووظائفها السابقة ثم توليد مضامين ووظائف جديدة) (٢٨)، يبدو أنَّ أركون هنا يسير على خطى باشلار عندما أراد قراءة تاريخية العلم، فنظر باشلار إلى تاريخ العلم على أنه ينبغي دراسته من نهايته وليس من بدايته، أي من الحالة الراهنة للعلم ثم تبدو مراجعاته لكل تاريخ العلم انطلاقاً من الحاضر (٢٩).

فإنَّ أركون يضع التراث العربي الإسلامي أمام عقبات من الصعوبة تجاوزها من دون اختراق لهذه الذهنيات أو العقليات التي تتلقى هذا التراث بشكل يصفها أركون ما قبل العلمية، وقد حدد باشلار المرحلة ما قبل العلمية للفكر الغربي بأنها تشمل الأزمنة الكلاسيكية القديمة وعصر النهضة ومعظم تراث القرنين السادس عشر والسابع عشر وحتى أواسط القرن الثامن عشر (٣٠).

٢٧ - روبير بالانشي، نظرية المعرفة العلمية (الابستمولوجية)، ترجمة: حسن قبيسي، جامعة الكويت للمطبوعات، ١٩٨١، ص
 ٢٤.

٢٨- محمد أركون القدسي والثقافي والتغير، في مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد/٢٩، سنة/٩، ١٩٩٨، ص ١١٨.

٢٩ - حسين عبد الحميد، التفسير الابستمولوجي، نشأة العلم، مجلة عالم الفكر، الكويت، المجلد السابع عشر، العدد الثالث، ١٩٨٠. ص ١٣٨.

٣٠ - عمر مهيبل؛ إشكالية التواصل في الفلسفة الغربية المعاصرة، منشورات الاختلاف، بيروت، ٢٠٠٥، ص ٨٤.

أما أركون فإنه يرى الثقافة العربية الإسلامية محاطة بفضاء القرون الوسطى ولم تستطع تحاوز أية عقبة من العقبات المعرفية الأساسية من دون أن تتمكن من إحداث قطيعة معرفية.

#### خامساً: القراءة الألسنية والسيميائية النقدية(غريماس، أركون):

يتبنى أركون المنهجية السيميائية والألسنية في قراءة التراث العربي الإسلامي، مفاهيم مدرسة باريس السيميائية ولاسيّما غريماس وألسنيات دي سوسير. يتساءل أركون من خلال هذا المنهجية كيف تقوم العلامات المستعملة في النصوص بالدلالة وتوليد المعنى؟ ما الآليات الألسنية أو اللغوية المستعملة من أجل إنتاج هذا المعنى المحدد، وليس أي معنى آخر غيره؟ لمن ينبثق هذا المعنى وضمن أية شروط؟ (٢١).

ويخبرنا أركون أن هذه الأسئلة لا تمدف إلى نزع صفة الوحي عن النصوص ولا إزالة شحنتها التقديسية ولا إزالة آثار معانيها الروحية بالنسبة للمؤمنين وعلى العكس فإنما تمتم بمذه الأشياء والسمات، وبوظائف المعنى بصفتها أساليب توليد الدلالة ولا تزال تنظر إلى تحديد مكانتها المعرفية ضمن مقارنة شاملة تمتم بكل ما يعني ويدل(أو بكل ما ينتج المعنى والدلالة)(٢٢).

وهذا يتطابق مع الرؤية السيميائية لمدرسة باريس عندما تنظر إلى النص على أساس الوظيفة النصية، وليس للنص أي ارتباط بمرجع خارجي أي أن المعنى يتكون جراء علاقات بين العناصر الدالة داخل النص.

ينظر أركون للتحليل السيميائي على أنه يوجب على الدارس ممارسة تمرين التقشف والتقاء العقلي والفكري وبمثل ذلك فضيلة ثمينة جداً ولاسيّما أن الأمر يتعلق هنا بقراءة نصوص محددة كانت قد ولّدت وشكّلت طيلة أجيال عديدة الحساسية والمخيال الجماعيين والفرديين (٢٣٠).

ومن خلال القراءة السيميائية التي لا تحدف إلى المساس بالذ صوص الدينية، بل تحفظ هيبتها وقدسيتها، فإنَّ هناك مسافة منهجية تجاه النصوص أو بيننا وبين النصوص المقدسة ولا إطلاق لأي حكم من الأحكام الابستمولوجية أو التاريخية (٢٠٠). على الرغم من دعوة أركون إلى تبني المناهج السيميائية والألسنية في قراءة التراث، فهو يشكو من عدم تطبيق التحليل الألسني على الذصوص الدينية، كذلك عدم بلورة علم للسيميائيات خاص باللغة الدينية مع ذلك جعل يلوح بأن قراءته بواسطة السيميائيات والألسنيات تدعو إلى تحرير الذصوص وقراءتما على وفق لحظاتها الزمنية، أي كما يقول أركون: (كل ما

٣١ محمد أركون، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص ٣٣.

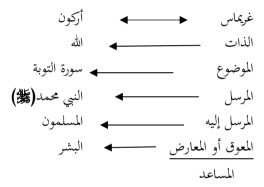
٣٢- المصدر نفسه، ص ٣٣.

٣٣- المصدر نفسه، ص ٣٣.

٣٤- المصدر نفسه، ص ٣٢.

أسعى إليه هو محاولة فرض قراءة تاريخية للنص القرآني قراءة تمتنع منذ الآن فصاعداً عن أية عملية إسقاط أيديولوجية على هذا النص أو ذاك. وهذا هدفي الأساسي، أُريد القيام بقراءة تزامينة) (٣٦) (٣٦).

يبدو أن أركون لا يتوانى عن قراءة النص الديني قراءة سيميائية بواسطة منهجية غريماس السردية، ولكن غريماس يرفض تطبيق منهجيته على النص الديني، فيرى أن هنالك اختلافاً بين النص الديني والحكايات الشعبية (٢٧). فإصرار أركون قراءة النص القرآني على وفق الخطاطة الغريماسية تجعله يضع النص القرآني بمقارنة مجردة من أي اكتشاف جديد للنص القرآني، فالتحليل الأركوني السيميائي يتعدى التصور التاريخي للنص، ويصل إلى مفاهيم دقيقة ذات تجريدات بسيطة لا تترك جوهر الواقع التاريخي لكن تعمل على تركيبه لسانياً وبصورة تزامنية، فقيمة التحليل اللساني - السيميائي عند أركون ما هو إلا إبراز دقة المعرفة التيولوجية التي يريدها أن تشكل نقطة انطلاق سليمة ومفتاح قراءته للوحي وفقاً لهذا المخطط:



فالنص عند أركون من الناحية السيميائية (....) يبرز من خلاله عدة أدوار داخل النص القرآني (....) فإنَّ (الفاعل – الذات) المطلق المثالي الكبير في أنه معاً مرسل ومرسل إليه أي يرسل الأعمال التوصلية (كالأوامر) والسردية والمرجعية والمعرفية التشريعية ... الخ إلى البشر وكل هذه الأعمال تعود إليه في النهاية. فهذا الفاعل المطلق أي (الله) يقع في علاقة تحالفية مباشرة مع المرسل إليه الأول -أي محمد – الذي يمتلك أيضاً موقعاً مزدوجاً، فهو من جهة يمثل الرسول الواسطة التي يمر من خلالها كلام الفاعل المطلق، وهو من جهة ثانية (فاعل الذات) مرسل يبلغ البشر كلام الله. إنه معبأ بالقوة الكلامية والنطقية للعبارات المنقولة (للآيات)، كما أنه مسؤول بحكم وظيفته هذه عن تحيين الرسالة وتجسدها في التاريخ عن طريق انخراط شخص ثالث هو المرسل إليه الجماعي (....) ولكن من الناحية التاريخية المحسوسة، فإنَّ هذا المرسل إليه

٣٥- التزامنية: لقد طور سوسير دراسة آنية تزامنية (سينكرونية) وهي الكيفية التي تعمل بما اللغة في لحظة زمانية معينة، فلا يتم إدراك دلالة الجملة قبل أن تنتهي ويتم النظر إلى مجموع علاماتها وإشاراتها مجتمعة في لحظة زمنية معينة وهذه الدراسة تختلف عماكان سائداً في زمانه، إذ سادت الدراسة التاريخية (الدايكورونية)، فسوسير يرى أنَّ ظاهرة لغوية معينة يمكن دراستها، أما دراسة تزامنية آنية على أنحا جزء واحد من نظام يتزامن مع نفسه، أو دراستها على أنحا جزء من سلسلة تاريخية نتجت أو عكست غيرها من الظواهر التي تترامن ترتبط بحارها ولا ينكره سوسير، بل دراسة أي كلمة دراسة تزامنية على أنحا ترتبط بخيرها من الكلمات التي يتزامن استعمالها مع استعمال المفردة المدروسة، ففي الدراسة التزامنية الآنية يقوم المرء بدراسة الحالة اللغوية بكاملها في لحظة زمانية محددة (سعد البزعي وميجان الرويلي، دليل الناقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، ط٣، ٢٠٠٢، ص٣٥).

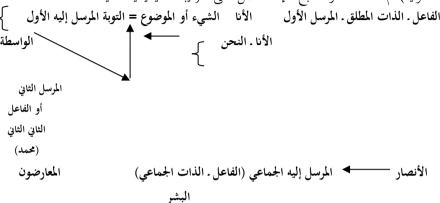
٣٦- محمد أركون، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص ٣٢.

٣٧- هاشم صالح، طوبولوجيا الخطّابات البشرية، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد ٤٤-٤٥، ١٩٨٧، ص٥٥.

أثر العلوم الإنسانية في قراءة محمد أركون للتراث الإسلامي

الجماعي هو مبدئياً سكان مكة ثم سكان المدينة (يثرب) ثم سكان الحجاز كله ثم دار الإسلام بأكملها والتي ينبغي أن تمتد وتتسع تدريجياً حتى تشمل الأرض المسكونة كلها وطبقاً (....) لآية الأنصار نفسها المدعوين بالمؤمنين، كما يشمل المعارضين المدعوين بالمشركين أو المنافقين وأخيراً اليهود والنصارى (٣٨).

إذ ما مزجنا بين البنيان التمثيلي القصصصص صي ومخطط التنصيص القانوني (أي تركيبة الآيات النحوية القانونية) ثم مخطط السرد المتبع، فإننا نحصل على التركيبة السيميائية الآتية:



## سادساً:تفكيك (٣١)اللوغوس أو نقد المركزية الإسلامية:

لقد تساءل أركون عن مدى اقترابه في تحليل النصوص من أفكار دريدا في نقده لمركزية العقل العربي الإسلامي، مع العلم أن نظرية دريدا في قراءة النصوص تفترض وجود فلسفة مسبقة مثلاً (اللعب) لغياب المدلول المتسامي، إذن ما هي كيفية تطبيق هذا المنهج على النصوص الدينية من قبل أركون (٤٠٠).

إنَّ دريدا يقصد بالمدلول المتسامي كل نظام ميتافيزيقي يعتمد على أساس أو مبدأ أول أو قاعدة يمكن أن يبنى عليها ترتيبياً كاملاً للمعاني وتستسلم لاعتقاد أو إيمان أو كلمة مطلقة أو حضور أو جوهر أو حقيقة تعمل كأساس للتفكير، لكن أركون لا يفترض رفض فلسفة المعنى المتسامي ولا تكون طريقة قراءته للذ صوص ذاتها عند دريدا، فأركون يؤكد أن معنى المدلول المتسامي في طريقة تمثيل اللغة وقواعدها

99 - التفكيك: من أهم المصطلحات في الفكر الحديث والمعاصر ويعود في أصله إلى الفيلسوف الألماني هايدغر والذي يعني به الهدم أو التدمير لقد استعاره الفيلسوف جاك دريدا وبلوره من جديد واستطاع إدخاله إلى الفكر الفرنسي، إن دريدا يقومم بتفكيك الميتافيزيقا في الغرب والتفكيك كفلسفة إستراتيجية أو دهاء في فحص النصوص والموضوعات التي يسعى من خلالها إلى كسر منطق الثنائيات الميتافيزيقي داخل/خارج، دال/مدلول،... الخ هذا ما فعله أركون في ما يخص الفكر الإسلامي الكلاسيكي والخطابات الإسلامية المعاصرة ولا يقصد هنا بالصلاحية العلمية للعقائد وإنما يقصد بالحفر على أساساتها على الطريقة المنهجية الجينولوجية ومن خلال المنظور الذي يبلوره نيتشه لنقد القيمة في طريقة هذه المنهجية نستطيع كشف الوظائف النفسية لهذه العقائد الإيمانية.

٣٨- محمد أركون، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص ٩٤-٩٥.

٤٠ - يُنظر: رُون هالبير، العقل الإسلامي أمام تراث عصر الأنوار في الغرب، ترجّمة: جمال شحيد، دار الأهالي للطباعة والنشر، دمشق، ٢٠٠٠، ص ٢٣٠.

وخواصها الدلالية والبلاغية، فنقد أركون للمدلول المتسامي يتمثل في الخطاب اللاهوتي والميتافيزيقي وحتى التشريعي (أصول الفقه) لكن ذلك ينطبق على الإسلام وعلى كل تقاليد الفكر الديني والفلسفي (١٤).

فأركون التمس من دريدا رؤيته النقدية لأنَّ الأخير قد نقد مركزية اللوغوس وبيّن مدى تمركز اللوغوس المعقل) الغربي حول الصوت. وهذا واضع عند أركون بنقد اللوغوس المركزي والحقيقة الدينية في الفكر الإسسلامي وهذا الرأي أكده هاليبر عندما قال قدم لنا دريدا تطبيقاً على مفهوم المركزية في عالم الفكر الإسلامي وقدم لنا أركون تطبيقاً لهذا المفهوم في الفكر الإسلامي (٤٢).

ولكن من الواضح إن لكل ثقافة نظامها المعرفي الذي جعلها تختلف وتتمايز عن الثقافات الأُخرى، فحسب دريدا إنَّ الثقافة الغربية المنطقية المركزية أو العقلانية بالمعنى المحدد للكلمة أو الأشياء مركزة ومتمحورة حول اللوغوس(٢٤) (Logos) أي ألها تدخل العقل أو خطاب العقل بصفة اللوغوس(...) فلا يمكننا التحدث عن المنطقية المركزية في أي ثقافة غير الغربية، فمعنى ذلك أن الثقافات البشرية لها سياجاتها بالتأكيد ولكن هذه السياجات لا تتخذ هيئة المنطقية المركزية الخاصة بالثقافة الغربية ويمكن القول إن الثقافة العربية الإسلامية لها الهيبة المنطقية والمركزية المرتبطة بما الثنائ، فلكل ثقافة عملية تقاطعات تحصل الشياج العقلاني المركزي وصوفه عن معنى التحطيم أو التدمير الدريدي، فأركون يسعى إلى أن على زحزحة هذا السياج المركزي وصوفه عن معنى التحطيم أو التدمير الدريدي، فأركون يسعى إلى أن يفكك كل هذا البناء الشامخ والمقدس الذي يحتمي به من أجل الحصول على المشروعية أو من أجل المحافظة عليها ولا يكتفي بذلك، بل تفكيك الأنظمة اللاهوتية كافة التي تشكلت في العصور الوسطى في المحافظة عليها ولا يكتفي بذلك، بل تفكيك الأنظمة اللاهوتية كافة التي تشكلت في العصور الوسطى في المحافظة عليها ولا يكتفي بذلك، بل تفكيك وإعادة (....) لأنها تنتمي إلى فترة تاريخية محددة هي فترة حرام احلال طاهر انجس بحاجة إلى تفكيك وإعادة (....) لأنها تنتمي إلى فترة تاريخية محددة هي فترة حرام احلال طاهر انجس بحاجة إلى تفكيك وإعادة (....) لأنها تنتمي إلى فترة تاريخية محددة هي فترة

٤١ – أركون، معارك من أجل الأنسنة، الفصل الخامس(اللوغوس المركزي والحقيقة الإسلامية)، ترجمة وتعليق: هاشم صالح، دار الساقي، بيروت، ط/١، ٢٠٠١، ص٢٠٨.

٢ ٤ - هالبير، العقل الإسلامي أمام تراث عصر الأنوار في الغرب، ص ٥٥.

37 - اللوغوس: وهو الكلمة الإلهية، لكن معانيها اختلفت فاللوغوس عند هيرقليطس وهو أول من قال به هو القانون الكلي، يقول هيرقليطس كل القوانين الإنسانية تتغذى من قانون إلهي واحد، الآن هذا يسود كل من يريد ويكفي للكل ويسيطر على الكل، وبحذا الرأي أخذ الرواقيون فقالوا إن العقل أو اللوغوس هو المبدأ الفعال في العالم، وهو الذي يشيع فيه الحياة وهو الذي ينظم ويرشد العلم، في العالم وهو المادة.

ثم جاء فيلون اليهودي فقال عن اللوغوس إنه أول القوى الصادرة عن الله وإنه محل (الصورة) والنموذج الأول لكل الأشياء، وهو القوة الباطنة التي تحيي الأشياء وتربطها فيما بينها (إنه رباط الكون، الحافظ كل أجزائه وبدونه تنحل، وهو يتدخل في تكوين العالم لكنه ليس خالق، وهو الوسيط بين الله والناس ويمكنهم من الارتفاع إلى رؤية الله، ولكن دوره هو دائماً دور الوسيط، بأنه إلهي ويميزه من الله أداة التعريف التي تضاف إلى الله لكنها لا تضاف إلى اللوغوس.

كما إنَّ الإنجيل الرابع المنسوب إلى يوحنا تستهل بالحديث عن (الكلمة) وفي البدء كانت الكلمة، والكلمة كانت عند الله، والله هو الكلمة بكل شيء كان وبعد لم يكن شيئاً مماكان، وهذا اللوغوس أو الكلمة هو الذي كان قبل خلق الكون، كان عند الله وهو الله وهذا اللوغوس أو الكلمة تجسد أي إتحد جسداً وحل بين الناس، فكشف لهم حقيقة النجاة (الخلاص) وبث فيهم الحياة الخالدة ممكناً إياهم من أن يصيروا أنبياء الله.

وجاء الغنوصيون فقرروا إن اللوغوس هو أدنى الأيونات (eons) وإنه الذي يتولى تكوين العالم(....) ومنذ ذلك التاريخ كان اللوغوس، معنى دينياً أكثر من فلسفياً نجده خصوصاً عند الصوفية وبخاصة عند أي عربي بين الصوفية المسلمين لم يعد له مكان عند الفاوغوس، الفلاسفة المحدثين اللهم على سبيل التعبير الديني عند بعض الاتجاهات، كما نجد ذلك عند فتشه(...) لكنه يرى في اللوغوس إنه هو الأنا. (عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، ج/٢، ١٤٢٧هـ، قم، دار ذوي القربي، ص ٣٧١-٣٧٣.

٤٤- يُبْظر: حوار هاشم صالح مع جاك دريدا، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد ٥٢، ١٩٨٨، ص ١١٠-١١٠.

٥٥ – المصدر نفسه، ص ١١٠.

الع صور الوسطى مع ذلك فهي تحاول أن تخلع على ذاتها صفة اللاتاريخية أي صفة الجواهرانية الأزلية الصالحة لكل زمان ومكان<sup>(٢١)</sup>.

ولكن اقتصار أركون في دراساته على التوجه إلى تفكيك الفكر الإسلامي بشكل خاص دون الإلحاح على الأنظمة الدينية الأخرى، واقترابه من مناخ الفكر الإسلامي جعله يوضح بعمله التفكيكي كيفية الخروج من السياج المركزي الديني، وما هي الأولوية التي جعلت الفكر يتموضع داخل آلية من التكرار دون تعرض خطابات هذا الفكر إلى تفكيك، ويرغب أركون الدخول في هذه المغامرة، كمؤرخ يقول أنه يستطيع المساعدة على الخروج من السياج المتشكل تاريخياً بوساطة الحل المنهجي والإبستمولوجي الذي يعلول تطبيقه على الفكر الإسلامي الكلاسيكي من أجل دراسته وإضاءته إلى أقصى حد ممكن، فالهدف الذي ينبغي تحقيقه في نهاية المطاف هو وضع حد لاجترار أو تكرار الكتابة التراثية التي يسعى أركون إلى تفكيكها ذات آلية تكرارية وزمن ديني، وفي الزمن الديني يتحول الحاضر إلى ماضي، وإنَّ هذه الثقافة لا تتطلع إلى مستقبل ولا تشعر الإنسان بذلك، بل تول تتحرك في زمن ثقافي سابق له لا تأثير له بإنشائه سوى إحاطته بسياج لا يستطيع الخروج منه وبذلك تظل معرفته ماضوية ذات دلالة معينة ورؤية محددة.

## البُعد الثاني المفاهيمي (الاصطلاحي):

## أولاً:العقل الإسلامي هو عقل (السياج الدوغمائي المغلق)

ما هو فهوم الدوغمائية؟ قبل أن يبدأ أركون بتكوين المصطلح الخاص به (السياج الدوغمائي المغلق)، ركز على أبحاث روكيش التي نقلت إلى الفرنسية بواسطة ديكونش، فإنَّ (روكيش) قد انطلق أولاً من مفهوم الصرامة العقلية، قبل أن يتوصل إلى البلورة النهائية لمفهوم الدوغمائية ووظائفه العقلية، فقد عرف الصرامة العقلية كما يأتي: "عدم قدرة الشخص على تغيير جهازه الفكري أو العقلي، عندما تتطلب الشروط الموضوعية ذلك، وعدم القدرة على إعادة ترتيب أو تركيب حقل ما يتواجد فيه عدّة حلول لمشكلة واحدة، وذلك بَعدف حل هذه المشكلة بفاعلية أكبر... (٧٤).

ويركز روكيش كما يوضح هاشم على نظام الإيمان والذي يتحدد بواسطة ثلاث نقاط:

- ١. عبارة عن تشكيلة معرفية مغلقة قليلاً أو كثيراً ومشكّلة من العقائد واللاعقائد أو (القناعات واللاقناعات) الخاصة بالواقع.
- ٢. إنه متمحور حول مكزية من القناعات (أو الإيمانات اليقينة) ذات الخصوصية الخاصة والأهمية المطلقة.
- ٣. إنه يولد سلسلة من أشكال التسامح واللاتسامح اتجاه الآخر.. (٤٨). وعليه فإنَّ نظرية روكيش تقوم
  على أساس مفهوم الجمود في علاقته بمفهومي انفتاح الذهن(Open Minded) وانغلاقه(Closed)
  وهو بمثل لب أنساق المعتقدات.

٤٦ - محمد أركون، معارك من أجل الأنسنة، ص ٢٠٥.

٤٧ – هاشم صالح، مترجم كتاب الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص ٥.

٤٨ - المصدر نفسه، ص ٦.

وقد يرى روكيش أن أنساق المعتقدات تمر عبر متصل ثنائي القطب يقع الأشخاص (منغلقو الذهن) في أحد قطبيه والأشخاص منفتحو الذهن في القطب الآخر (....) وهذه المفاهيم التي تستعمل في وصف أنساق المعتقدات لا ترتبط بأي نسق معتقدات نوعي، لكنها تنطبق به صورة متعادلة على كل أنساق المعتقدات أي صورتما أو شكلها أكثر من مضمونها، المعتقدات أي صورتما أو شكلها أكثر من مضمونها، فالشخص ذو التفكير الجامد (منغلق الذهن) لا يستطيع أن يتقبل أفكار غيره أو يتفهمها، بينما الشخص منفتح الذهن يستطيع أن يفعل ذلك من دون أية صعوبات؛ وذلك على الرغم من اختلاف مضمونها معه، فحسب روكيش "أن هناك ثلاثة جوانب مهمة ينبغي أخذها بالحسبان في أثناء تناول أنساق المعتقدات هي المعرفية والأيديولوجية والانفعالية (الشخصية) وإن هذه الجوانب على علاقة بعضها ببعض "(٥٠).

يعرّف أركون التصلب العقلي المرتبط بالروح الدوغمائية بصفته عدم القدرة على تغيير الحكم أو الرأي (المتعلق بقضية ما) في الوقت الذي تتطلب فيه الشروط الموضوعية حدوث ذلك، وعدم القدرة على إعادة تركيب حقل معرفي ما حيث توجد فيه مجموعة من الحلول لمشكلة واحدة؛ وذلك بحدف حل هذه المشكلة بأقصى ما يمكن من الفعالية. إنَّ الدوغمائية تنظيم معرفي مغلق قليلاً أو كثيراً من الاعتقادات واللااعتقادات المتعلقة بالواقع، إنحا متركزة حول لعبة مركزية للاعتقادات ذات مفعول مطلق وهي تولد سلسلة من النماذج للتسامح واللاتسامح فيما يخص الآخر (١٠).

لذا نرى مع أركون أن الأفكار الدوغمائية تتميز بعدم القدرة على التغير، فهي ذات نسق فكري محافظ وليس هناك ما يدفعها على التغير، كما أنها ليست منتجة لأفكار قيمة وجديدة، إلا بشكل ضيق ومحدود، وإن رافق ظهورها أفكار ذات أهمية، لكنها تبقى في ذات النسق المهيمن وهذا النسق الدوغمائي لا فرصة لتغيره إلا أن يحدث فيه خلخلة بمستوى كبير، فإنَّ تحليلاً علمياً لبنية النسق الدوغمائي يستلزم بالضرورة البدء بإخضاع مفاهيم هذا الفكر للنقد وتعريته، وهذا ما يراه أركون تطبيق الروح الدوغمائية على النصوص التيولوجية (اللاهوئية) الكلاسيكية أو التفنيدات الإسلامية والمعاصرة (الاستشراق) كما أن نقد أركون لا يقة صر على ذلك، بل يتعدى ترصورات المسلمين نحو القرآن فيراهم يطالبون براهين تاريخية) ومن هؤلاء العلماء المزعومون الذين يشعرون، إذ ذاك بالإخفاق، والعجز عن أرضيتهم نفسها، هكذا نجد أن الروح الدوغمائية تجيز لمصلحتها وضعاً مستحيلاً لا يمكن الدفاع عنه (٢٥).

فالأفكار ذات النسق الدوغمائي لا تزول، وإن زالت فذلك لا يعني موتها بل تحولها من موقع إلى آخر، من موقع الهيمنة إلى الكمون مما يجعلها تتأثر بالظهور مرة أُخرى حسب الظرف المناسب، فزوالها يعني عدم قدرتها على إعادة الإنتاج ولكن كيف يحدث؟ إذا كان الإطار الاجتماعي والثقافي لم يتغير، فإنحا ذات زمن ثقافي يسمح بالتكرار، وتعيش في أزمنة مختلفة، فمنطقة هو الثبات اللاتاريخي، فالماضي هو الذي يحدد الحاضر وهو المسؤول عن الجمود الفكري مما يجعل الحاضر متداخلاً مع الماضي التاريخي

٤٩ – معتز سيد عبد الله، الاتجاهات العصبية، عالم الكتب، الكويت، ١٩٨٩، ص ١٢٥.

٥٠ - معتز سيد عبد الله، الاتجاهات العصبية، ص ١٢٥.

٥١ - محمد أركون، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص ١٢٥.

٥٢- المصدر نفسه، ص ١٢٥-٣٦١.

فلا يستطيع الحاضر أن يعلن استقلاله وكما يؤكد أركون "إنّ الانتقال من الفكر الأسطوري إلى حالة الفكر الإيجابي (الواقعي) لم تنجز نحائياً وبشكل عام (....) هكذا يبدو أن زمننا الراهن يمتاز بأنه يعترف وللمرة الأولى بالأسطورة كأسطورة وإدخالها مع كل قيمها الإيجابية، يسمح لما هذا الوضع المعرفي الجديد، وللمرة الأولى بالأسطورة كأسطورة وإدخالها مع كل قيمها الإيجابية، يسمح لما هذا الوضع المعرفي الجديد، أن نفهم كيفية اشتغال الفكر الديني، من دون أن نضطر إلى معاكسته برفض العقل المنطقي المركزي (....) إذا كان الفكر الإيجابي (الواقعي) هو فكر تاريخي، فهو يدرس التغير والانقطاع كما يدرس الاستمرارية والبنية المة صلة، إنَّ الفكر الأسطوري الذي هو تحليلي وتركيبي في الوقت نفسه والذي يرجع دائماً إلى المواء (....) نحو تاريخ مضى لكنه حي دائماً أي نحو الأصل الممحو (المنسي) لكن المعايش أبداً باستمرار نحو أصول الأشياء ويعري أسسها التوليدية والمتزامنة (٢٠٠). يعني الحدث الزمني متبلور على شكل باستمرار نحو أصول الأشياء ويعري أسسها التوليدية والمتزامنة (٢٠٠). يعني الحدث الزمني متبلور على شكل الحظه عالم الإيمان (مرسيا الياد) (١٠٠)، "إنَّ الزمان بالنسبة للإنسان المتدين أكثر من المكان، تجانساً وستمرار، بتوحد مُدد الزمن المقدس (....) إلا المدة الزمنية الدنيوية قابلة لتكون دورياً (متوقفة) بواسطة الوقتية العادية إلى الزمن المقدس (....) إنَّ المدة الزمنية الدنيوية قابلة لتكون دورياً (متوقفة) بواسطة واطقوس، والزمن غير تاريخي (بمعني أنه لا ينتمي منه لحاضر تاريخي) (....) وليس الزمن المعاش مثلاً في الشوارع، والمنازل الجاورة.

وإنما الزمن الذي فيه الوجود التاريخي المقدس (....) هو زمن أسطوري وبدائي غير قابل للمطابقة مع الماضي التاريخي، زمن أصولي بمعنى أنه سال (فجأة) لم يسبق زمناً آخر (٥٠٠)، فإنَّ القول بالنهوض بهذا الزمن وجعله في مجابحة ذاته (الحاضر) ليست بالمحاولة الجديدة، ولكنها مهمة صعبة تكمن في تذويب المعرفة الماضوية ونقدها، وتفكيكها وعدم حصرها في مجموعة بشرية (تاريخية)، كما أن نقد الثقافة لم يكن الآ نقداً للتاريخ والمتجسد بالحاضر والذي يحتوي على عقبات معرفية، وإن هذا النقد لا يتناول مبادئ الأفكار فحسب، بقدر ما يتناول كل النظام الاجتماعي الذي يعكس هذا النظام الثقافي والذي تشكل منه ما يسميه (أركون) بالسياج الدوغمائي المغلق، إذن ما هو السياج الدوغمائي المغلق؟

يقول أركون: إنَّ الذي أقصده بالسياج الدوغائمي المغلق (مجمل العقائد الدينية والتصورات والمسلمّات والموضوعات التي تتيح لنظام من العقائد/ واللاعقائد أن يشتغل بمنأى عن كل تدخل نقدي سواء من الداخل أو من الخارج، فالمؤمنون المنغلقون داخل السياج الدوغمائي يتبعون إستراتيجية معينة ندعوها بإستراتيجية الرفض وهي تستعمل ترسانة كاملة من الاكراهات والمجربات الاستدلالية والشكلانية التي تنتج المحافظة على الإيمان أو تجييشه وتعبئته إذا لزم الأمر)(٥٠).

٥٣- محمد أركون، الفكر الإسلامي، قراءة علمية، ص ١٢٦.

٥٤ - نرى النصَّ الأركونيُّ (هنا) يتطَّابق فكرياً أو مستوَّحي من نص مرسيا الياد، لهذا عرضنا نص مرسيا الياد.

٥٥- مرسيا الياد . المقدس والمدنس، ترجمة: عبد الهادي عباس، دار دمشق، ١٩٨٨، ص٥٧.

٥٦– محمد أركون، الفكر الأصولي، ص ٦٦–٦٧.

#### ثانياً: الإسلاميات التطبيقية: بوصفها ممارسة نقدية ضد الاستشراق

يطرح أركون الإسلاميات التطبيقية في مقابل الإسلاميات الكلاسيكية (الاستشراقية) فالإسلاميات الكلاسميكية التي يق صدها أركون خطاب غربي حول الإسمالام ذلك أن م صطلح (الإسمالاميات) يعني الخطاب الذي يهدف إلى العقلانية في دراسة الإسلام، يرى أركون "أنه في الواقع اختراع غربي-يكتفي فيه المسلمون-فيما يخصهم بالحديث عن الإسلام مثلما يفعل المسيحيون أن العلم المدعو هكذا، لم يحظ في السابق بأي تأمل منهجي" (٧٠). ومن ثم فقد طبق هذا المنهج على التراثين المسيحي والإسلامي... وعلى الرغم من انتقاد أركون للمستشرقين فإنه يرى أنهم (المستشرقين) الكلاسيكيين كانوا يحصرون في أعمالهم بدراسة هذه النصوص أو تحقيقها أو ترجمتها إلى اللغات الأوربية من فرنسية وإنكليزية وألمانية... الخ، وفي القرن التاسع عشر عندما نشأ الاستشراق، وترعرع "راحوا يعتمدون بشكل حصري على هذه النصوص لكي يكتبوا تاريخ الإسلام، ونحن نعلم أن هذه النصوص بحد ذاتها سكونية أو تعطى وهما بالسكونية والثبوتية والإطلاقية، ومن ثمَ فقد نقلوا في دراساتهم الطابع الثبوتي أو السكوني لكتابة التاريخ كما كانت قد وجدت في المصادر الإسلامية؛ لأنَّ مؤرخي تلك المدة كانوا يستعملون المنهجية الفيلولوجية-التاريخوية. وهي منهجية وضعية سكونية بطبيعتها؛ لأنها تفرق في التفاصيل واستخلاص الوقائع والتواريخ والأحداث من النصوص القديمة ثم تقوم بترتيبها وفرزها وتصنيفها لكي تكتب تاريخ الإسلام بشكل خطي مستقيم (....) أما اليوم فقد أصبح موقف المؤرخ مختلفاً تماماً من الناحيتين المنهجية والابستمولوجية ولكنه لم يتغير كلياً في الساحة الاستشراقية حتى الآن"(٨٥). ويعزو أركون هذا البطء في التقدم في المنهجيات المستعملة من قبل المستشرقين إلى الأقسام الاستشراقية في الجامعات الأوربية التي لا تزال متخلفة عن حركة البحث العلمي السائدة في الأقسام الأُخرى التي تدرس المجتمعات الأوروبية والتاريخ الأوربي (٥٩).

وعندما نقارن المناهج بين المستشرقين والمؤرخين والانثروبولوجيين واللسانيين وجميع ما يتعلق بالعلوم الإنسانية والاجتماعية نجد فرقاً كبيراً بين المناهج الاستشراقية ومناهج هؤلاء العلماء (٢٠٠)؛ لأنَّ المستشرقين لا يتابعون الإنتاج الفكري في جميع العلوم، كما هو موجود في الميادين التي يمارسها المتخصصصون الذين يدرسون المجتمعات والمسائل الفكرية (٢١). فأركون يتعاطى مع المنهج الاستشراقي (الفليلوجي) منتقداً بذلك ضيقهم الفكري وانطلاقهم داخل مجال معرفي محدد لم يستطيعوا أن يتجاوزوه، صحيح أن

٥٧- محمد أِركون، تاريخية الفكر الإسلامي، ترجمة: هاشم صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت، ط٢، ١٩٩٦، ص ٥١.

٥٨- محمد أركون، الإسلام، أوربا، الغرب، ص ١٨٢.

٥٩ - المصدر نفسه، ص ١٨٢.

<sup>7 -</sup> هذا أمر اكتشفته في باريس ولا زالت أكافح ضده ولكنه هو كفاح منهجي ومعرفي وليس بكفاح أيديولوجي، لذلك فالقراء الذين يقرأون كتبي يعرفون اهتمامي بهذه المسائل ولكن قد لا يدركون أهية النقد وأهمية هذا الوقف ويعتبرونه موقفاً غريباً بصفة عامة ولا يدركون كنه هذا الموقف الذي يقصد نقد الأعمال الاستشراقية التي تتجاهل تطبيق المناهج والإشكاليات الحديثة في دراسة الثقافة الغربية. هذا هو موقفي الحقيقي من الاستشراق ولا زلتُ منذ سنين، ولا زلتُ أدعو في محاضراتي وكتبي من أجل تطبيق مناهج حديثة في الدراسات العربية، وألح على هذه النقطة الأساسية، يجب على الباحثين العرب أن ينتقلوا من النقد الأيديولوجي المحض الجدلي لما يسمونه الاستشراق إلى هذا المستوى من النقد سيدركون ضرورة تغير الناهج التي يتبناها الباحثون المسلمون عن الفكر الإسلامي والمسائل الإسلامية؛ لأننا إذا لم ندرك أهمية الابستمولوجيا لا يمكننا أن نتقدم في تحديث البحوث التي تتناول المسائل العربية والإسلامية الذلك أنقد نقداً حاسماً مواقف المستشرقين الذين يقفون بعيداً عن المناهج الحديثة، وانتقد أيضاً المسلمين الذين يرفضون هذه المناهج؛ لأنما مناهج غربية، ما معني هذا الكلام؟

٦٦- محمد أركون، ضمن كتاب حوار الاستشراق، لأحمد الشيخ، المركز العربي للدراسات الغربية، بيروت، ١٩٩٩، ص ٦٤.

أثر العلوم الإنسانية في قراءة محمد أركون للتراث الإسلامي

الاستشراق لعب دوراً تاريخياً كما يرى أركون في القرن التاسع عشر، إذ أضاف البُعد التاريخي أي دراسة التاريخ كعلم وضعي يتناول ما يحدث فعلياً داخل المجتمع وهذا من شأنه أن يصحح الرؤيا الميثولوجية للتاريخ(....) لقد أفاد الاستشراق تراثنا العربي بهذه الفيلولوجة(....) مستنداً بذلك مقاييس مستمدة من ثقافتهم "(٢٦).

وفي ضوء هذه المنهجية للإسلاميات التطبيقية، فإنَّ أركون يستعيد طروحات "روجيه باستيد" في مجال الانثروبولوجيا هذا ما يؤكده عندما يقول في سيباق ما أدعوه ب، (إسسلامولوجيا تطبيقية) مثل الانثروبولوجيين الفرنسيين ومنهم روجيه باستيد<sup>(٦٢)</sup>، الذي يؤكد بدوره على أن الروابط ما بين العلم والتطبيق أو حلى الأقل التهسكل عميق (جذري) منذ النموذج الذي قدّمه ديكارت في كتابه مقال في المنهج، وحتى النموذج الذي أعطاه كارل ماركس. ينبغي إذن أن نبتدئ بتجديد موضع الانثروبولوجيا التطبيقية في مكان ما بين هذين النموذجين المتضادين هذا النص لروجيه باستيد الذي يمثل عند أركون انطلاقة لفتح ممارسة جديدة في التطبيق الإسلامي لذلك يعتمدن؛ لأنَّ الإسلاميات الكلاسيكية في العهد الاستعماري كانت قد خضعت للنموذج الديكارتي الذي يمكن تقديمه عبر المعادلة الآتية: "أن تفهم أو أن تعرف = أن تتأهب للشيء من أجل السيطرة عليه، ولكن من أجل أن تسيطر فإنه ينبغي البدء بالمعرفة أولاً، لكنك لن تستطيع أن تعرف أجل السيطرة عليه، إلاّ بشرط أساسي هو أن تتحرر ولو للحظة واحدة من هاجس السيطرة"<sup>(17)</sup>.

من الواضح أن أركون قد قام بعملية تمثيل الأفكار الانثروبولوجيا التطبيقية ثم توظيفها في الرد على الاستشراق وإبراز حدوده، وقد تبين لنا أنه أراد أن يميز أناسته عن الفكر الوضعي القائم على الحتمية والحقيقة ذات الجذور الديكارتية ويمكن العودة إلى باستيد من خلال نصه الذي يقول: لا يمكن أن نؤسس بشكل ثابت في ميدان الفعل إذا لم نعرف أولاً القواعد الصارمة للحتمية أن نعرف هو أن تتأهب لتسيطر، إلا أن هذه لها نقيضها، فلكي نسيطر ينبغي البدء بالمعرفة ولا يمكن أن نعرف إلا بشرط التخلص من هاجس السيطرة منذ الوهلة الأولى "(١٥٠).

يتبين من خلال هذا النص أن أركون أراد من إسلامياته التطبيقية التحرر من سيطرة التراكم الهائل للمعارف المدعاة استشراقية من فللوجية ووضعية تثبت ظاهرياً بصورة سالبة محددة مسبقاً من حيث المنهج والرؤية، فهناك ثغرات بالغة داخل العلم الاستشراقي يتسرب منها ضعف هذا الخطاب، فإنَّ فهم الخطاب الاستشراقي عند أركون لا يبتعد كثيراً عن الخطاب الإسلامي الكلاسيكي والمعاصر، فيرى أركون أن ضيق

٦٢- محمد أركون، حوار البدايات أجراه محمد رفراني ضمن مجلة الفكر العربي المعاصر، بيروت، العدد ٦٩/٦٨، ١٩٨٩، ص

٦٣- محمد أركون، التأمل الابستمولوجي غائب عند العرب، حوار في مجلة الفكر العربي المعاصر، ع/٢٠-٢١ لسنة ١٩٨٢، ص ٨١.

٦٤ - محمد أركون، تاريخية الفكر الإسلامي، ص ٥٤.

٦٥- روجيه باستيد، (الانثروبولوجيًا التطبيَّقية) بالفرنسية نقلاً عن: مختار الفجاري، نقد العقل الإسلامي عند محمد أركون، دار الطليعة، بيروت، ٢٠٠٥، ص ٢٢.

التطور المنهجي الذي طرحت خلاله المسألة فضلاً عن عدم الجسارة الفكرية أوجب على الاستشراق أن يخرج من حذره المزمن لكي يتجرأ على طرح الإشكاليات في العمق (٢٦٠).

لذا نقد أركون الإسلاميات الكلاسيكية وقامت الإسلاميات التطبيقية بديلاً لها من أجل تطبيق منهجيات العلوم الإنسانية لغرض تعريض النص الديني لمحك النقد التفكيكي والنقد التاريخي والألسيني والتأمل الفلسفي مثلما يوضح لنا أركون أن الأساس من مشروعه هو محاولة " التوفيق بين ما يقتضيه علم الإسلام في شكله الكلاسيكي، فهو على الرغم من إنجازاته اللغوية بقى مرتبطاً بمسلمات التشكل الثقافي السائد في الغرب في العصر الكلاسيكي.

فمن منظور علم الإسلام التطبيقي تفرض التحولات التي طرأت على المجتمعات الإسلامية مهمات عملية تتلخص في المراجعة النقدية للتراث الإسلامي بكليته، وتعني المراجعة النقدية تطبيق أساليب البحث العلمية المعتمدة في الغرب واكتشاف عناصر التراث الحية وعوامل التحرر والاستلاب الكامنة في الحداثة فا (الغرض من هذه المراجعة النقدية هو تخليص الفكر الديني في الإسلام من الأسطورية والأيديولوجية، والعدول عن العودة إلى الإسلام الأصلي النقي، ودراسة ما جاء في القرآن من مواضع مفتوحة وذلك بذهنية علمية جديدة)(١٧).

يسعى أركون إلى وضع شروط معينة لدخول عالم الإسلاميات التطبيقية وهي الإحاطة بكل ما يصدر من علوم إنسانية جديدة حتى يتمكن الباحث من فهم الظاهرة الإسلامية، فعالم الإسلاميات يجب أن يتمرس على العلوم الاجتماعية من الانثروبولوجيا والانثوغرافيا وعلم النفس التاريخي، واللسانيات، كما يفترض أركون "أن الإسلاميات التطبيقية هي ممارسة علمية متعددة الاخة صاصات، وهذا ناتج عن اهتماماتما المعاصرة (....) لذا يتوجب على عالم الإسلاميات أن يكون مختصاً بالألسنيات بشكل كامل وليس فقط متطفلاً على أحد أنواعها في الوقت ذاته، فإنَّ الإسلام كظاهرة دينية لا يمكن لنا أن (تختزله) إلى مجرد نظام من الأفكار المجردة"(١٨).

#### الخاتمة

افرز البحث نتائج عدة ظهرت بين ثنايا هذه السطور لتكون محصلة نخرج بما من هذه الدراسة، وهذه النتائج يمكن ضبطها بإيجاز كما يلي:

1. إن المنهج الأركوني لنقد العقل الاسلامي كثيرا ما اتجة نحو التنظير دون الممارسة، وحين نعلم أن المنهجية الحقة هي ربط الممارسة التنظيرية بالممارسة التطبيقية ولا يمكن في صم عراهما من السيرورة نفسها، وهي سيرورة البحث المتكامل، إن المنهج إذن هو دراسة المحددات النظرية والتطبيقية، فكل منهج هوعبارة توفيقية من المفاهيم والم صطلحات والعلاقات فيما بينها وآفاق تطبيقها وكل منهج لا يثبت صحته إلا إذا كانت العلاقات المقدمة من أدوات منهجية وفرضيات تنسجم مع النص المقروء

٦٦- يُنظر: أركون، قضايا في نقد العقل الديني، ص ١٤٧.

٣٠٠ محمد أركون، أبحاث في الفكر الإسلامي، دار ميزون، باريس، ١٩٧٣، ص ٣٥١، ضمن كتاب التراث والحداثة (نصوص) لبولس خوري، معهد الإنماء القومي، بيروت، ١٩٨٣، ص ٧٦.

٦٨ - أركون، تاريخية الفكر الإسلامي، ص ٥٧.

وعلى الناقد المنهجي (المعرفي) ألا يفكر في سرد النظرية دون تطبيقها بشكل متكامل، أن التشديد الذي قام به اركون عندما غلّب نزعة التنظير على نزعة الممارسة (التطبيق) مما جعل النقد الاركوني يفقد مشروعيته، بل يمكن القول ان نقد العقل الاسلامي مشروع نظري.

كموقف نقدي منهجي لاركون نرى انه قد أسرف في أركام سلسة هائلة من الادوات الفكرية المفهومية و المنهجية التابعة للعقل الغربي الفلسفي والفكري وحاول بطريقة أو أُخرى إقحامها في أتون مدونات منفصلة و مستقلة نتج عن ذلك:

أ- ات صاف كتابات أركون بالتشظي المنهجي من خلال التعددية المنهجية ذات الاختصاصات المختلفة.

ب- كثيراً ما سعى اركون الى استعمال عدة مناهج في العلوم الإنسانية من مدارس مختلفة المدرسة الالمانية و الفرنسية مع العلم ان هاتين المدرستين تختلفان في منطلقاتها النظرية والتطبيقية وخاصة المدرسة التأويلية (التلقى) وخلافها الجذري مع مدرسة باريس السيميائية.

- ٣. يمكن النص الاركوني الباحث من الاطلاع على المنهجيات المعاصرة للعلوم الإنسانية، نتيجة إلمام
  اركون الواسع بهذه المنهجيات فهو يحقق وبامتياز فوائد منهجية ونظرية.
- ٤. يتميز مشروع نقد العقل الاسلامي لأركون بأنه يلبي مطلباً صعباً لكنه فريد في قراءته، فانه يقرأ العقائد الدينية على مستوى واحد، دون تغلب احدهما على الاخر، وينظر اركون برغبة متسامحة في فهم مختلف التيارات العقائدية على انها تمثل فكراً شمولياً.
- ٥. حاول اركون في قراءته الجديدة للعقل الاسلامي تجاوز منطق الثنائيات حلال، حرام / طاهر، نجس / مؤمن، كافر / خير، شر/...الخ دون اغفالها بواسطة منهجيه التفكيك: أي تفكيك الانظمة اللاهوتية التي تشكلت في العصور الوسطى في المجالات الدينية كافة من أجل الوصول إلى منطق تعددي ذي رؤية تاريخية بعيدة عن صفة جوهرانية وأزلية صالحه لكل زمان و مكان.
- 7. ينطلق أركون في نقده للعقل الاسلامي من النص القراني باعتباره نصاً مؤسساً يقوم عليه الفكر الإسلامي في كافة اتجاهاته وتياراته أو جميع أرثوذكسياته، وهو يسعى لنقد تاريخي على هذا النص و يميز اركون بين النص الكتابي و الشفاهي حيث أولى الأهمية للروايات الشفاهية على حساب المدونة النصية المغلقة للقرآن الكريم.
- ٧. تجاوز أركون حدود المنهج الفيلولوجي الاستشراقي والفكر الأصولي الإسلامي من أجل بلورة قراءة طموحة وجديدة للفكر الإسلامي يطلق عليه اركون بالاسلاميات التطبيقية ويحاول بهذه القراءة تحرير المعرفة من الاصولية ان كانت استشراقية أو إسلامية لتوفير معرفة تاريخية للوعي الإسلامي متحررة من كل ثوابت المناهج وضعية كانت أم إسلامية.