الظف



## جماعة الإخوان المسلمين والأنظمة الحاكمة في مصر

(p2011-p1952)

## م.م أسامه فائق عبد الرسول المظفر جامعة الكوفة/ الترقيات المركزية

osamaf.almtafar@uokufa.edu.iq

تُعدّ حركة جماعة الإخوان المسلمين ( النشأة، الاهداف، الايديولوجيا) ،وعلاقتها والأنظمة الحاكمة ومدى تأثيرها في القرات السياسية وشكل النظام القائم، مرت جماعة الإخوان المسلمين منذ نشأتها بصراع طويل مع النظام السياسي المصري، اذ يمكن القول ان العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين والنظام الحاكم في مصر في المدة (1952م\_2011م) كانت معقدة ومتوترة، إذ تغيرت الأنظمة الحاكمة وتعاملت مع جماعة الإخوان المسلمين بأساليب متنوعة على الرغم من تقديم الجماعة تحديات سياسية

تاريخ استلام البحث 2023/7/17 تاريخ ارجاع البحث 2023/8/20 تاريخ قبول البحث 2023/9/18

وفكرية للأنظمة الحاكمة، إلا إنها تعرضت للاضطهاد والقمع بسبب إدراك خطورة الحركة وتأثيرها على النظام السياسي، كونما تحظى بشعبية كبيرة وذلك بفضل برامجها الاجتماعية والخيرية التي تم تقديمها إلى فئات من أبناء الشعب المصري، ومن هنا جاء تأثير الجماعة الكبير على الناخبين وقدرتها على تجنيد الانصار لدعم اجندتها السياسية، وعلى الرغم من الأثر الذي حققته الجماعة لاسيما في عهد الرئيس الأسبق محمد حسنى مبارك (1981م-2011م)، كما انها تمكنت من الدخول إلى البرلمان

رغم عدم حصولها على الشرعية، فمرة تدخل ضمن تحالفات وأخرى تدخل أعضائها ضمن المرشحين المستقلين، فضلًا عن تمكنها بالفوز في النقابات، لكن هذا الأثر كان مقبدًا ومحدودًا.

The Muslim Brotherhood movement (origin, goals, ideology), its relationship with the ruling regimes and the extent of its influence on the political circles and the form of the existing regime is considered. Since its inception, the Muslim Brotherhood has gone through a long conflict with the Egyptian political system. It can be said that the relationship between the Muslim Brotherhood and the ruling regime in... Egypt during the period (1952 AD–2011 AD) was complex and tense, as the ruling regimes changed and dealt with the Muslim Brotherhood in various ways. Despite the group presenting political and intellectual challenges to the ruling regimes, it was subjected to persecution and repression due to the awareness of the danger of the movement and its impact on the political system, as it was popular. This is significant thanks to its social and charitable programs that were presented to segments of the Egyptian people,

الكلمات المفتاحية: النظام السياسي المصري، الإخوان المسلمين، مصر، الايديولوجيا، التنظيم.



#### المقدمة

شهدت مصر موجه من الحركات الاجتماعية وخاصة الدينية لم تشهدها في تاريخها السياسي استطاعت الحركات احداث حالة من الحراك السياسي والاجتماعي داخل المجتمع المصري، وبالنظر إلى نشأة الحركات الاجتماعية الدينية نجد أن كافة هذه الحركات ظهرت في ظروف استثنائية كوجود العديد من الأزمات التي تعرقل التحول نحو الديمقراطية, فضلًا عن وجود عدد من العوامل الداخلية التي اسهمت بدورها في ميلاد تلك الحركات، ومن ثم نجد أن حركات التغيير الاجتماعي بصورة عامة في العالم العربي ولاسيما في مصر لم تقم من أجل تقديم نموذج سياسي بديل للحكم القائم ولم تسعى إلى الوصول لسلطة بقدر ما تسعى الى التعبير عن حالة من عدم الرضا عن الوضع القائم وغياب الشرعية السياسة.

وكانت حركة الإخوان المسلمين هي أهم وأقوى تلك الحركات من حيث التنظيم والتفكير والقواعد الشعبية، أختلف رحم حركة الإخوان المسلمين عن باقي الحركات الإسلامية التي شهدها العالم الإسلامي، حيث رأت النور أول مرة في أروقة الفوضى الشعبية المصرية وضجيج الأماكن العامة، أذ نجح خطاب حسن البنا في جذب الجماهير فتوسعت وانتشرت حركته في العديد من مناطق مصر، فأصبحت قوة كبرى ذات قاعدة شعبية وجماهيرية واسعة في بداية أمرها.

ارتكزت النظرية الفكرية للإخوان المسلمين وحسن البنا على ضرورة الاستلهام والعودة إلى منابع الدين الأصيلة كما جاء ذلك في أطروحات ورسائل مؤسس الحركة، نتيجة البيئة التي عاش فيها وهي بيئة غالبة الدولة العربية والإسلامية في عهده من — جهل مظلم وسيطرة الاحتلال والفرقة الطائفية والمذهبية المقيتة والعنف السياسي للأنظمة الحاكمة واستفحال الطرائق الدخيلة وتأثر المسلمين بآراء الفلسفة الغربية — وغيرها من الأسباب التي دفعت بالحركة إلى تبنى الكتاب والسنة برؤية وسطية وشمولية مبنية على اليسر لا العنف.

بهذا يتجلى دور الحركات الدينية كظاهرة لها وجودها عبر الأديان والمكان والزمان, والحركة الدينية لها تأثير ديني-اجتماعي-سياسي، لذا تتباين العوامل المساندة لظهور الحركات الاجتماعية داخل المجتمع المصري ما بين عوامل سياسية واقتصادية واجتماعية كل منها اسهمت بدورها في ظهور هذه الحركة\_ حركة الإخوان المسلمين داخل المجتمع المصري، ومن ثم سوف نستعرض هذه العوامل والمحددات التي أدت بدورها إلى ظهور تلك الجماعة ودورها في شكل النظام السياسي المصري للمدة من 1952 م - 2011 واهدافها في ظل الأنظمة المتعاقبة للمدة أعلاه.

## أولًا" - أهمية البحث:

تتجلى أهمية دراسة حركة جماعة الإخوان المسلمين لما لتلك الحركة من دور كبير في النظام السياسي المصري إذ استطاعت الحركة بالانتشار في البلاد وسرعان ما استطاعت من نشر أفكارها ومبادئها والفوز في



النقابات والبرلمان وكذلك أهمية معرفة الأسباب والدوافع وراء الصراعات التي تزايدت بين تلك الحركة ونظام الحكم.

#### ثانيًا - هدف البحث:

تمدف الدراسة إلى تسليط الضوء على علاقة حركة جماعة الإخوان المسلمين والأنظمة الحاكمة خلال المدة (1952 م- 2011م) على دور الحركة على النظام السياسي المصري.

#### ثالثًا - اشكالية البحث:

على الرغم من الصراعات التي واجهتها حركة جماعة الإخوان المسلمين من الأنظمة الحاكمة خلال المدة (1952م - 2011 م) الا انحا استطاعت من الدخول في العملية السياسية وتمكنت من خوض الانتخابات والصعود الى البرلمان والفوز في النقابات خصوصا في فترة حكم الرئيس محمد حسني مبارك

وهنا تثير اشكالية الدراسة أكثر من تساؤل ؟

هل إن حركة جماعة الإخوان المسلمين مؤثرة وفاعلة في المشهد السياسي المصري ؟ -1

2- هل استطاعت جماعة الإخوان المسلمين تقنين الشريعة الإسلامية في الدستور المصري عن طريق تقديم مشروعاتها الإسلامية ؟

#### رابعًا - فرضية البحث:

تنطلق الدراسة من فرضية مفادها أن دور حركة جماعة الإخوان المسلمين في مصر تزايد بشكل كبير في تلك الحقبة، وإن هنالك عوامل ذاتية وموضوعية وراء ذلك، أهمها الجانب التاريخي والثقافي والعقائدي الذي ارتكزت عليه الحركة.

## خامسًا- مناهج البحث:

سنعتمد في الدراسة المنهج التحليلي النظمي، فالمنهج التحليلي سيساعدنا في تحليل ظاهرة الحركات الدينية ( حركة جماعة الإخوان المسلمين ) وأهم المشكلات التي تواجهها، وكذلك التعرف على أهم اهدافها أما المنهج النظمي نسترشد به في تحديد طبيعة النظام السائد وطبيعة علاقته مع الحركات الدينية (جماعة الإخوان المسلمون).

## سادسًا - هيكلية الدراسة:

تنقسم الدراسة على ثلاثة مباحث : وسنتناول في المبحث الأول نشأة جماعة الإخوان المسلمين في مصر وهذا بدوره ينقسم إلى المطلب الأول- مراحل تأسيس جماعة الإخوان المسلمين و المطلب الثاني – المبادئ والاهداف المهمة لجماعة الإخوان المسلمين والمطلب الثالث - ايديولوجية جماعة الإخوان المسلمين.

في حين يتناول المبحث الثاني: طبيعة العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين والنظام السياسي المصري للمدة من ( 1952 م - 2011 م) وهذا بدوره ينقسم إلى المطلب الأول - طبيعة العلاقة بين جماعة



الإخوان المسلمين ونظام الرئيس جمال عبد الناصر للمدة من (1954م - 1976 م) والمطلب الثاني - طبيعة العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين ونظام الرئيس محمد أنور السادات للمدة من ( 1976 م - 1981 م) و المطلب الثالث طبيعة العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين ونظام الرئيس محمد حسني مبارك للمدة ( 1981 م- 2011 م)

أمّا المبحث الثالث فيتناول دور جماعة الإخوان المسلمين في عملية السياسية في النظام السياسي المصري للمدة من

(1952 م \_ 2011 م ) وينقسم إلى المطلب الأول — دور جماعة الإخوان المسلمين في العملية السياسية في النظام السياسي المصري للمدة من (1952 م — 1976 م) والمطلب الثاني دور جماعة الإخوان المسلمين في العملية السياسية في النظام السياسي المصري للمدة من (1976 م — 1981 م) والمطلب الثالث دور جماعة الإخوان المسلمين في العملية السياسية في النظام السياسي المصري للمدة من (1981 م — 2011 م).

## المبحث الأول: الإخوان المسلمين النشأة والمفهوم

تُعد حركة الإخوان المسلمين واحدة من أهم الحركات الإسلامية التي ظهرت في القرن العشرين كرد فعل طبيعي على حركات التغريب التي شهدتها مصر آنذاك، فأصبحت واقعًا تميزت عن باقي الحركات الإسلامية، إذ أنها ولدت برحم غير مألوف بالنسبة لباقي الحركات الإسلامية، هي عبارة عن جماعة إسلامية تصف نفسها بأمّا (حركة إصلاحية شاملة)، إذ تُعدّ أكبر حركة معارضة سياسية في كثير من الدول وصلت لسدة الحكم أو شاركت فيه عدد من الدول العربية مثل ( الأردن ، فلسطين ، وتونس)(1).

لعل من أهم الحركات تأثيرًا في فاعلية النظام السياسي المصري هم جماعة الإخوان المسلمون، وتعد من أشهر التيارات الإسلامية وأقدمها في مصر وهي الأكثر خبرة في العمل السياسي تأسست عام 1928م عن طريق جهود حسن البنا<sup>(\*)</sup> وسرعان ما انتشرت في عموم مصر وفي الدول الأخرى<sup>(2)</sup>جاءت دعوة حسن البنا استجابة للاختلالات التي واجهة الامة الإسلامية والجماعة المسلمة في مطلع القرن العشرين<sup>(3)</sup> وبدعم من الملك عبد العزيز ال سعود اذ شهدت السنوات التي سبقت ظهور دعوة الإخوان المسلمين عددًا من المتغيرات والأحداث المحلية والعالمية كانت سببًا في ظهور جماعة الإخوان المسلمين كفعل احيائي مجتمعي يحاول أن يملء فراغ سقوط دولة الخلافة الإسلامية عام 1924م, (4). من هذه المتغيرات: (5)

- 1- ظهور دعوات التحرير الوطني من الاستعمار فقد شهد مطلع القرن العشرين دعوات تسعى إلى التحرر والاستقلال.
  - 2- البيئة الاجتماعية وتردي الاحوال الاقتصادية للمواطنين.
    - <sup>3-</sup> الصراع الفكري بين دعاة الحضارة ودعاة التراث.

بلور حسن البنا فكرًا سياسيًا وحركيًا يركز على عدم جواز تعدد الأحزاب السياسية في الدولة الإسلامية. فالحزبية عند البنا مرادفة للفرقة والخلاف، فضلًا عن إنَّما ليست من أسس النظام السياسي الإسلامي، كما إنه على الرغم من ان المعارضة السياسية (واجب ديني فرضه الله، إلا إنه وصف أن المعارضة السياسية الغربية بدعة)، لأنها تقوم افتراض جعل السلطة هدفاً أساسيًا للمعارضة بحجة تمكينها من تطبيق برامجها، واشترط أن تقوم المعارضة في النظام الإسلامي على الأمر بالمعرف والنهي عن المنكر، لكنه لم يحدد هل من الجائز وجود معارضة للحكومة الإسلامية أم لا، وهل من حق تلك المعارضة أن تسعى للوصل إلى السلطة أم لا <sup>(6)</sup>.

## المطلب الأول: مراحل تأسيس جماعة الإخوان المسلمين

تعتبر مرحلة تأسيس جماعة الإخوان المسلمين أهم المراحل التي مرت بما الجماعة في تطورها التاريخي ، ويمكن تقسيمها الى ثلاث مراحل

## 1- مرحلة التعريف بالجماعة (1928م - 1939 م)

تتمثل هذه المرحلة في الدعوة المباشرة من خلال الاتصال بالجماهير، وبدأت هذه الدعوة في نطاق محدود ثم اتسعت تدريجيا فبدأت الجماعة بالتكوين من خلال مجموعة لا تتجاوز السبعة افراد بمن فيهم المرشد العام حسن البنا<sup>(7)</sup>. الذي عمل خلال هذه المرحلة على التعريف بالمبادئ العامة للجماعة وشعاراتها من خلال القاء المحاضرات والدروس، واصدار المجلات ، اضافة الى اصدار الرسائل، وقام حسن البنا برحلات عديدة الى القرى ويقصد اعياهم ويقيم في مضايفهم يتحدث ويناقش ويدعوا فان لم يجد صدرا رحبا فالمسجد موجود يستريح وينام فيه ويدعو الناس فمن خلال رحلاته الى القرى اختار البنا الاسلوب المناسب لعرض دعوته ، في مجتمع ترتفع فيه الامية، حيث قام بالاتصال المباشر بالجماهير والذيعد الاسلوب الاكثر فاعلية من حيث الاقناع وقام ببناء فضاء للتواصل مع الخارج لضمان وصول صيت الجماعة الى العالم وخاصة دول الوطن العربي.

## 2- مرحلة البناء التنظيمي والاداري للجماعة (1939 م\_ 1945 م)

تجنبت جماعة الإخوان المسلمين في هذه الفترة التوغل في المواقف السياسية التي غلب عليها طابع الحرب ( اندلاع الحرب العالمية الثانية ) بدعوى انها تشغلها عن تحقيق اهدافها في استكمال البني التنظيمية والادارية للجماعة (8).

## المرحلة الثالثة/ مرحلة الفعل والتأثير (1949-1945)

تعد هذه المرحلة اهم المراحل التي مرت بما جماعة الإخوان المسلمين، اذ دخلت في العمل السياسي فقد تواجهت مباشرة مع النظام السياسي القائم حيث دخلت في المظاهرات التي قادتما عام 1946م ضد السلطة مطالبة بإجلاء الانكليز من مصر وظهر في هذه المرحلة بانها اقوى واكثر انتشارا مع العديد من القوى



والأحزاب السياسية وذلك بسبب اكتسابما خبرة تنظيمية وامكانيات ساعدتما في هذه الفترة الوصول الى سلطة الحكم وتغييره الى حكم اسلامي ( دولة دينية) تقوم على فكرة الخلافة (9).

### المطلب الثانى: المبادئ والاهداف المهمة لجماعة الإخوان المسلمين

ترتكز الحركات الاجتماعية بطبيعة الحال عند نشأنها على مجموعة من الأهداف والمبادئ التي تعد الركيزة الأساسية في بناء المجموعة، إما تكون إصلاحية دينية اجتماعية، تعد السلطة الركيزة الأساسية لتحقيقها، وإن لجماعة الإخوان المسلمين مبادئ وأهداف معلنة وهي: (10)

- 1. قيام الدولة الإسلامية التي تنفذ أحكام الإسلام وتعاليمه والمناداة بفكرة الإسلام وهي اقوم الفكر والعمل بشريعة القران .
- 2. رفض كل صور الهيمنة الاجنبية وإدانة اشكال التدخل الأجنبي كافة في مصر والمنطقة العربية والإسلامية.
  - 3. تبليغ دعوة الإسلام إلى الناس كافة.
  - 4. العمل على رفع مستوى الأفراد وتنمية ثروات الأمة وحمايتها.
    - 5. تحقيق العدالة الاجتماعية والتأمين الجماعي.
- 6. الإصلاح الشامل هو مطلب وطني وقومي وإسلامي ، وإن الشعوب هي المعنية أساسًا بأخذ المبادرة لتحقيق الإصلاح الذي يسعى إلى انجاز آمالها في حياة كريمة ونحضة شاملة وحرية وعدل ومساواة (11).
- 7. الإصلاح السياسي الذي هو نقطة الانطلاق لإصلاح بقية مجالات الحياة كلها التي تعاني في مصر والوطن العربي والإسلامي تدهورًا متسارعًا يكاد يصل بنا إلى القاع(12).

### المطلب الثالث: ايديولوجية الإخوان المسلمين

تستند ايديولوجية الإخوان على أساس العقيدة الإسلامية بأن السيادة لله، والمسلمون ما هم إلا مستخلفين في الأرض، واعتبر البنا أنّ الإسلام هو المرجع الوحيد الذي يمكن الانطلاق منه استنادًا على عدة أسس أهمها، أن الإسلام هو نظام جامع متكامل في حدّ ذاته وهو المرحلة الأخيرة لمسيرة الحياة في كل جوانبها (13)، وتنادي جماعة الإخوان المسلمين بالرجوع إلى الإسلام الاصولي كما في كتاب الله عز وجل وسنة رسوله المصطفى محمد (ص)(14).

إن الشريعة في رأي البنا هي نموذج اجتماعي، يجب تنقيتها من مناهج تاريخية معينة وربطها بنموذج يخص الحرية والسيادة الشعبية على الحكم، والفصل بين السلطات الثلاثة للدولة ( التشريعية والتنفيذية ، والقضائية )، ولذا يؤكد بأن الأنظمة الدستورية الغربية للحكم لا تتعارض مع الإسلام إذا ما تم ربطها بأسس الشريعة، وعلى سبيل المثال يجد البنا من مفهوم الشورى عبر إعادة تفسيره في ضوء الحداثة وعدم معارضة الشريعة للديمقراطية " الشورى" ، هي المبدئ الأساسي للحكم وممارسة السلطة من قبل الجماعة ، وعملية



استيعابية تهدف إلى تمكين المجتمع من شق طريقه السياسي، عبر برنامج محدود وعبر تبني أيديولوجية معينة، وعلى اعتبار أن المصدر لمشروعية الشورى هو المجتمع، فإنه لا يمكن أن يمثل هذا المجتمع فئة واحدة أو حزب واحد، بل المطلوب أن تتحول الشورى إلى مؤسسة تتوقف شرعيتها على استمرارية قبول المجتمع لها . إذا الحكم هو عقد بين الحاكم والمحكوم تكون الشورى أداة له. (15)

نتيجة لذلك اتسعت الفكرة لتشمل كل نواحي الإصلاح في الأمة، أذ يقول حسن البنا إن الإخوان المسلمين: (16)

- 1. دعوة سلفية: لانهم يدعون بالرجوع بالإسلام إلى كتاب الله وسنة رسوله.
- 2. وطريقة سنية: لأنهم يحملون أنفسهم على العمل بالسنة المطهرة في كل شيء وخاصة العقائد والعبادات.
- 3. وحقيقة صوفية: باعتبارهم يعملون على أن أساس الخير طهارة النفس ونقاء القلب والمواظبة على العمل والحب في الله والارتباط على خير.
  - 4. وجماعة رياضية: لأنهم يعتنون بأجسامهم.
- 5. ورابطة علمية ثقافية : لأن الإسلام يجعل طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة واندية الإخوان هي في الواقع مدارس للتعليم والتثقيف ومعاهد لتربية الجسم والعقل والروح.
  - 6. شركة اقتصادية: لأن الإسلام يعني بتدبير المال وكسبة على أساس الحق.
  - 7. فكرة اجتماعية: لانحم يعرفون بمشكلات المجتمع الإسلامي ويحاولون الوصول إلى حلها.
- 8. هيئة سياسية: لأنهم يطالبون بإصلاح الحكم في الداخل وتعديل النظر في صلة الأمة الإسلامية بغيرها من الأمم في الخارج. إن إعلان الجماعة لنفسها ك" هيئة سياسية" أي كحزب سياسي إذ تحولت الجماعة هنا من جماعة حيادية تجاه الهيئات السياسية المختلفة إلى طرف من أطرافها (17).

# المبحث الثاني: طبيعة العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين والنظام السياسية المصري(1952 م - 2011 م) 2011 م)

تشابحت العلاقة بين الإخوان المسلمين ورؤساء مصر ففي كلّ مرة يستلم فيها الرئيس في مصر السلطة يحدث تعايش لمدة وجيزة بين الإخوان والرئيس، إلا أن هذا التعايش سرعان ما ينهار وسط اتحامات متبادلة بين الطرفين، فالرئيس الذي وصل حديثًا إلى السلطة يتواصل مع الإخوان للاستفادة من أو على الأقل تحييد التأييد السياسي الذي يحظون به. والإخوان من جانبهم يسعون إلى كسب ودّ الدولة لدرء التهديدات وكسب موطئ قدم يمكنهم من خلاله أن يبدؤون صعودهم إلى السلطة وهذ ما سوف نوضحه .



## المطلب الأول : طبيعة العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين ونظام الرئيس جمال عبد الناصر(1954– 1976) م

إن علاقة جماعة الإخوان المسلمين بالرئيس الراحل جمال عبد الناصر شابحا الكثير من الالغاز وإن كان هناك تعاون إلا أن الخصومة والعداء طغي على تلك العلاقة مع العلم إن بعض الكتاب يصفون الرئيس الراحل جمال عبد الناصر بأنه نبتة إخوانية في بداية تاريخه السياسي (18),وعلى الرغم من أن جماعة الإخوان المسلمين تعاونت في إنجاح حركة الجيش عام 1952م ( رغم ان مضمون العلاقة كان عدائيا بشكل عام ) إلا ان الخلاف ما لبث أن دب بين الطرفين(19)، بسبب الاخلال بالاتفاق الذي تم بين جماعة الإخوان المسلمين وجمال عبد الناصر إذ تم الاتفاق أنه في حال نجاح الثورة سوف يتم الإفراج عن المعتقلين من الجماعة إلا أن الرئيس الراحل جمال عبد الناصر رفض ذلك على الرغم من الطلب المتكرر من الجماعة وذلك بسبب عدم مشاركتهم الفعلية بالثورة (20).

شهدت مصر صراعًا سياسيًا بين (جمال عبد الناصر) والإخوان أخذ شكل المصادمات العنيفة، ذلك عن طريق إدراك عبد الناصر خطورة هذه الجماعة عندما طلب منها حل نظامها الخاص بعد الجلاء البريطاني، وطلب الإخوان من الحكومة عرض كل القوانين والقرارات لهم وأن يكون الدين الإسلامي هو الأساس الأول للدستور، وأن يقوموا باختيار ممثليهم في حكومة الثورة ورفض مجلس الثورة هذا القرار <sup>(21)</sup> استغلوا أزمة عام 1954م وقاموا بعمل ثورات واحتجاجات إذ لم يقف الإخوان إلى جنب عبد الناصر بل وقفوا وساندوا (محمد نجيب )(\*). الذي كان في صراع مع عبد الناصر واشترك جماعة الإخوان المسلمين إلى جانب الأحزاب السياسية غير القانونية في تظاهرات واسعة لدعم تشكيل حكومة غير عسكرية(<sup>(22).</sup>

حدث صدام كبير عندما تجمع الإخوان في جامعة القاهرة لإحياء ذكرى شهدائهم واستعرضوا قوتهم أمام الضباط الأحرار، فقرر مجلس القيادة حل الجماعة واعدهم تنظيما غير قانوني ، ونتيجة لهذا القرار قام جماعة الإخوان بمحاولة اختيال عبد الناصر وهو يخطب في ميدان المنشية بالإسكندرية عندما أطلق عليه الرصاص أحد الاشخاص يدعى ( محمد لطيف ) الذي ثبت انه ينتمي الى جماعة الإخوان المسلمين في 1954/1/26 م قامت السلطات الحاكمة باعتقال اكثر من الف عضو من الإخوان وجرت محاكمتهم ، وبعدها اكد ( جمال عبد الناصر ) إن الإخوان هدفهم الأساس هو الوصول الى السلطة واستغلال الدين بالمقابل كتبت المصادر الإخوانية ان الإخوان المسلمين ليس لهم علاقة بمحاولة الاختيال، وإن الرئيس جمال عبد الناصر وحكومته من دبر تلك الحادثة للقضاء على الإخوان<sup>(23)</sup>،وحدث ذلك فعلا إذ تم اعتقال قادة حركة جماعة الإخوان المسلمين ومنهم سيد قطب عام 1955م، وتعرضوا في السجون والمعتقلات لمعاملة قاسية جدا، دفع ذلك الكثير منهم الى تبني افكار متشددة ،وكان اهمها نتاجات سيد قطب الفكرية التي تحولت فيها من الاعتدال الى التشدد، وكان كتابه ( معالم الى الطريق) الذي ألفه في السجن بمثابة إعلان حرب

المظفر



على النظام العالمي وقد أثر ذلك ( الكتاب ) كثيرا على الجماعات الإسلامية ، بالرغم من وجود نتاج فكري سابق لسيد قطب في الميادين الادبية والاجتماعية والفلسفية (24).

# المطلب الثاني : طبيعة العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين ونظام الرئيس محمد انور السادات (1976-1981) م

في بداية حكم السادات، ورغبة منه في احداث توازنات داخلية تصالح السادات مع جماعة الإخوان المسلمين حيث افرج عن اعضاء الجماعة الذين كانوا داخل السجون واعاد الهاربين منهم الى مصر واعادة المفصولين إلى وظائفهم وبذلك يكون سعى السادات لإيجاد تيار إسلامي يأخذ على عاتقه مهمة التصدي للتيار الناصري واليساري المسيطر على الساحة المصرية آنذاك (25). إذ أفرج عن سجناء جماعة الإخوان عام 1972م، وقام بالإفراج عن الالاف من قادتما وأعضائها وتم رفع الحظر السياسي، كذلك في عام 1972م الإفراج عن مئات آخرين وفي عام 1975 تم الإفراج عن جميع الإخوان في السجون (26).

بدأت جماعة الإخوان المسلمين بالإفادة من علاقتها بالنظام من أجل إعادة هياكلها التنظيمية وتحنيد الأنصار والأعضاء وبالأخص في مؤسسات التعليم، هذه المرحلة امتازت بالتقاء مصلحة الجماعة مع مصلحة النظام وذلك باستغلال النظام للجماعة لإيقاف المد الناصري والشيوعي واستغلت الجماعة حاجة النظام توسيع نفوذها في المجتمع إعادة ترتيب أوضاعها التي عانت أثناء الحكم الناصري، إلا أن هذه العلاقة لم تدم سرعان ما انحارت بعد توقيع السادات على اتفاقية كامب ديفيد مع اسرائيل عام 1979م، والموقف المناوئ له قد أدى الى توتر العلاقة بين الجماعة والنظام من جديد وصلت الى شخصيات مهمة في الجماعة ، وعلى أثر ذلك وصفهم السادات بانحم يتظاهرون بشيء وفي قلوبهم شيء اخر وان اسيادهم في الغرب هم من يوجهوهم وانحم الاخطر على مصر<sup>(22)</sup>. إذ قام الرئيس السادات بتعديل قانون الأحزاب رقم 40 لسنة يوكو حركة الإخوان المسلمين إلى حزب سياسي <sup>(28)</sup>، و في أواخر السبعينات بدأ السادات بمواجهة ما يوصف بحول حركة الإخوان المسلمين إلى حزب سياسي <sup>(28)</sup>، و في أواخر السبعينات بدأ السادات بمواجهة ما يوصف بد (مازق الشرعية)، وهو المأزق الذي يواجه اغلب النظم الاستبدادية عندما تنفتح على مجتمعاتها ، لتدرك بعد ذلك أن عواقب هذا (الانفتاح) تمدد شرعيتها. ففي ايلول / سبتمبر 1981م نقض السادات سياسته بعد ذلك أن عواقب هذا (الانفتاح) تمدد شرعيتها. فلهي اللوب / سبتمبر 1981م نقض السادات، وخلفه بحياء المؤور حسني مبارك الذي كان نائب الرئيس (199).

# المطلب الثالث :- طبيعة العلاقة بين جماعة الإخوان المسلمين ونظام الرئيس محمد حسني مبارك (2011-1981) م

امتد عهد الرئيس محمد حسني مبارك لمدة ثلاثين عاما وهي حقبة تفوق مدة حكم أي رئيس للدولة من عهد محمد علي (30). وعند تسلم الرئيس محمد حسني مبارك الحكم سعت قيادة الإخوان المسلمين إلى



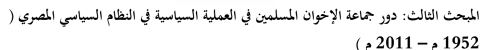
الإفادة من روح التسامح التي استخدمها الرئيس إذكان يسعى الإخوان إلى تحقيق هدفين هما: مواصلة إعادة التنظيم، وإعادة اندماج الجماعة في المجتمع والسياسة بشكل كامل بالرغم من صعوبة تحقيق الهدف الثاني بسبب غياب الاعتراف الرسمى من الحكومة بجماعة الإخوان (31).

استغلوا المزاج التصالحي في سياسة مبارك وعملوا بجهد وهدوء على إعادة بناء التنظيم ، والتفاعل مع شرائح المجتمع من خلال الفضاءات التقليدية في المساجد والاحياء السكنية ، وغير التقليدية في الجامعات والنقابات، وكان الفضل في توسيع رقعة تفاعل المجتمع في فضاءاته غير التقليدية الى وجود جيل جديد من الإخوان كان له وجود طبيعي وتلقائي في الجامعات والنقابات وكان لديه قناعات انفتاحيه تختلف تمامًا عن قناعات جيل الستينات الذي تأثر بأفكار سيد قطب الداعية إلى (المفاضلة والعزلة الشعورية تجاه المجتمع ).كان فوز أعضاء الجيل الثاني من الإخوان المسلمين في النقابات الأطباء ونقابة المهندسين عام 1985م إذ حققوا فؤرًا غير متوقع لثلث مقاعد مجلس إدارة النقابة، وبقية مقاعد المجلس في العام 1987م .

وتكررت التجربة نفسها مع نقابات أخرى ففازوا بانتخابات البيطريين، والصيادلة عام 1988م، دخل الإخوان في عظم النقابات وقاموا بتقديم خدمات بطريقة فاعلة، فلم يسنى للجماعة من تقديم خدماتها بحذه المهنية دون الاستناد إلى شبكتها التنظيمية التي وفرت حالة من التنسيق والكفاءة ضاعفه من قاعدة شرعيتها، بل جعلت هذه الشرعية تتسم بانها (شرعية منظمة) وليست عشوائية.

ويمكن القول إن هذا هو الشق الذي ازعج النظام بصورة أكبر، ولا سيما من حركة كبيرة محجوبة عن الشرعية ، إن هذا النشاط الذي قامت به الحركة في الثمانينات اثار غضب السلطة الحاكمة إذ اتسم عقد التسعينات مقارنة مع عقد الثمانينات بانه عقد التحديات والتحول الى فترة مضطربة جدا للرئيس حسني مبارك. إذ شهد عقد التسعينات أعمال عنف قام بحا الحركة استهدفت مسؤولين رفيعي المستوى وعلى رأسهم الرئيس حسني مبارك نفسه وشهد العام 1990 م وحده 51 حالة تصادم بين الإسلاميين والامن ، راح ضحيتها أكثر من 115 قتيلًا من الطرفين وقام النظام بعدها بعمل غير مسبوق منذ عهد الرئيس جمال عبد الناصر إذ تم اعتقال أكثر من 90 عضوًا إخوانياً عام 1995 م وحولهم إلى محاكم عسكرية بتهمة انتمائهم لتنظيم غير مشروع يسعى إلى قلب نظام الحكم . وفي العام 2006 م قام النظام بحملات اعتقالات في صفوف الإخوان وحول المعتقلين إلى محاكمة عسكرية عام 2007(32).

إن سنوات حكم الرئيس محمد حسني مبارك شهدت موجات من الشد والجذب مع الجماعة تراوحت بين السماح لكوادرها بخوض الانتخابات بالاتفاق مع النظام ، وتوجيه الضربات المتتالية لوضعها في حال الدفاع الدائم (33).



تُعد جماعة الإخوان المسلمين من أهم الحركات الإسلامية وأكثرها فاعلية في النظام السياسي المصري والأكثر تأثير على أنظمة الحكم المتعاقبة .

المطلب الأول: دور جماعة الإخوان المسلمين في العملية السياسية في النظام السياسي المصري للمدة من (1952-1976)م

عندما تسلم رجال (الضباط الأحرار) ثورة 1952 م جعلوا إقامة حياة سياسية ديمقراطية سليمة في مؤخرة الاهداف الأساسية للثورة، وقاموا بحل كل الأحزاب السياسية، وعطلوا الحياة النيابية ولم يقوموا بعقد جمعية تأسيسية لإصدار دستور جديد . وصرح الإخوان بأن خطأهم إنهم لم يواجهوا ذلك بقوة حسم حتى حانت لحظة المواجهة في 4،آيار/ مايو 1954 م في خطاب المرشد العام إلى رئيس مجلس الوزراء جمال عبد الناصر مطالبًا به(34):

- إعادة الحياة النيابية .
- إلغاء الاحكام العرفية.
- طلاق الحريات خاصة حرية الصحافة، والافراج عن المعتقلين والمحكوم عليهم في محاكم استثنائية. في تلك الحقبة من تاريخ مصر التي شهدت أحداثًا جسيمة شغل الإخوان المسلمون خلالها بأمور خطيرة مثل (35):
  - حماية الحركة في أيامها الأولى
  - التفاوض حول الدخول في حكومة الحركة وفشل تلك المشاركة.
- مواجهة اتفاقية الجلاء التي رأى الإخوان في بنودها انتقاصًا من السيادة الوطنية وباباً خلفياً لعودة الاحتلال

على الرغم من ذلك لم تتوقف جماعة الإخوان في السعي إلى التغيير في الحياة السياسية إذ قدم الإخوان مشروعًا لدستور جديد قامت اللجنة القانونية في الجماعة بإعداده وصياغته وضمت نخبة من كبار القانونين في مصر عام 1952 م، إذ شارك الإخوان مع آخرين في صياغة دستور آخر عام 1954 م إذ لم يأخذ به من قبل مجلس قيادة الثورة آنذاك ، ثم كانت المواجهة الحاسمة بين الجماعة ورجال الثورة من 1954 إلى 1975 م التي كسب جولتها رجال الثورة ودخل الإخوان السجون والمعتقلات قرابة عشرين عام.

المظفر



المطلب الثاني : دور جماعة الإخوان المسلمين في العملية السياسية في النظام السياسي المصري للمدة من (1976م-1981م)

لم يشارك الإخوان المسلمين في أي انتخابات برلمانية قبل العام 1976م، وكان السبب في ذلك الضربات التي تلقاها جماعة الإخوان في عهد الرئيس الراحل جمال عبد الناصر ما بين عام 1954\_ 1965م ومع مجيء الرئيس محمد انور السادات الى السلطة ورغبته في تحجيم اليساريين بدأت حالة تسامح النظام مع الإخوان المسلمين والسماح لهم بخوض الانتخابات ، فقد قرر الرئيس ( انور السادات) السماح لثلاث منابر فقط بالانتخابات وهي اليمين 0 (تنظيم الأحرار الاشتراكي) والوسط (تنظيم مصر العربي الاشتراكي) واليسار ( تنظيم التجمع التقدمي الوحدوي) ، اذ اعلن عن انتهاء تنظيم الحزب الواحد والتحول الى نظام التعددية الحزبية (36)، إذ شارك الإخوان المسلمين في انتخابات عام 1976م وكان شعار المرشحين من جماعة الإخوان المسلمين هي تطبيق الشريعة الإسلامية وارتفعت الأصوات التي تنادي بمذا الهدف في كل مكان ، حتى الذين رشحوا انفسهم لعضوية مجلس الشعب كانوا يؤكدون في سبيل الحصول على ثقة الناخبين أن أصواتهم ستكون لشرع الله <sup>(37)</sup>، وفاز فيها صلاح ابو اسماعيل وفي انتخابات 1979م فاز صلاح ابو اسماعيل مرة اخرى ومعه حسن الجمل (38). قدم النائب صلاح ابو اسماعيل عدة مشروعات القوانين الإسلامية التي قدمها للمجلس في يناير/ 1977م ( مشروعًا لإقامة الحدود الشرعية، ومشروعًا بتحريم الربا مع اقراح الحل البديل، ومشروعًا بقانون تطوير وسائل الإعلام وفقًا لأحكام الله ، ومشروعًا بقانون حرمة شهر رمضان وعدم الجهر بالفطر في نهاره، ومشروعًا لقانون تنقية الشواطئ من العربدة، ومشروعًا بقانون رعاية المعوقين، وقدمت غير ذلك من المشروعات الإسلامية )، وطلب النائب صلاح ابو اسماعيل من وزير العدل أن يقدم ما عنده مما تم انجازه من تقنين الشريعة الإسلامية ، والا سوف يستجوب في شهر مايو 1977م ، وعندما جاء شهر مايو لم يقدم وزير العدل مشروعاته فوجه النائب صلاح ابو اسماعيل استجوابه للوزير في مجلس الشعب. ولكي تتهرب الحكومة من المأزق وإثارة موضوع الشريعة الإسلامية من جديد ، أجرت تعديلًا وزاريًا في مايو ، خرج بمقتضاه وزير العدل أحمد سميح طلعت من الوزارة فسقط الاستجواب (39).

في عام 1979م قدم النائب صلاح ابو اسماعيل استجواباً للحكومة (بشأن إضرارها بالإسلام من خلال ضرب الإخوان المسلمين، وضرب القضاء الشرعي، وضرب الأوقاف المساجد والمعاهد الدينية، ولم تجرؤ على ضرب اوقاف الكنائس، ثم واصل النائب تقديم استجوابه بشأن الأراضي، وبشأن الخمور في المدارس الفندقية وأمور أخرى) لكن دون جدو وبعد أن وصل النائب صلاح ابو اسماعيل إلى نماية الطريق المسدود، كان لابد أن يصطدم بالنتيجة الحتمية، وهي الاستقالة من مجلس الشعب. وهكذا لم تقنن الشريعة الإسلامية في مصر منذ صدور الدستور وحتى انتهاء حكم السادات عام 1981م (40).



# المطلب الثالث: دور جماعة الإخوان المسلمين في العملية السياسية في النظام السياسي المصري للمدة من (1981-2011) م

إن أول انتخابات خاضها الإخوان المسلمون في عهد الرئيس محمد حسني مبارك كانت في عام 1984م ،بالتحالف مع حزب الوفد، وحصل على 8 مقاعد إذ تمثل هذه السنة بداية لتقويم الأداء السياسي للإخوان في مصر بعد ثورة يوليو / تموز بوصفها المشاركة الرسمية الأولى فهي تمثل بداية دخول جماعة الإخوان الساحة السياسية، وقد تم الاتفاق على التحالف بين (عمر التلمساني) المرشد الثالث لجماعة الإخوان المسلمين وفؤاد سراج الدين زعيم حزب الوفد إذ كانت مدة السجن التي قضاها الاثنين تأثيرا مشتركًا ومقاربًا نتيجة الضغوط والقيود التي فرضتها السلطة على الأحزاب على الرغم من الاختلاف الكبير بين توجهه الفكري والسياسي للوفد والإخوان كون الأول بمثل توجهًا ليبرالياً والثاني بمثل توجهًا إسلاميًا (41).

لم يكن من الغريب أن ينفض هذا التحالف في انتخابات عام 1987م بسبب اختلاف التوجه الفكري والسياسي رغم حصول التحالف على 57 مقعدا في الانتخابات السابقة (42). ابتعد الإخوان المسلمون عن حزب الوفد وتحالفوا مع حزبي العمل الاشتراكي والأحرار لمصلحة خدمة اهدافهم (43)، اذ تبنى حزب العمل الاشتراكي التوجه الإسلامي منذ تحالفه مع الإخوان المسلمين (44)،

لأول مرة في السياسة المصرية تحولت الحركة الى أكبر جماعة معارضة في البرلمان ونشأ هذا التحالف بعد صدور قرار هيئة المفوضين بالمحكمة الدستورية العليا بعدم دستورية قانون الانتخابات رقم 114 لسنة 1983م، بسبب حرمان المستقلين من حق الترشيح لمجلس الشعب، وبالفعل اعلن حل مجلس الشعب عام 1984م وتمت الدعوة إلى انتخابات جديدة في ابريل / نيسان 1987م، وقد حصل مرشحو هذا التحالف على 59 مقعدا وكان عدد المقاعد التي حصدها الإخوان 36 مقعدًا، وكانت تركيبة الأعضاء الإسلاميين الستة والثلاثين في برلمان عام 1987 مختلفة فقد أصبحت مؤلفة من كوادر أصغر سنًا واوسع علمًا وتوسع دورهم أكثر في مجلس الشعب مقارنة مع دورهم في مجلس الشعب لعام 1984، إذ كان رمزيًا وكأن برلمان 1987 وفر للجماعة قاعدة انطلاق واسعة مكنها من المطالبة بحقها في الحصول على الاعتراف بأنها قوة شرعية في السياسة المصرية (45).

أما انتخابات العام 1990م فقد ساندة جماعة الإخوان المسلمين موقف المعارضة (46)إذ اجتمعت قوى المعارضة بمقر حزب الوفد في 20 اكتوبر 1990م وأعلنت عن مقاطعة كل من الوفد والعمل والأحرار والإخوان المسلمين للانتخابات ، لعدم توفر ضمانات حرية الممارسة الانتخابية(47).

في انتخابات 1995م فقد حصلوا على مقعد واحد فقط ، وفي انتخابات 2000 فقد دخلها الإخوان المسلمون بحذر وشاركوا كمستقلين وليس متحالفين كما حدث في انتخابات 1984 و1987م وبعدد مرشحين اقل من انتخابات 1995م، اذ دخلوا بداية الانتخابات ب (170) مرشحًا مما استفز



السلطة ، وهذا ما دفع الإخوان النزول بشعارات لا تثير الحكومة ك (الإسلام هو الحل) وتخفيض عدد المرشحين الى 75 مرشح فقط وتركت الحرية لكل مرشح في صياغة شعاره وبرنامجه ، وحصدت الجماعة في هذه الانتخابات 17 مقعدًا في مجلس الشعب واحتل بذلك اكبر كتلة برلمانية معارضة، ويعزز الإخوان فوزهم إلى أسباب تتعلق به (الاشراف القضائي ، الأداء التنظيمي للجماعة وشعبية أعضائها في العمل الجماعي، والتكنلوجيا الحديثة مثل الانترنت والهاتف النقال من هوامش دعائية خارجة عن سيطرة الدولة (48).

أمّا انتخابات 2005 م فقد حصل جماعة الإخوان المسلمين على 88 مقعدًا (49)، أما في العام 2010 م فقد حصل تزوير في الانتخابات وفوز الحزب الحاكم بنسبة 97% من مقاعد المجلس أي إن المجلس خلا من أيّة معارضة ذات وزن مما أصاب المواطنون بإحباط ، بسبب عدم حصول المعارضة على أي تمثيلٍ وقد قدمت العديد من الطعون بما يتعلق بصحة عضوية أعضاء مجلس الشعب المنبثق عن تلك الانتخابات، وصدرت الاحكام ببطلان الترشيح لبعض الدوائر الانتخابية ، إلا أن النظام الحاكم أطاح بأحكام القضاء بخصوص عدم شرعية تلك الدوائر الانتخابية، ومنع الإخوان المسلمون من النجاح في الفوز بتلك الانتخابات (50).

#### الخاتمة

اكدت الدراسة على العلاقة بين حركة جماعة الإخوان المسلمين والأنظمة الحاكمة للمدة الواقعة بين العام (1952 م - 2011 م) وكذلك العوامل التي كانت المسؤولة عن التغيير في خصائص هذه العلاقة وما الحركة من دور في العملية السياسية في النظام السياسي المصري فمرت الحركة بثلاث مراحل في تلك المدة تأرجحت فيها العلاقة بين المد والجزر ففي المرحلة الأولى والثانية وهي مرحلة (الرئيس جمال عبد الناصر والرئيس محمد انور السادات) امتازت العلاقة بالعداء والموجهة والقمع وذلك لسببين الأول العداء الشخصي والثاني هو عدم اكتمال النضج السياسي والتنظيمي للجماعة أما المرحلة الثالثة وهي مرحلة (الرئيس محمد والثاني هو عدم اكتمال النضج السياسي والتنظيمي للجماعة في بداية الثمانينات بقدر من الاستيعاب الجزئي حسني مبارك) التي امتد ثلاثون عاما اتسمت فيها العلاقة في بداية الثمانينات بقدر من الاستيعاب الجزئي النقابات والجامعات والمساجد. أما في التسعينات من القرن الماضي كانت مرحلة الصدام والمواجهة المحدودة وقد حاول النظام تضييق المساحة المتاحة للإخوان مع السماح بالتواجد التنظيمي والمجتمعي أما في المدة الممتدة طيلة العقد الأول من الالفية الجديدة اتسمت العلاقة بالتعقيد ، وتراوحت خيارات النظام فيها بين القمع طيلة العقد الأول من الالفية الجديدة اتسمت العلاقة بالتعقيد ، وتراوحت خيارات النظام فيها بين القمع طيلة العقد الأول من الالفية الجديدة اتسمت العلاقة بالتعقيد ، وتراوحت خيارات النظام فيها بين القمع طيلة العقد والعمل على تحجيم طموحاتها السياسية .



#### الاستنتاحات

وعن طريق ما توصلت إليه الدراسة في خاتمتها التي بنية على التحليل بعد دراسة المعطيات المحيطة بالموضوع وعبر المراحل التي مرت بما جماعة الإخوان المسلمين للمدة من ( 1952 م - 2011 م ) يمكن طرح مجموعة من الاستنتاجات ويمكن تلخيصها بما يلي :

نستنتج من الدراسة أن نظام الرئيس محمد حسني مبارك وعلى خلاف نظامي الرئيس جمال عبد الناصر والرئيس محمد انور السادات، نجح في تهذيب السلوك السياسي للجماعة الإخوان المسلمين عن طريق دفعها للتعايش مع الأمر الواقع والرضا بما هو قائم . وإن الهدف الأساس للجماعة بات هو البقاء كتنظيم اجتماعي تعبوي وليس كحركة سياسية تستهدف التغيير او حركة دينية تسعى لإقامة الدولة الإسلامية .

### المصادر والمراجع

- 5 جمعة امين عبد العزيز، اوراق من تاريخ الإخوان المسلمين ، ظروف النشأة وشخصية الامام المؤسس ، ج1، ط1 ، القاهرة: دار التوزيع والنشر ، 2003، ص 40-50.
- 6 ابراهيم البيومي غانم، الفكر السياسي للإمام حسن البنا ، رسالة ماجستير, كلية الاقتصاد والعلوم السياسية, جامعة القاهرة ،1990 ، 231
- 7 رفعت السعيد ، حسن البنا: مؤسس الإخوان المسلمين ، متى وكيف ولماذا ؟ ، مكتبة المدبولي ، القاهرة ،1997 ، ص47

 $<sup>1 -</sup> _{2}$ على بن السيد الوصفي ، الإخوان المسلمون من هم؟ ماذا يريدون دراسة نقدية مختصرة ،ط1 ، دار الفرقان للنشر والتوزيع ، القاهرة ، ص11

<sup>\*</sup>حسن البنا: هو أحمد عبد الرحمن البنا، وهو مؤسس الجماعة ومرشدها الأول، ولد في 10/17/ 1906 في اسرة ريفية بسيطة بمدينة المحمودية محافظة البحيرة، ونشأ في بيت علم ودين وكان والده من العلماء والمشهورين في عصره، انتسب وهو طالب الى جمعية انشأت في المدرسة تسمى جمعية الاخلاق الادبية ثم الف جمعية مدرسية للأمر بالمعرف والنهي عن المنكر، التحق بعد الاعدادية بمدرسة المعلمين بدمنهور وحصل على الثانوية العامة التحق بعدها بدار العلوم بالقاهرة عام 1922 وتخرج منها عام 1927 وكان ترتيبه الأول. لمزيد من التفاصيل ينظر الى رضوان احمد شمسان الشيباني، الحركات الاصولية في العالم العربي، مكتبة المدبولي ط1، القاهرة، 2005، ص 127.

<sup>2-</sup> محمد السيد سليم ، الاداء السياسي للتيارات الإسلامية في مصر منذ ثورة 25/ يناير ، في مجموعة مؤلفين، الإسلاميون ونظام الحكم الديمقراطي اتجاه وتجارب ،المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات ،ط1 ، بيروت ، 2013، ص 407.

<sup>3 -</sup> سعود المولى ، الإخوان والجيش، ط1 ، القاهرة، دار المشرق ، 2017 ، ص34

<sup>4 -</sup> امين شعبان امين، الاستراتيجية الامريكية تجاه حركات الإسلام السياسي في مصر، ط1، مركز المحروسة للنشر، القاهرة، 2015، ص 114.



- 8 الربيع جصاص, الحركات الإسلامية والتغيير الثقافي في المجتمع الجزائري: دراسة تحليلية لنمو وتطور الحركات الإسلامية ومفهوم التغيير الثقافي في المجتمع, اطروحة دكتوراه، جامعة منتوري، القسطنطينية، الجزائر 2008، ص181-182.
- 9 لبنى قارة ، الحركات الإسلامية والممارسة الديمقر اطية في الوطن العربي ، دراسة مقارنة بين حركة النهضة التونسية وجماعة الإخوان المسلمين المصرية 2011-2016، رسالة ماجستير ، كلية العلوم السياسية و العلاقات الدولية ، جامعة ابر اهيم سلطان شبوط ، الجزائر ، 2017-2018 ، ص61
- 10 لواء فؤاد علام ، الإخوان وانا ، من المنشية الى المنصة، المكتبة المصرية الحديثة للنشر ، ط1 ، القاهرة ، 1995، ص 105-106
- 11 مجموعة باحثين، نحو رؤية وطنية لتعزيز الديمقراطية في مصر، ط1، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت، 2007، ص313.
  - 12 المصدر السابق نفسه.
- 13 هالة مصطفى، الإسلام السياسي في مصر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، 2005، مم 124.
- 14 فوزي ربيع، الحركات الإسلامية في مصر من محمد على الى ثورة 25 يناير، ط1 ، دار الاعتصام للنشر ، القاهرة ، 2011، ص79.
- 15 أحمد الموصلي ، رؤية الحركات الإسلامية المفاهيم الديمقراطية والتعددية السياسية في العالم العربي ، في عبد الوهاب الافندي واخرون ، كتاب الحركات الإسلامية وأثر ها في الاستقرار السياسي في العالم العربي ، ط1 ، مركز الامارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية ، ابو ظبي ، 2002، ص127.
- 16 حسن البنا، مجموعة الرسائل، رسائل المؤتمر الخامس، ط1، مؤسسة اقرا، القاهرة، 2011، 136-136.
  - 17 احمد الموصلي المصدر سبق ذكره ص 66.
  - 18 احمد راضي ابوريدة، صعود الحركات الإسلامية في البرلمانات العربية، ص83.
- 19 محمد صفي الدين خربوش ، التطور السياسي في مصر 1982-1992م، اعمال المؤتمر السنوي الأول للباحثين الشباب القاهرة 17-19 اكثوبر 1992 ، مركز البحوث والدراسات السياسية ، جامعة القاهرة ، ط1 ، ص477.
  - 20 احمد راضى ابوريدة ، المصدر نفسه، ص83.
- 21 فؤاد عبد الرحمن محمد البنا، الإخوان المسلمون والسلطة السياسية في مصر ، جامعة افريقيا العالمية ، مركز الدراسات والبحوث الافريقية، 1994، ص113
- \* محمد نجيب: سياسي و عسكري مصري ولد عام 1901 م و عين أول رئيس لجمهورية مصر بعد انهاء الحكم الملكي و اعلان الجمهورية عام 1953م ويعد قائد ثورة 1952م تولى منصب رئيس الوزراء في مصر خلال المدة 8 مارس 1954م 18 ابريل عام 1954م للمزيد ينظر: اسامة فائق عبد الرسول المظفر، الأحزاب السياسية وأثرها في فاعلية النظام السياسي المصري بعد العام 2011م، رسالة ماجستير في العلوم السياسية، النظم السياسية، معهد العلمين للدراسات العليا، 2017 ، ص45.
- 22 عباس خامة يار، ايران والإخوان المسلمين، دراسة في عوامل الالتقاء والافتراق، تقديم خالد زيادة، مركز الدراسات الاستراتيجية والبحوث والتوثيق، ط1، بيروت، 1997، ص76.

- 23 فريد عبد الخالق ، الإخوان المسلمون في الميزان ، دار الصحوة للنشر ، ط1 ، القاهرة ، 1987، ص 106.
- 24 حيدر زاير عبوسي العامري ، حركات الإسلام السياسي المعاصرة وتاثيراتها الاقليمية والدولية ، العارف ،ط،1، بيروت ،2018، ص 140- 141.
  - 25 احمد راضي ابو ريدة ، المصدر السابق ، ص87-88.
- 26 وليد محمود عبد الناصر ، التيارات الإسلامية في مصر ومواقفها تجاه الخارج من النكسة الى المنصة ، دار الشروق ، ط1 ، القاهرة ، 2001، ص 18-19.
- 27 احمد راضي ابو ريدة صعود الحركات الإسلامية في البرلمانات العربية دراسة حالة: الإخوان المسلمون في مصر ، المصدر السابق ، ص8-88.
- 28 مجموعة مؤلفين ، الأحزاب السياسية في العالم العربي ،المركز اللبناني للدراسات ، ط1 ، بيروت، 2006 ، ص 141.
- 29 هشام العوضي صراع على الشرعية الإخوان المسلمون ومبارك 1982-2007 ،مركز دراسة الوحدة العربية ، ط1 ، بيروت ، 2009، ص87.
- 30 علي الدين هلال واخرون، عودة الدولة تطور النظام السياسي في مصر بعد ثورة 30 يونيو، الدار المصرية اللبنانية ،ط1،القاهرة ،2015، 34.
  - 31 هشام العوضى المصدر نفسه.
  - 32 هشام العوضي، المصدر السابق، ص15-18-24.
- 33 مجموعة مؤلفين ، الإسلاميون ونظام الحكم الديمقر اطي تجارب واتجاهات ، مصدر سبق ذكره ، 408.
- 34 عصام العريان، رؤية التيار الإسلامي لمستقبل الديمقر اطية في مصر، في نحو رؤية وطنية لتعزيز الديمقر اطية في مصر، ط1 مركز در اسات الوحدة العربية ، بيروت ، 2007، 200 203.
  - 35 المصدر نفسه ص203
- 36 حمدي عطية مصطفى عامر ، الأحزاب السياسية في النظام السياسي و القانون الوضعي و الإسلامي ، دراسة مقارنة، دار الفكر الجامعي ، الاسكندرية ، 2014 ، ص 367.
- 37 عبد الله سامي ابر اهيم الدلال ، الإسلاميون والديمقر اطية في مصر عصف ورميم ، مكتبة المدبولي ، ط1 ، القاهرة ، 2007، 193 .
  - 38 احمد راضى ابوريدة ، مصدر سابق ص 90.
  - 39 عبد الله سامي ابر اهيم الدلال ، المصدر نفسه ص 193- 194.
    - 40 المصدر نفسه ص197- 198.
- 41 هشام حسن حسين الشهواني ، الإخوان المسلمون وقضية الاصلاح السياسي في مصر ، مجلة العلوم الإسلامية ، كلية العلوم الإسلامية ، الجامعة العراقية ، المجلد الثالث ، العدد الخامس ، 2009 ، ص 197.
- 42 على الدين هلال ، النظام السياسي المصري بين ارث الماضي وافاق المستقبل 1981-2010 ،ط1 ، الدار المصرية اللبنانية ، القاهرة ، 2010، ص 355.
- 43 احمد راسم النفيس ، الإخوان المسلمون شعب الله المختار ، ط1 ،بيروت : دار كيودي للثقافة ، 2014 ، و 2014 ، 2014 .
- 44 محمد نور فرحات ، التعددية في العالم العربي : الواقع والتحديات ، مجلة الوحدة ، العدد 91 ،

المظفر



45 - هشام العوضى ، هشام العوضى ، مصدر سبق ذكره ، ص 169- 170 .

- 46 محمد صفي الدين خربوش محررا ، النطور السياسي في مصر 1982 1992، اعمال المؤتمر السنوي الأول للباحثين الشباب القاهرة 17-19 اكتوبر 1993 ،ط1، مركز البحوث والدراسات السياسية ، جامعة القاهرة ، كلية الاقتصاد والعلوم السياسية ، 1994، ص365 .
- 47 التقرير الاستراتيجي العربي 1990، مركز الدراسات السياسية الاستراتيجية بالأهرام ، القاهرة ص 422.
  - 48 هشام العوضى ، مصدر سبق ذكره ، ص 267-268 .
- 49 علي الدين هلال واخرون ، عودة الدولة تطور النظام السياسي في مصر بعد 30 يونيو، مصدر سبق ذكره ، ص 35.
- 50 عمر وهيب ياسين العزاوي ، بناء النظام السياسي الجديد في مصر بعد ثورة 25 يناير / كانون الثاني 2011 ، اطروحة دكتوراه ، كلية العلوم السياسية جامعة بغداد، 2014، ص26-27.