

م. م. أسعد محسن كاظم جامعة المصطفى العالمية

# المستخلص:

إنّ الدّراسة العلميّة، من قبل المتّخصُّصين للقرآن، تسهم في تعميق فهمنا له، وتجيّ جوانب إعجازه العلمي، ومن ثمّ فهي انتصارٌ للقرآن الكريم، كما تتيح لهم أن ينطلقوا من الحقيقة القرآنيّة في تصويب علومهم وتطويرها ، ونتيجة هذا البحث تعكس فهم الباحث، وقد تصحُ جزئيّاً أو كليّاً، بتوفيق الله سبحانه. وأيّاً كان الحال، فإنّ الجهد البشريّ عرضةً

للصواب والخطأ، وأمّا القرآن الكريم والأحاديث المقطوعة الصدور فلها الصّحة المطلقة، ولا يعتريها النّقص.

وهذه محاولة متواضعة اعتهاداً على معطيات العلم الحديث على يد علماء الفيزياء والفلك والكونيات في القرن العشرين، منظيًا ذلك إلى المأثور من تراثنا الديني؛ في سبيل فهم أعمق لكتاب الله العزيز الذي دعانا، بل لعله أمرنا إلى السير والنظر في الخلق حيث قال: «قُلْ



سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْحُلْقَ ثُمَّ اللهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الْآخِرَةَ إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ النظريات الكبرى في الفيزياء الحديثة: شَيْءٍ قَدِيرِ»١، وقال: «قُل انظُرُواْ مَاذَا فِي حدّ كبير باهر.

# المقدمة:

أخواتها.

من الآيات التي لفتت نظري بشكل خاص ١٠٠ منذ زمن، قوله تعالى: «سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ تدعوا إلى النظر والتفكر في الخلق كقوله الطبيعة على تنوعها. كيف بدأ الخلق ...» والعشر ات غيرها من

فهذا طريق استكناه عظمة الخالق تعالى والنيوترونات المتعادلة الشحنة، وهما من خلال معرفة عظمة ما خلق، وأرى مكونات نواة الذرة، تتكون من أجزاء هذا البحث المتواضع بل هذا الصنف من أصغر هي الكواركات quarks، تلك البحوث هو خطوات في طريق طويل الكواركات، مع الالكترونات السالبة لمعرفة آيات الخالق عزَّ وجلَّ في الآفاق، كما الشحنة، التي تدور حول النواة هي -تشير إليه الآية الشريفة.

# أثر الاكتشافات العلمية في فهم الآيات:

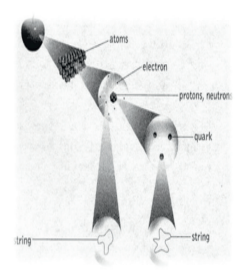
ومن هذه النظريات، بل هي حصراً والتي الشَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ» ، وَبديهي أن تلبية يطلق عليها الفيزياء الحديثة، نظريتي هذه الدعوة تتحقق في مراتب أعلى كلم النسبية بشقيها (الخاصة)، و(العامة) كان مستنداً ومتكناً على حقائق علمية والأخيرة هي التي تصف الكون الكبير، أعمق، ونظريات ثبتت بالتجارب العملية وتطرح تصوراً للجاذبية التي تحكم مستندة إلى المعادلات الرياضية الصحيحة مكونات الكون يختلف عن جاذبية نيوتن، المسلم بها، وكذلك إلى الفيزياء النظرية وميكانيكا الكم (النظرية الكمية) التي تدعمها الأرصاد الفلكية التي تطورت إلى تعني بوصف حركة وحالات الجسيات الصغيرة جداً (مكونات الذرة)، ثم الخاتمة بدمج النظريتين الكبيرتين بالكأس المقدسة للفيزياء كما يحلو تسميها لبعض العلماء أونظرية كل شيء وهي (نظرية الأوتار الفائقة) super string)) أو نظرية - أم (M-theory) لتكون مسك الختام الحُقُّ»٣، فضلاً عن الآيات الأخرى التي في وصف كل جسيمات وقوى وطاقات

تعالى: «قل سيروا في الأرض فانظروا استطاعت نظرية الأوتار الفائقة وصف كل مكونات الطبيعة بشكل واحد مذهل فالبروتونات الموجبة الشحنة، وبحسب نظرية الأوتار - عبارة عن أوتار



الأرض'.





أو خيوط صغيرة جداً من الطاقة مهتزة وكل اهتزاز معين لتلك الأوتار يعطى بعدة اتجاهات وطرق. كل وتر من هذه الجزىء خصائص مختلفة، فقد يشكل الأوتار حجمه صغير جداً مقارنة بالذرة. الاهتزاز جزيئاً مكوناً لذرات المادة أو فهو كحجم شجرة من حجم كوكب الطاقة أو الجاذبية، إلكترونات أو جزيئات ألفا أو بيتا...الخ. أي أن كل ما في هذا الكون من مادة أو طاقة أو شحنات أو قوى هي في الواقع أوتار لكنها مهتزة بطرق مختلفة. والفرق الوحيد بين الجزيئات التي تعطى مادة الخشب والجسيات التي تعطى طاقة الجاذبية٥ هو طريقة اهتزاز تلك الأوتار فقط. كانت نظرية الأوتار الفائقة حلقة الوصل بين ميكانيك الكم والنظرية النسبية لأنها تفسر وتلغى الفروقات بينهما بناء على طبيعة الأوتار وخصائصها، والكون الفوضوي على المستوى الذري ١٠١ يصبح أقل فوضوية وأقرب إلى الكون الكبير على مستوى الأجسام الكبيرة (الكون الأنيق). وهو نصر كبير على مستوى الفيزياء والرياضيات والكون للعلماء بآن واحد.

# ومن المعطيات الكثيرة لهذه النظريات:

- مسألة تمدد (توسع) الكون التي اكتشفها (أدوين هابل) وأكدتها الأرصاد الفلكية، والتي أشار إليها القرآن بقوله تعالى: «وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا بأَيْدٍ وَإِنَّا لمُوسِعُونَ» ٦٠.

- ووجود الثقوب السوداء التي تنبأت بها النسبية العامة، من خلال حلول (معادلات





المجال) فيها، وهناك من الآيات ما يمكن هملها عليها أو تفسرها بها كقوله تعالى: «وَالسَّمَاء وَالطَّارِقِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ \* النَّجْمُ الثَّاقِبُ \* إِن كُلُّ نَفْس لًّا عَلَيْهَا حَافِظٌ» ويرى بعض العلماء أن الآية الأخيرة في هذا المقطع تؤيد هذا النظر، إذ أن الله تعالى حفظ البشر حيث جعل موضع النظام الشمسي أقرب إلى أطراف المجرة (درب التبانة) وبعيداً عن مركزها الذى تظافرت الأدلة على وجود ثقب أسود كبر جداً فيه تقدر كتلته بملايين أضعاف شمسنا، وكذلك قوله تعالى: «فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ \* الجُوَارِ الْكُنَّسِ "^ إذ يرى البعض أنها تشير إلى الثقوب السوداء التي ١٠٢ تكنس السهاء والمجال المحيط بها من نجوم وكل شيء لاحتوائها على مجال جذبي لا يفلت منه شيء حتى الضوء فإنها تبتلعه! شيء .... ... فهي غير قابلة للرصد المباشر والرؤية قال تعالى: ﴿وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلاً ۗ ١٠٠٠.

> وتجد هذا المعنى في المعاجم اللغوية، فقال ابن فارس في معجمه: «(خنس) الخاء والنون والسين أصل واحد يدل على استخفاء وتستر. قالوا: الخنس الذهاب في خفية. يقال: خنست عنه. وأخنست عنه والخناس في صفة الشيطان لأنه يخنس إذا مُبينٍ ١٧٠٠.

ذكر الله تعالى. ومن هذا الباب الخنس في الأنف» ٩ ... وغير ما ذكرنا من نتائج علمية كثيرة جداً، نشير إلى بعضها في ثنايا هذا

## احتواء القرآن على أنواع المعارف:

هناك من العلماء من يذهب إلى أن القرآن الكريم كتاب هداية فقط، ويستدل بقوله تعالى: «ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ»''، ولهذا فهو لا يشتمل إلا على ما يتعلق بها؟ حتى أن الآيات القرآنية من قبيل قوله تعالى: «وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ» فإنها تؤول إلى أن الكتاب هو تبيان لكل شيء صحيح، لكن بمعنى كل ما يخص الهداية. وعلى كل فهو رأي. وفيها يلى الآيات الشريفة التي ترشد إلى احتواء القرآن على كل شيء وفيه تبيان كل

العينية ۚ بالتلسكوبات، فعبارة (خُنَّس) وقال: «وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ \* وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرٌ ١٧٠. وقالَ: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ كِتَابًا "" . وقال: "وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ» ١٠. وقال: «أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ الله مَا يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأرْض إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابِ» ١٠. وقال: «وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ ُ فِي السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ»١٦. حقه. والخنس النجوم تخنس في المغيب. وقال: «وَلاَ رَطْبِ وَلاَ يَابِسِ إِلاَّ فِي كِتَابِ



يتلائم معها.

الْكِتَابِ»<sup>١٨</sup>. وقوله تعالى: «وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ في إِمَام مُبِينِ»١٩.

كما أن هناك بعض الأحاديث التي تتضمن ... وغيره من كنوز الأرض. هذا المعنى، من قبيل:

> أنزل من عند الله على محمد رسول الله صلى الثقلين وغيره. الله عليه وآله»٢١

ومع ملاحظة قوله تعالى: «قُلْ كَفَى للاستعانة بتلك العلوم في استثارة غرائبه بالله شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ والتنجيم عن كنوزه، ولعمري فكنوز القرآن وجواهره أحرى بالاستنباط وأولى بالاستخراج من الماس والذهب واللؤلؤ

وبعد ضم الآيات الكريمة بعضها إلى ١- «عن عبد الاعلى مولى ال سام قال بعض ومراجعة الروايات الكثيرة في هذا سمعت أبا عبد الله - الصادق- عليه الصدد، فالمحصل أن الكتاب الكريم السلام يقول: «والله إني لأعلم كتاب الله يشتمل على ما صرح هو به مما تقدم، وأما من أوله إلى آخره كأنه في كفي فيه خبر كونه غير منكشف لنا في كثير من الموارد، السهاء وخبر الأرض وخبر ما يكون وخبر فهذا ينحلُّ بوجود الإمام المعصوم في كل ما هو كائن قال الله فيه تبيان كل شيء » ٢٠. زمان والذي هو القيم من الله تعالى على ٢- عن عبد الرحيم القصير عن أبي عبد الله كلامه، يؤيد ذلك صدر رواية عبد الأعلى عليه السلام، في جوابه عن مسائل أرسلها من قول الصادق (عليه السلام): «والله إني بيد عبد الملك بن أعين، قال (عليه السلام): لأعلم كتاب الله من أوله إلى آخره كأنه في «... والقرآن كلام الله غير مخلوق، فيه خبر كفي». كيف لا وهم عدل القرآن كما في من كان قبلكم وخبر ما يكون بعدكم، الأثر القطعي عن الرسول (ص) في حديث

والخلاصة: فمضامين القرآن على أنحاء: ٣- عن سهاعة بن مهران، عن الصادق فبعض ما يشتمل عليه من أحكام ومعارف (عليه السلام)، قال: «... للقرآن تأويل وعلوم بيّنة واضحة لمن يعرف لغته التي يجري كما يجري الليل والنهار وكما تجري نزل بها، وبعض كنوزه تستخرج بجهود الشمس والقمر فإذا جاء تأويل شيء منه العلماء المتخصصين في كل زمان يساعد وقع، فمنه ما قد جاء ومنه ما لم يجئ» ٢٢. عليها في بعض الموارد [ كمحل بحثنا -وذيل الحديث يشجعنا على البحث اكتشاف قوانين الطبيعة التي أودعها الخالق والتنقيب في العلوم الطبيعية والحياتية سبحانه وتعالى في الأشياء مما لم تعلمه ثم الرجوع إلى آيات الكتاب العزيز الأجيال السابقة. ولعل قسم منها تدرك

من قبل المخلصين والأولياء المجاهدين سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهُ لَعَ المُحْسِنِينَ "٢٣ ويبقى قسم لا يعلمه إلا الإمام المعصوم من الله، فقد ورد في رواياتنا أن العلم سبعة وعشرون وغيرها الكثير من السور. حرفاً، ما في أيدي الناس مع ما جاءت به الأنبياء حرفان يضم لها المهدي (عج) خمسة إن منهج البحث يوائم بين العلم والدّين، وعشرون فيبثها في الناس سبعة وعشرون حرفاً ٢٠، وغيره الكثير من النصوص التي تثبت بوضوح خصوصيات وشمول علم الأئمة عليهم السلام، هذا فضلاً عن كونهم عِدل القرآن، كقولهم (عليهم السلام): «علمنا غابر ومزبور، ونكت في القلوب، ونقر في الاسماع، وإن عندنا الجفر ١٠٤ الأحمر والجفر الأبيض ومصحف فاطمة عليها السلام، وإن عندنا الجامعة فيها جميع في كِتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهُّ يَسِيرٌ " ". ما يحتاج الناس إليه» ٢٠.

> وعلى كلُّ حال فإن ما يهمنا هنا – وهو موضوع البحث - اشتمال آياته على الأمور الكونية من خلق السموات والأرض والتسديد. والشمس والقمر والنجوم وحركة الأفلاك والدعوة إلى النظر والتأمل في بدء الخلق واختلاف الليل والنهار ومصير الكون و... إلى غيرها من الأمور الكونية التي قلما تخلو منها سورة من سوره.

فآيات الذكر الحكيم المتضمنة للإشارة إلى الأمور الكونية كثيرة جداً، تكفى مراجعة يظهر منها ويراه بعض الباحثين ٣٠.

خاطفة لآياته لا على التعيين في استكشاف فِي الله، «وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ ذلك. ما يهمنا منها هو البحث عنها في سورة يونس، ولا أدل على المدَّعي، من وجود الآيات الكونية في هذه السورة

إذ القرآن كلام الخالق العالم بما خلق: «تَنزِيلاً مِنَّنْ خَلَقَ الأرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلَا»٢٦، «قُلْ أَنزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَجِيمًا "٢٧، «قُلْ أَأَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمْ اللهُ "٢٨، «وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأرْضَ » ٢٩، «أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ الله َّ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ

وفيها يأتي نعرض إلى هذه الآيات من خلال عدة مباحث ومن الله تعالى أطلب العون

# المبحث الأول: معاني السماء في آي القرآن الكريم

لما كانت السهاء هي محور الأيات الكونية التي عليها المدار، فلنبدأ باستعراض المعانى الواردة لها في الآيات الشريفة، حسب ما



فقد جاء ذكر لفظة (السماء) و (السموات) طبقة - ولمَّا كان البناءُ خالياً من الفطور

١ - السّماء بمعنى البناء:

(وَبَنَيْنَا فَوْ قَكُمْ سَبْعًا شِدَاداً» [النبأ: ١٢]. ولهذا وصفها بالشِّدَّة). «وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ نوح: ١٥ [. أي واحدة فوق واحدة. سَقْفًا كَفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرضُونَ» ٢-السّماء بمعنى العلوّ: [الأنبياء: ٣٢]. ما تقدم من آيات ينص قال تعالى: «وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللهَ فَكَأَنَّهَا خَرَّ مِنْ على العنوان المذكور وهو كون السهاء (بناء). ومما يشير إلى هذا المعنى ويؤيده، مَكَانِ سَحِيقِ ﴾ [الحج: ٣١] قوله تعالى في الآيات التالية:

كَالُدِّهَانِ» [الرحمن: ٣٧]. «وَانشَقَّتْ السَّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةٌ» [الحاقة: ١٦]. «وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاءُ بِالْغَمَامِ وَنُزَّلَ الْمَلائِكَةُ قال تعالى: « « إِذَا السَّمَاءُ انفَطَرَتْ» [الانفطار: ١]. «إِذَا أعلم. السَّمَاءُ انفَطَرَتْ» [الانشقاق: ١]. «الَّذِي «إِذْ يُغَشِّيكُمْ النُّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُنَرِّلُ عَلَيْكُمْ النُّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُنَرِّلُ عَلَيْكُمْ مِنْ فُطُورٍ»] الملك: ٣ [. أي طبقة بعد وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْي بِهِ

في آيات كثيرة جداً، وبمعاني مختلفة أهمها والشُّقوق والفروج فإنَّهُ لا بُدَّ بناءٌ قويُّ متهاسك، ويدل على ذلك أن حدوث هذه الأمور المذكورة للسماء يوم القيامة يكشف قال تعالى: «الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَرْضَ فِرَاشًا عن عدم وجودها قبله. وقوله: «وَلَقَدْ وَالسَّمَاءَ بِنَاءً» [البقرة: ٢٢]. «أَأَنْتُمْ أَشَدُّ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَائِقَ وَمَا كُنَّا عَنْ خَلْقًا أَمْ السَّمَاءُ بَنَاهَا» [النازعات:٢٧]. الخُلْقِ غَافِلِينَ».]المؤمنون: ١٧[. والطّرائق هي أُطباق السهاء ٣٠ بعضُها فوق بعض. «أَلَمُ يريد سبع سهاوات قويّة الخلق مُحكمة البناء، تَرُوّا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَهَاوَاتٍ طِبَاقًا»]

السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي

«أَمْ أَمِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ 100 «فَإِذَا انشَقَّتْ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ» [الملك: .[1٧

٣- السّماء بمعنى الغيم (السّحاب):

تَنزِيلًا " [الفرقان: ٥٠]. أَ "وَإِذَا السَّبَاءُ أَوْ كَصَيِّبِ مِنْ السَّبَاءِ فِيهِ ظُلُبَاتٌ وَرَعْدُ فُرُجَتْ» [المرسلات: ٩]. «السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ وَبَرْقٌ...». [البقرة: ١٩]. كَصَيِّبِ مِنْ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولًا» [المزمل: ١٨]. السَّمَاءِ: أي كمطر من السّحاب. والله

خَلَقَ سَبْعَ سَهَاوَاتٍ طِبَاقًا مَا تَرَى فِي خَلْقِ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ...» [الأنفال: الرَّهُمَانِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعْ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى ١١]. «وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمْ الْبَرْقَ خَوْفًا

الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا...» [الروم: ٢٤]. والطاقة الشّمسيّة والعناصر وغير ذلك:

قال تعالى: «قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ المناخية. وَالْأَرْضِ» [يونس: ٣١]. ۚ «أُمَّنْ يَبْدَأُ الْخِلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالْأَرْضَ...» [النمل: ٦٤].

٥- السّماء بمعنى الغيث (المطر):

قَرْن... وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا...» قوم. «وَيَاقَوْم اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا البروج. ١٠٦ إِلَيْهِ يُرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ ٨- السَّماء بمعنى الحيّز الدّاخلي والقريب قُوَّةً...» [هود: ٥٢]. أي يرسل المطر من البناء السَّهَاوي الأوّل:

> عليكم غزيراً متتابعاً. ٦ - السّماء بمعنى الغلاف الجوّي للأرض: قال تعالى: «أَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتٍ فِي جَوِّ السَّمَاءِ...» [النحل: ٧٩]. «اللهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ في السَّمَاءِ (Troposphere). وتحتوي هذه الطّبقة فهي زَينة السَّمَاء الدُّنْيَا.

على معظم بخار الماء الموجود في الغلاف ٤ - السَّماء بمعنى مصدر الرّزق من المطر الجوّي، لذا فهي الطّبقة الّتي تتكوّن فيها الغيوم، وتحدث فيها جميع التغييرات

٧- السّاء بمعنى المجموعة الشّمسيّة: قال تعالى: «إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بزينَةٍ الْكُوراكِب»[الصّافات: ٦]. والكواكب ترى بالعين المجرّدة فقط من داخل قال تعالى: «أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ المجموعة الشّمسيّة. «تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ في السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا [الأنعام: ٦]. يريد المطر الكثير، عبّر عن مُنِيرًا» [الفرقان: ٦١]. المجموعة الشمسيّة المطر بالسَّماء لأنَّه من السَّماء ينزل، ومنه تحوى الشمس (سِرَاجًا) والقمر. ويمكننا قول الشَّاعر: إذا سقط السَّاء بأرض من داخل المجموعة الشمسيَّة أن نرى

متتابعا يتلو بعضه بعضا. أي يرسل المطر «وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَّاهَا لِلنَّاظِرِينَ» [الحجر: ١٦]. «وَلَقَدْ زَيَّنًا السَّمَاءُ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ» [الملك: ٥]. جعل الله هذه المصابيح وربها المقصود بها (الشهب) بقرينة قوله تعالى: «وَلَقَدْ جَعَلْنَا في السَّمَاء كَيْفَ يَشَاءُ وَكِبْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ بُرُوجًا وَزَيَّنَّاهَا لِلنَّاظِرِينِ \* وَحَفِظْنَاهَا مِن مِنْ خِلَالِهِ...» [الروم: ٤٨]. والمقصود كُلِّ شَيْطَانِ رَّجِيمٍ \* إِلاَّ مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ بالسّماء في هذه الآيات هو الطبقة الأولى فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مُّبِينٌ "" رجوماً للشياطين في الغلاف الجوّي، وتسمى الطّبقة المتقلّبة التي تحاول استراق السّمع أمّا المصابيح



مِن لَّغُوبِ» ٣٩.

٧- وقوله تعالى: «هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَعْرُبُ مِنْهَا وَمَا يَعْرُبُ فِيهَا و...» ٤٠. ينزِلُ مِنَ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا و...» ٤٠. ما تقدم من الآيات القرآنية تنص على خلق السموات والأرض في ستة أيام، ومن الآيات التي تذكر هذا الأمر ضمنا، مع تفصيل هذه الأيام:

قوله تعالى: «قُلْ أَنْتَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ \* وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ هَا وَلِلْأَرْضِ اِئْتِيَا طَوْعًا وَهِي دُخَانُ فَقَالَ هَا وَلِلْأَرْضِ اِئْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَوْ هَا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ سَبَاءَ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا فَرَاتِ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاء أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ» الْعَلِيم الْعَلِيمِ الْعَلِيمِ الْعَلِيم الْعَلَيْدِي الْعَلِيم الْعَلَيْدِي الْعَلِيم الْعَلَيْدِي الْعَلِيم الْعَلَيْدِي الْعَلِيم الْعَلَيْدِي الْعَلِيم الْعَلَيْدِ الْعَلِيم الْعَلَيْدِ الْعَلِيم الْقَالَةُ الْعَلَيْدِيم الْعَلِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِ الْعَلِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلَيْدِيم الْعَلْعِيم الْعَلْمِ الْعَلْمِيم الْعَلْمِيم الْعَلْمِيم الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعُلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمِيم الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْع

وفي خصوص هذه الآية الكريمة فإن هناك تعارض ظاهر بينها وبين الآيات المتقدمة حيث نصت كل تلك الآيات على كون زمان الخلق – خلق السموات والأرض في ستة أيام، وأما هذه الآية الأخيرة، فيظهر منها أن مجموع خلق السموات والأرض ثمانية أيام وليس ستة، ولكن بالتأمل يمكن حل هذا التعارض بحمل الأربعة أيام على أن المقصود بها: مجموع اليومان زمان خلق أن المقصود بها: مجموع اليومان زمان خلق

المبحث الثاني: خلق السموات والأرض في ستة أيام:

ورد هذا الأمر في عدة آيات قرآنية، منها الآية التالية في سورة يونس:

١ - قال تعالى: «إنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الأَمْرَ ...» ٣٤.

إن هذا الموضوع ظاهر واضح في الآية، بل هو نص فيه.

وقد ذكر هذا الأمر - الخلق في ستة أيام - في عدّة مواضع من القرآن منها:

٢ - قوله تعالى: «إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ اللَّهِ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلا لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْرُ ... ٥٣.

٣- قوله تعالى: «الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ
وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى
عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ فَاسْأَلْ بِهِ خَبِيرًا» ٣٦.
٤- وقوله تعالى: «وَهُوَ الَّذِي خَلَق

السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى اللَّاء... ٣٧٠.

٦- وقوله تعالى: «وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ
وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا

1.7



الأرض، ويومان قدر فيها أقواتها، ثم ضم يحمل المكلف تأخر الثواب والعقاب على هذه الأربعة إلى يومين آخرين خلق فيهما الإهمال والتعطيل. السموات، فهذه ستة أيام.

> وإلى هذا أشار الشيخ الطوسي في تفسيره التبيان. ٢٤

# أمرين:

قادر على الفورية؟

-: أن حدوث السهاوات والأرض دفعة واحدة أدل على كمال القدرة والعلم من حدوثها في ستة أيام؟

وجوابه: في قول الرضا (ع) في أجوبته ۱۰۸ للمأمون العباسي: «وكان قادرا على أن يخلقها في طرفة عين، ولكنه عز وجل خلقها في ستة أيام ليظهر للملائكة ما يخلقه منها شيئاً بعد شيء وتستدل بحدوث ما يحدث على الله تعالى ذكره مرة بعد مرة "<sup>٢٤</sup> وفي تفسير هذا المعنى من الخلق، ذكر الفخر الرازى في تفسيره الكبير كلاماً مطولاً منظِّراً للمهلة في الخلق على تمهّل المولى تعالى للمشركين والكافرين مستشهداً بآيات أو: ما المقصود باليوم هنا؟ سورة (ق) الخاصة بمحل البحث، فقال: وهنا احتمالات هي: «... وهذا معنى ما يقوله المفسرون من أنه ١ - هي أيام اعتيادية كالتي على الأرض، تعالى إنها خلق العالم في ستة أيام ليعلم عباده فاليوم - الليل والنهار - يتكون من (٢٤

ثم نقل وجهان آخران لتقوية حقيقة التمهل والتدريجية في الخلق، فقال: ومن العلماء من ذكر فيه وجهين آخرين:

وسوف نسلط الضوء في هذا المبحث على الوجه الأول: أن الشيء إذا أحدث دفعة واحدة ثم انقطع طريق الإحداث فلعله الأول: علة خلقها في «ستة أيام» وهو تعالى يخطر ببال بعضهم أن ذاك إنها وقع على سبيل الاتفاق، أما إذا حدثت الأشياء كما أنَّ لقائل أن يقول - تعزيزاً للإشكال على التعاقب والتواصل مع كونها مطابقة للمصلحة والحكمة، كان ذلك أقوى في الدلالة على كونها واقعة بإحداث محدث قديم حكيم، وقادر عليم رحيم.

الوجه الثانى: أنه قد ثبت بالدليل أنه تعالى يخلق العاقل أولا ثم يخلق السهاوات والأرض بعده، ثم إن ذلك العاقل إذا شاهد في كل ساعة وحين حدوث شيء آخر على التعاقب والتوالي، كان ذلك أقوى لعلمه وبصبرته، لأنه يتكرر على عقله ظهور هذا الدليل لحظة بعد لحظة، فكان ذلك أقوى في إفادة اليقين''.

الثاني: ماذا يعنى قوله تعالى «في ستة أيام»؟

الرفق في الأمور والصبر فيها ولأجل أن لا ساعة). وهذا مما لا يتصور تحققه حيث



حول الشمس، إلا أن يقال: بأن الخطاب بقدر (خمسين ألف سنة) من سنيننا. في الليل والنهار يومياً. هذا مع ملاحظة أَلْفَ سَنَةٍ مَّا تَعُدُّونَ» أَنْ. يُ اليوم الأرضي بليله ونهاره خاصة هو والآية: «تَعْرُجُ الْمُلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْم الذي يتألف من ٢٤ ساعة، وأما غيره من كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ» ٧٠٠ الكواكب والأجرام في النظام الشمسى والبحث هنا تارة على مستوى النصوص يختلف طولا عن يومنا الأرضى، فهذا العلم الحديث. كوكب الزهرة يومه أطول من سنته حيث فعلى مستوى البحث الديني: فمن جهة أرضياً، وكذا في غيره من الكواكب السيارة والجبروت وهكذا من التقسيات. فهى أطول أو أقصر يوماً منا....

> ٢- هي ستة أوقات أو ستة مراحل: في سورة الأعراف «إنَّ رَبَّكُمُ اللهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ» قال: «في ستة أو قات» ٥٤

> > ٣- ستة أيام معهودة:

يختلف عن عالمنا يكون طوله بقدر (ألف بيتك 4. .

لا أرض ولا سهاء حينذاك، والمعروف سنة) بحسابات البشر على الأرض، أو أن اليوم الأرضى ينتج من دوران الأرض بنفس التقريب الآنف لكن طول هذا اليوم

القرآني موجه للبشر ممن يسكنون الأرض فلو تأملنا في الآية: «يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاء ويواجهون في كل العصور جريان الزمان إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ

وغيره من المجاميع الكونية المشابهة فيومها الشرعية، وأخرى على مستوى معطيات

يبلغ يومه دورانه حول نفسه - (٢٤٣) لدينا عوالم الإنس والجن والملائكة، ومن من الأيام الأرضية في حين تبلغ دورته جهة أخرى عوالم الملك والملكوت «يراد حول الشمس (المدارية) (٢٢٥) يوما بالملك الجسمانيات وبالملكوت المجردات»،

ومن جهة أخرى، ما ورد في روايات كثيرة تذكر أعداداً للعوالم، كرواية عبد الصمد ويؤيده ما ورد في تفسير القمي، من رواية بن على قال: دخل رجل على على بن أبي الربيع عن الباقر (ع)، في أجوبته لنافع الحسين عليهما السلام فقال له الإمام: من مولى عمر بن الخطاب، في معنى قوله تعالى أنت؟ قال: أنا رجل منجم قائف عراف، قال: فنظر إليه ثم قال: هل أدلك على رجل قد مرَّ منذ دخلت علينا في أربعة عشر عالماً، كلّ عالم أكبر من الدنيا ثلاث مرات لم يتحرك من مكانه؟ قال من هو؟ قال: أنا، فلعل المقصود من الأيام هو يوم في عالم وإن شئت أنبأتك بها أكلت وما ادخرت في

ومنها الروايات التي تذكر أن لله ألف أو إثنا عشر ألف أو سبعون ألف أو ألف ألف عالم وبعضها (وآدم)...

فمنها: عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام فيها، وبعد انتهائها تبدأ مرحلة أخرى. قال: «إن لله عز وجل اثنى عشر ألف عالم، تطرق إلى ذلك الشيخ ناصر مكارم كل عالم منهم أكبر من سبع سهاوات وسبع تفسير الأمثل بشكل مطول، ذاكراً: أرضين، ما يرى عالم منهم أن لله عز وجل هذه التفاسير لا تمتلك قرينة وشاهداً عليهم وأنا الحجة عليهم "<sup>4</sup> نفس الآية أو من آيات القرآن الأخر

ومنها: عن أبي جعفر - الباقر- (ع)، حديث طويل يقول في آخره: «لعلك ترى أن الله إنها خلق هذا العالم الواحد؟ أو ترى أن الله لم يخلق بشراً غيركم؟ بلى والله لقد خلق ألفَ ألفَ ألفَ آدم، أنت في آخر تلك العوالم وأولئك الآدمين». «.

وعودة إلى الآية الأولى، فقوله: «ثُمَّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مَّا تَعُدُّونَ». فإن المفسرين قد تحدثوا كثيراً في تفسير هذه الآية، واحتملوا احتمالات عديدة محتلفة، منها:

١- إنها إشارة إلى قوس الصعود والنزول
لتدبير العالم في هذه الدنيا.

٢- إنها إشارة إلى ملائكة الله الذين يطوون المسافة بين السهاء والأرض في خمسهائة سنة، ويرجعون بهذه المدة أيضا، وهم مشغولون بتدبير هذا العالم بأمر الله سبحانه.

٣- إشارة إلى مراحل التدبير الإلهي في

هذا العالم، ويعتقدون أن مراحل التدبير الإلهي في هذا العالم كل ألف سنة، ويأمر الله سبحانه ملائكته بتدبير أمر السماء والأرض فيها، وبعد انتهائها تبدأ مرحلة أخرى.

تطرق إلى ذلك الشيخ ناصر مكارم في تفسير الأمثل بشكل مطول، ذاكراً: إن هذه التفاسير لا تمتلك قرينة وشاهداً من نفس الآية أو من آيات القرآن الأخرى. وفي اعتقادنا أن المراد من الآية - بقرينة آيات أخرى من القرآن، وكذلك الروايات الواردة في تفسير الآية - شيء آخر، وهو أن الله سبحانه خلق هذا العالم، ونظم ودبر السماء والأرض بتدبير خاص ... إلا أنه يطوى هذا التدبير في نهاية العالم، فتظلم الشمس، وتفقد النجوم أشعتها، وبتعبير القرآن ستطوى السهاوات حتى ترجع إلى حالتها قبل توسع هذا العالم "يَوْمَ نَطْوِي السَّهَاء كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْق نَّعِيدُهُ»، وبعد طى هذا العالم سيبدأ إبداع برنامج ومشروع عالمي جديد أوسع، أى سيبدأ عالم آخر بعد انتهاء هذه الدنيا. وهذا المعنى قدور د في آيات القرآن الأخرى، ومن جملتها الآية (١٥٦) من سورة البقرة: «إنا لله وإنا إليه راجعون». وجاء في الآية (۲۷) من سورة الروم: «وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه». ونقرأ في الآية (٣٤) من سورة يونس: «قل الله يبدأ



الخلق ثم يعيده فأنى تؤفكون». بملاحظة هذه التعبيرات، والتعبيرات الأخرى التي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ»٢°..٣° أمر به، وأعمال العباد، كل هذا يظهر يوم القيامة فيكون مقدار ذلك اليوم ألف سنة من سنى الدنيا» ١٠٠.

في رأس الموضوع، فهنا سؤال يطرح، وهو: الكون ونهايته). إننا نرى في الآية (٤) من سورة المعارج في ومن الملاحظ على ما عرضه (الأمثل)، هو شأن طول يوم القيامة: «تعرج الملائكة إشكاله على احتمال تفسير الآية بـ (قوسى والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين الصعود والنزول) ثم عاد وجعله جزء من الف سنة» فكيف يمكن الجمع بين الآية المفهوم الذي فسر به الآية!. مورد البحث، والتي عينت مقداره بألف سنة فقط، وآية سورة المعارج؟! وقد ورد ومن الجدير بالذكر أن هذا الأمر يمكن الجواب عن هذا السؤال في حديث عن بحثه على مستوى الفيزياء في محورين: الإمام الصادق (عليه السلام)أنه قال: «إن الأول: في نسبية الزمان التي أثبتها (ألبرت في القيامة خمسين موقفا، كل موقف مثل آينشتاين) في نظريته الشهيرة (النسبية

ألف سنة مما تعدون»، ثم تلا هذه الآية: «في تقول: «وإليه يرجع الأمر كله»، يتضح إن أبحاث علم الكونيات تؤيد الكثير مما أن الآية مورد البحث تتحدث أيضا عن تقدم: من بداية خلق الكون حسب (نظرية بداية ونهاية العالم وقيام يوم القيامة، والذي الإنفجار الكبير) (big bang) المشهورة يعبرون عنه أحيانا بـ «قوس النزول» و في بدأ الكون (بمتفردة) ، تم اكتشافه في «قوس الصعود». بناء على هذا فإن معنى الأصل بواسطة مبدأ (تمدد الكون) الذي الآية يصبح: إن الله سبحانه يدبر أمر هذا اكتشفه (أدوين هابل) في "١٩٢٩، ويمكن العالم من السهاء إلى الأرض - يبدأ من أن نرى شظايا هذا الانفجار على شكل السهاء وينتهي بالأرض - ثم يعود كل المليارات من المجرات التي مازالت تتباعد ذلك إليه في يوم القيامة. ونطالع في تفسير إلى الخارج، وقد استدل عليها العلماء بأدلة على بن إبراهيم في ذيل هذه الآية: «يعنى كثيرة خلال عشرات السنين من هذه الأدلة: الأمور التي يدبرها، والأمر والنهي الذي (إشعاع الخلفية الكوني)،..... وكذلك مصير الكون، فالنظرية الأرجح لديهم هي نظرية [الانسحاق أو (الانهراس) العظيم] (big crunch) وعودة الكون الى ما بدأ وعلى صعيد الجمع بين الآيتين المذكورتين به. سنعرض لها في مبحث (سيناريو خلق

الخاصة) "، والتي أثبتت أن الزمان ليس البالغ الرشيد، والجاهل فضلاً عن العالم على السرع النسبية بين الحدث والراصد، أذهانهم؟ وكذلك أثبت في (النسبية العامة) تأثير ثم أن هذه المسألة مفترضة في علوم

أو (المتوازية)<sup>٥٧</sup> التي اكتشفها (ايفرت) الجيولوجيا والبايولوجي. والتي تشير إلى وجود عوالم كثيرة أو لا وها هو القرآن الكريم يدعونا إلى التفكر في نهائية، وهناك تقريبان للنظرية أحدهما وفق الخلق. ميكانيكا الكم، والثاني وفق نظرية الأوتار

> وعلى كل فهناك مؤيدات وشواهد كثيرة للمُيُؤْمِنُونَ ١٩٠٠. لدى العلماء على هذه النظرية، والمهم هنا الإشارة إلى أنها تقترب أو تتوافق أو تفتح ١١٢ الباب أكثر لفهم الآيات القرآنية والروايات التي تصرح بوجود عوالم متعددة لا فقط العالم الذي نعيشه نحن البشر، وتختلف عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» ٥٠ هذه العوالم في قوانينها الفيزيائية وثوابتها، كثابت بلانك وثابت بولتزمان و..... وبالتالى - يمكن والله أعلم - تختلف في حركة الزمان في أجزائها.

# المبحث الثالث: سيناريو خلق الكون و نهایته:

في كل العصور، وعلى جميع المستويات لآيَاتٍ لِّقَوَّم يَعْقِلُونَ» ٢٠. وبكل أصنافهم فالطفل الصغير فضلاً عن

مطلقاً في كل الكون ومستمراً، بل يعتمد والمتخصص، ما فتئ هذا التساؤل يخامر

المجالات التثاقلية على (أنكماش الزمان). اللاهوت والفلسفة في بحث المبدأ والمعاد، الثاني: فإن هناك نظرية العوالم المتعددة وعلم الفيزياء والكونيات وربم كذلك في

قال تعالى: ﴿قُل انظُرُواْ مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَن قَوْم

ثم أنه يدعونا إلى النظر في كيفية بدأ الخلق فقال:

«قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْحُلْقَ ثُمَّ اللهُ كَيْشِئُ النَّشْأَةَ الْآخِرَةَ إِنَّ اللهَّ

ولقد مدح الله تعالى الذين يتفكرون في الخلق ووصفهم بالعقل وأولي الألباب... فقال: «إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفُعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاء مِن مَّاء فَأَحْيَا بِهِ الأرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَأَبَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ كانت وما تزال هذه المسألة تشغل بال البشر وَالسَّحَابِ المُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ

وقال سبحًانه: «إنَّ فِي خَلْق السَّمَاوَاتِ



الفائقة.

وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لَّأُوْلِي الأَلْبَابِ» ٢٠.

تاريخ الأرض - منذ أن تصلبت قشرة المجموعة الشمسية منذ زمن. الأرض الخارجية وتكونت عليها القارات والمحيطات - من طبقات الصخور وأما الآيات التي تشير إلى خلق الكون الرسوبية التي تراكمت عليها وفي طياتها ونهايته - في سورة يونس - فهي حسب الكثير من بقايا الكائنات الحية التي الظاهر والله العالم: بالحفريات، وهي في واقعها سجل حافل آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالَحِاتِ بالْقِسْطِ...»٣٠. صفحات هذا السجل ويعرف حقائق يَبْدَأُ الخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ» ٢٠٠٠. كثيرة عن نشأة الأرض وتطوراتها خلال هذا وقد ذكر الموضوع في آيات من سور الأزمنة الجيولوجية ٢٠. هذا بالإضافة إلى أخرى هي النمل والعنكبوت: الجهود المتواصلة لعلماء الفلك والهيئة فقال تعالى: «أَمَّن يَبْدَأُ الْخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن منذ زمن اليونانيين وإلى يومنا هذا، في يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاء وَالْأَرْضِ أَإِلَهُ مَّعَ اللَّهَ قُلْ رصد السهاء طمعاً في استكشاف حقيقتها هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ» ٢٠. أدواتهم هي العين المجردة، ثم العدسات ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهَّ يَسِيرٌ "٦٠. الأطياف من الراديوية والمايكروية... إلى الخلق في كل آن.... التلسكوبات العظمى التي تعتمد على أشعة وينقسم البحث هنا إلى قسمين (أكس) و(كاما)، سواء ما كان منها على أولاً: ولادة الكون:

(هابل) أو (المسابير) التي تطوف الفضاء وترسل بالمعلومات والصور إلى المحطات وقد اجتهد علماء الجيولوجيا أن يقرأوا الأرضية، والتي بعضها تجاوزت حدود

عاشت عليها سواء كانت لحيوان أو نبات قوله تعالى: «إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعْدَ اللهُ وهذه البقايا المتحجرة هي ما نسميه اليوم حَقًّا إِنَّهُ يَبْدَأُ الْخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ بتاريخ الخليقة منذ بدايتها، وقد استطاع وقال تعالى في نفس السورة: «قُلْ هَلْ مِن العلم بوسائله المتقدمة أن يقرأ كثيراً من شُرَكِآئِكُم مَّن يَبْدَأُ الخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ قُل اللهُ

وما تضم من مكونات، ومنذ أن كانت وقال تعالى: «أَوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللهُ ّالْخُلْقَ

البسيطة،... وصولاً إلى أدوات الرصد هذه الآيات الشريفة - بقرينة تعبيرها العالية التقنية التي تعتمد على جميع أنواع بصيغة المضارع - يحتمل أنها تشير إلى تجدد

الأرض، أو في مدار الأرض كتلسكوب فكيف خلق الله تعالى الكون؟ وهل يحق

لعلماء الفيزياء والكونيات هذا السؤال، أم أنه من مختصات علم الإلهيات؟ يبدو أن هذا التساؤل يخطر على بال بعض الفيزيائين!

لنرى ماذا يقول القرآن.

قال تعالى: «أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ وَجَعَلْنَا مِنَ المَّاء كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلًا يُؤْمِنُونَ »<sup>٦٧</sup>.

تتلائم مع النموذج المعياري الذي يسمى بنظرية (الانفجار الكبير)، وهي النظرية الأكثر قبولاً عند علماء الفيزياء، ذكرنا بعض الأدلة عليها فيها مضى. وقال تعالى: ١١٤ «اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا "^٦

وقال: «خَلَقَ السَّهَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا» ٢٠ وهناك احتمالان بدواً في معنى الجملة «بغَيْرِ عَمَدٍ تَرُوْنَهَا"، ذكرهما العلامة الطباطبائي في تفسيره الميزان، وكذا الشيخ مكارم في الأمثل، فقال الأخبر:

١ - فكما ترون أن السماء مرفوعة بدون ولكن بعد نزول هذه الآيات بألف سنة عمد (أي أنها في الأصل بلا عمد كما ترونها تقريبا توصل علم الإنسان إلى أن هذه فعلا).

٢ - إنَّ (ترونها) صفة للعمد فيكون السهاوية لها مقر ومدار ثابت، ولا تستند المعنى: إن السماء مرفوعة بعمد ولكن لا ترونها لأنها غير مرئية! وهذا المعنى هو مستقرة وثابتة في مكانها هو تعادل قوة

(عليه السلام)، ففي رواية الحسين بن خالد، قال: سألت الإمام أبا الحسن الرضا (عليه السلام): ما المقصود في قوله تعالى: «وَالسَّمَاء ذَاتِ الْحُبُكِ» ٢٠٠ قال: «هذه السماء لها طرق إلى الأرض، فقلت له: كيف السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا تكون لها طرق إلى الأرض في الوقت الذي يقول سبحانه وتعالى: «رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بغَيْر عَمَدٍ تَرَوْنَهَا» فأجابه الإمام: «سبحان الله، وهذه الآية بحسب نظر بعض العلماء، أليس الله يقول بغير عمد ترونها؟ قلت بلي، فقال: «ثَمَّ عمد ولكن لا ترونها» ٧٠. إن هذه الآية بالرغم من وجود هذا الحديث الذي يفسرها، فإنها تكشف عن حقيقة علمية لم تكن معروفة عند نزول الآيات الكريمة، لأنه في ذاك الوقت كانت نظرية «بطليموس» في الهيئة تتحكم بكل قواها في المحافل العلمية في العالم وعلى أفكار الناس، وطبقا لهذه النظرية فإن السهاوات عبارة عن أجرام متداخلة تشبه قشور البصل، وإنها لم تكن معلقة وبدون عمد، بل كل واحدة منها تستند إلى الأخرى.

الفكرة غير صحيحة، فالحقيقة إن الأجرام

إلى شيء، فالشيء الوحيد الذي يجعلها

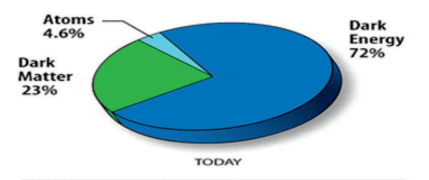
المروى عن الإمام على بن موسى الرضا

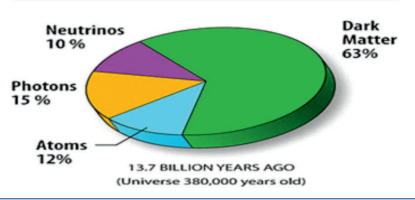




التجاذب والتنافر، فالأولى تربط الأجرام هذا ماذهب إليه تفسير الأمثل للشيخ فيها بينها، والأخرى لها علاقة بحركتها. المكارم، لكن هناك من علماء الفيزياء لبيان أمواج الجاذبية وتعادل قوتي الجذب الكون (في الأسفل). والدفع ٧٣.







110

بغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا» فعلى مستوى العلم فإلى هذا البحث الشيق.. الحديث، ذهب عدّة من علماء الفيزياء الذي تتميز به الجسيات.... وهي لحظة سيطرة قوة الجاذبية الكمية وفيزياء الأوتار الفائقة ٢٦، التي أشرنا إليها في المقدمة بعنوان النظرية النهائية، أو نظرية كل شيء

هذا ما يخص قوله: (خلق...) وأما ١١٦ بخصوص قوله: (رفع...) الوارد في قوله تعالى: «اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ انها أغرب حالات المادة والتي يطلق يلى توصيف لهذه الأوتار، مقاربة لها عن نعرفه من قوانين فيزيائية أكيدة للسوائل، طريق تقنية (التبريد الفائق)، التي تمتاز كما أن تفسير خصائصها غير واضح تماماً حالة السيولة الفائقة لها، وهي حالة خاصة وتعقيدات على مستوى الذرة. سحرية في خصائصها، مما حدى بالعلماء لقد تمكن علماء الفيزياء من تسييل أي

وما يخص الآية الكريمة: «خَلَقَ السَّمَاوَاتِ البنية المعروفة للذرات في عناصر الطبيعة.

المسلمين إلى أن المقصود بها والله العالم، كيف تكون الكون من الناحية الفيزيائية ^ المسلمين إلى أن المقصود بها والله العالم، الإشارة إلى مرحلة خلق الكون (ما قبل تنتاب بعض السوائل حالة من «الجنون» لحظة الانفجار العظيم)... وتشير إلى عندما تقترب درجة حرارتها من الصفر أن الله خلق الكون وفق عمد غير مرئية المطلق (٢٧٣،١٥) مئوية تحت الصفر، إذ «بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا»، وهي إشارة إلى انها تتدفق إلى أعلى دون مقاومة وتنساب [طول بلانك]٥٠، وهو الامتداد أو الطول بلا توقف على جوانب الأوعية الحاوية لها مهملة قوى الاحتكاك والجاذبية كما انه بإمكان هذه السوائل التي توجد في درجات الحرارة البالغة الانخفاض أن تخترق الطوب والدوران بلا توقف في أنبوب من تلقاء نفسها دون أن تخفض من سرعتها.

عَمَدٍ تَرَوْنَهَا"، فهي تشير على قولهم -والله عليها «السيولة الفائقة" Super fluidity)) أعلم- إلى (الأوتار الكونية)٧٧، وفيها (السائل.. العجيب)، حيث تنقض كل ما بها بعض الغازات، مما يؤدي إلى حصول حتى الوقت الحاضر، وهو يثير جدلا

إلى اعتبارها (الحالة السادسة للهادة) بعد (التحويل إلى سائل) جميع الغازات اعتبار (البلازما) حالة رابعة تضاف المعروفة ماعدا واحد: الهيليوم، فلقد للثلاث المعروفة، ومادة النجوم النيوترونية قاوم هذا الغاز جميع المحاولات مما جعل (حالة خامسة) حيث الكثافة العالية وانهيار البعض يعتقد انه غاز دائم لا يمكن



أن يوجد في حالة السيولة أو الصلابة. السيولة فائق التوصيل للحرارة. «كامرلنج اونز" K.Onnes من تحويل الهيليوم إلى سائل.

السيولة إذ نلاحظ أن الهيليوم السائل وبالغة السخونة من الطاقة. يلتصق بأي جسم، وهذه الظواهر الغريبة والتفرق. ٧٩ لا يمكن أن نجدها في أي سائل عادي. والمذهل حقا أن مجموعة من الفيزيائيين بعكس السائل العادى. إذن فالهيليوم فائق جديدة سوف تثير الكثير من الجدل.

ولكن في عام ١٩٠٨ تمكن العالم الهولندي الكون... والأوتار الكونية... والسيولة الفائقة

لحظة بداية الكون أو بتعبير أكثر دقة (بعد ويعد الهيليوم أبسط العناصر «بعد جزء من تريليون تريليون تريليون جزء الهيدروجين»، وعلى الرغم من هذه من الثانية) «التريليون مليون مليون» من البساطة فإن الهيليوم يعتبر من أكثر الانفجار الأعظم Big Bang. كان الكون العناصر غرابة عندما يُحول إلى حالة كله في ذلك الوقت عبارة عن كرة مضطربة

عند درجة حرارة حوالي (۲۷۱) درجة وكانت وقتئذ القوى التي نعرفها: الجاذبية مئوية تحت الصفر يتصرف وكأنه مكون والكهرومغناطيسية والقوة النووية القوية من «مزيج من سائل عادي مع آخر فائق والنووية الضعيفة، التي تحكم الذرات السيولة»، وهذا الجزء الثاني يبدو معدوم مازالت مندمجة في كيان واحد لكن فجأة اللزوجة viscosity أي أنه مثالي السيولة. تغير هذا المحيط الرهيب من الطاقة كما أنه لا يظهر أية مقاومة أو احتكاك المروعة، فقد تخطى الكون درجة حرارة ١١٧ لحركة جسم خلاله بالإضافة إلى أنه لا معينة وبدأت القوى الكونية في الانفصال

وعند سريان الهيليوم السائل عبر أنابيب يزعمون أنهم استطاعوا تهيئة هذه الظروف رفيعة مجهرية نلاحظ انه يتحرك بحرية التي سادت في الكون الوليد في المختبر.. وبسرعة أكبر منها في أنابيب سميكة وهم يعتقدون أنهم تمكنوا من محاكاة عادية. وهذا مناقض للقوانين المألوفة، الصفات الهامة للكون حديث الولادة في «مثل اندفاع السائل عبر ابرة الحقنة الطبية قنينة من الهيليوم السائل المبرد بشدة حتى بتأثير المكبس». كما أن تأثير الحرارة على ما يقرب من الصفر المطلق أي أنه في حالة الهيليوم فائق السيولة. غريب ومحيّر! إذ أن السيولة الفائقة، ويقول هؤلاء العلماء انتقال الحرارة خلاله لحظى وهائل السرعة أن تجاربهم تحمل في طياتها سهات نظرية

وطبقا لهذه النظرية الكونية الحديثة فعندما برد الكون ظهرت بعض العيوب Defects في نسيج الزمكان Space-time تماماً مثلها إلى ثلج.

وربيا كانت هذه «التخضنات» الكونية المسهاة «الأوتار الكونية "Cosmic Strings أرفع من الذرة وطويلة بشكل لا نهائى وذات كتلة هائلة وكانت تمتد عبر الكون كله، وعلى الرغم من غرابة هذه الأجسام بيد أن الأمر البالغ الأهمية هو ذلك التماثل الكونية، فإنها تقدم لنا الحلول لكثير من المشاكل المحيرة التي تواجهنا عند البحث فى أصل الكون وبنيته وقوانينه وبسبب الكتلة الهائلة لهذه الأوتار أمكن لمجالات ١١٨ جاذبيتها الجبارة أن تجذب إليها المجرات الأولية، وبذلك شكلت الاطار للمحتوى المروع للكون.

هذا؟ وهو السؤال المحوري في الموضوع؟ عند تسخينه ثم تركه ليبرد مرة أخرى. وجوابه: أنه عندما يبرد الهيليوم إلى أدنى المطلق، فإنه يتحول فجأة إلى سائل لا يتأثر بالاحتكاك Frictionless Fluid، غريبة حقاً ويسميها الفيزيائيون «السيولة الهيليوم فائق السيولة مع بعضها البعض في والسيولة الفائقة سوف تكون صحيحة،

تتابع قريب وفي «خطوة» موحدة ومنظمة. وفي هذه الحالة الغريبة فإن الهيليوم يشبه إلى حد كبير «الفراغ" vacuum في الفضاء، إذ تتكون عدة شوائب متبلورة في الماء المتجمد يمكن للجسيمات دون الذرية أن تتحرك خلال الهيليوم فائق السيولة دون أن تلاقى أية مقاومة وتتكون أحيانا تموجات دقيقة تلقائية مثل الجسيهات الافتراضية ^ المجانب al particles، التي تظهر وتختفي فجأة في زمن متناهى الصغر في «فراغ» الكون.

الشديد للمعادلات الرياضية التي تفسر كلا من انتقال الهيليوم السائل إلى حالة السيولة الفائقة، وتلك التحولات التي يعتقد الفيزيائيون أنها حدثت في الكون الوليد عندما برد وكوَّن «الأوتار الكونية». أي انه يمكن للفيزيائيين استخدام نفس المعادلات التي تصف خلق الأوتار الكونية لكن ما هي علاقة الهيليوم السائل بكل للتنبؤ بها سيحدث للهيليوم فائق السيولة

والواضح ان السائل فائق السيولة بعد درجة حرارة ممكنة على الإطلاق أي الصفر تسخينه سوف يخلق عدداً من الحركات الدوامية vortices، التي يمكن تفسيرها بنفس المعادلات الرياضية التى تشرح كما يحدث للسوائل الأخرى وهي حالة تكوين الأوتار الكونية فإذا ظهر العدد المتوقع مسبقا من الدوامات فإن الرياضيات الفائقة". وعندئذ تتدفق معظم ذرات التي تفسر كلا من تكوين الأوتار الكونية



ومن ثم يعد هذا تعزيزاً لصحة «نظرية الأوتار الكونية».

هذا الافتراض العلمي. كيف؟

هيليوم إلى نحو ٠٠٠، من الدرجة المئوية غامضة تقع في بؤرة الاهتمام العلمي في فوق الصفر المطلق وهي درجة حرارة أسفل الحاضر والمستقبل. خط الانتقال من حالة السيولة العادية إلى ثانياً: مصير الكون: حالة السيولة الفائقة. ثم أطلقوا «نيوتروناً» ١ -على مستوى الخطاب الديني جسيم دون ذرى متعادل الشحنة خلال والمنطلق في هذا الموضوع طبعاً هو قوله السائل الفائق السيولة، عمل على تسخين تعالى في الآيات المتقدمة: «ثم يعيده» منطقة تبلغ نحو ٠,٠٠١ من السنتيمتر وبالاستنارة من قوله تعالى: «يَوْمَ نَطُوى بطاقة تكفى بالضبط لتغييرها إلى سائل السَّهَاء كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُب كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ عادي لمدة تقدر بحوالي واحد من مليون خَلْقِ نُّعِيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ ١٠٠» من الثانية. وعند تبريد هذه المنطقة مرة وقوله: «وَمَا قَدَرُوا اللهُ َّحَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ ٢١٩ أخرى إلى حالة السيولة الفائقة تكونت جمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ الدوامات الدقيقة وعملت الاسطوانة مَطْويَّاتٌ بيَمِينهِ» ٨٠٠ netic Detector، ووجد الفيزيائيون أن وهو عدد يتفق تماماً مع توقعات الافتراض المجمل والمفصَّل، والله العالم. العلمي بوجود علاقة بين تكوين الأوتار وفي معنى (السجل) قال القمي، على الكونية والسيولة الفائقة.

وهكذا ثبت أن الهيليوم فائق السيولة الذي اسم الملك الذي يطوي الكتب ومعنى

أجرى الباحثون عليه تجاربهم نموذج جيد للكون المبكر مما حدا بالعلماء إلى البحث وقد نجح بعض العلماء في اختبار صحة في مشاكل كونية عميقة أخرى بدءاً من (مصدر الجاذبية) حتى ندرة وجود (المادة لقد بدأوا بتبريد اسطوانة دوارة محتوية على المضادة) Anti Matter ^١ وهي أمور كونية

الدوارة على تقوية الدوامات والمحافظة فالمقطع الأول (ثم نعيده) المتكرر في آيات عليها لفترة طويلة تكفى لتحديد مكانها عدة والتي سبق الكلام عنها في الفقرة بواسطة جهاز كاشف مغناطيسي -Mag السابقة، يشير إلى أصل الفكرة، وهي إعادة الخلق من قبله تعالى، وتشير الأخرى، إلى إطلاق نيوترون واحد ينشئ عدداً من كيفية هذه الإعادة (يَوْمَ نَطْوي السَّمَاء كَطَيِّ الدوامات يصل إلى نحو عشرين دوامة السِّجِلِّ لِلْكُتُب)، فكأن النسبة بينهما نسبة

بن إبراهيم في تفسيره: «قال: السجل



نر اناً»^۸.

حجر کان یکتب فیه، ثم سمی کل ما يكتب فيه سجلاً،قال تعالى: «كطى السجل للكتب» أي كطيه لما كتب فيه حفظاً له»، انتهى ٥٠٠. وقال السيد الطباطبائي في الميزان في سياق تفسير هذه الآية، بعد نقل هذا القول فهمه للآية بقوله: «وعلى هذا فقوله: منه عين ولا أثر. ولتطبيق هذا التشبيه بين بالقدرة الإلهية كما قال: «والسماوات وإن غاب عن غيره. فطى السماء على هذا يعزّ علينا)» ٠٦٠. (رجوعها إلى خزائن الغيب بعد ما نزلت ٢- مصر الكون من وجهة النظر الفيزيائية

يطويها أي يفنيها فتتحول دخاناً والأرض منها وقدرت) كهاقال تعالى: «وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزِّله إلا بقدر وقال الراغب في المفردات: «والسجل قيل: معلوم» [الحجر: ٢١] وقال مطلقا: «وإلى الله المصر» [آل عمران: ٢٨] وقال: «إن إلى ربك الرجعي» [العلق: ٨]. ولعله بالنظر إلى هذا المعنى قيل: إن قوله: «كما بدأنا أول خلق نعيده» ناظر إلى رجوع كل شيء إلى حاله التي كان عليها حين ابتدء خلَّقه المعنى: «وهذا أوضح معنى قيل في معنى وهي أنه لم يكن شيئا مذكوراً كما قال تعالى هذه الكلمة وأبسطه». وبني على هذا «وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئا»[مريم: ٩]، وقال: «هل أتى على الانسان حين من (للكتب) مفعول (طي) كما أن (السجل) الدهر لم يكن شيئا مذكوراً» [الدهر: ١]. فاعله، والمراد أن السجل وهو الصحيفة وهذا معنى ما نسب إلى ابن عباس أن معنى المكتوب فيها الكتاب إذا طوي انطوى بطيِّه الآية يهلك كل شيء كما كان أول مرة. ١٢٠ الكتاب وهو الألفاظ أو المعاني التي لها نوع وهو وإن كان مناسبا للاتصال بقوله: «يوم تحقق وثبوت في السجل بتوسط الخطوط نطوى السماء» الخ. ليقع في مقام التعليل والنقوش، فغاب الكتاب بذلك ولم يظهر له، لكن الأغلب على سياق الآيات السابقة بيان الإعادة بمعنى (إرجاع الأشياء بعد طيِّ السجل للكتب وطي الساء - محل فنائها لا الإعادة بمعنى إفناء الأشياء البحث - قال: «كذلك السهاء تنطوى وإرجاعها إلى حالها قبل ظهورها بالوجود. فظاهر سياق الآيات أن المراد نبعث الخلق مطويات بيمينه» [الزمر: ٦٧] فتغيب عن كما بدأناه فالكاف في قوله: «كما بدأنا أول غيره ولا يظهر منها عين ولا أثر، غير أنها خلق نعيده» للتشبيه و «ما» مصدرية و لا تغيب عن عالم الغيب وإن غاب عن «أول خلق» مفعول «بدأنا». والمراد: (أنا غيره، كما لا يغيب الكتاب عن السجل نعيد الخلق كابتدائه في السهولة من غير أن



ونعود لنرى ماذا يقول علم الفيزياء ھي:

تسطح رقعة صغير منها فبقي لديهم: ... لاحظ الأشكال الثلاثة أدناه.

النموذج الثاني: (الكون المفتوح)، وهو والفلك الحديث حول مصير الكون؟ الكون الذي تتحكم فيه هندسة القطع هناك ثلاثة نهاذج هندسية للكون يترتب الزائد، وفي هذا الكون يكون (مجموع زوايا على اعتهاد أحدها وإثباته من قبل العلماء المثلث أقل من١٨٠ درجة ويكون هناك تصور مصير الكون المستقبلي، والنهاذج عدد لانهائي من الخطوط المتوازية) ويكون الكون على شكل (سرج الحصان)

النموذج الأول: (الكون المسطح)، الذي النموذج الثالث: (الكون الكروي)، تحكمه الهندسة الإقليدية (حيث مجموع وهو الكون الذي لا يشبه الأرض حيث زوايا المثلث ١٨٠ درجة، وأن الخطوط (الخطوط المتوازية تتلاقى فيه في نهاية المتوازية لا تتلاقى). إلا أن العلماء المطاف ومجموع زوايا المثلث فيه أكبر استبعدوا هذا الاحتمال لأنهم وجدوا من من١٨٠ درجة) ولأن الفضاء يتقوس الخطأ افتراض الكون الإقليدي (المنبسط) منكفئاً على نفسه يكون الكون الكروي قياساً على الأرض المسطحة المستنتج من منتهياً – أي ليس لانهائي –وبلا حدود $^{\wedge}$ 



171

الأمر في معرفة هندسة الكون، ومن ثم العظيم (Big bang) وأنه صائر إلى التكهُّن بمصره هو مقارنة كثافة الكون بالكثافة الحرجة. فإذا كانت كثافة الكون في توسعه إلى الأبد، ومعنى ذلك أن الكون المعوقات الكثرة وضيق الوقت. مفتوح (النموذج الثاني).

الانسحاق العظيم

الحرجة، فإن الكون سيعاني من الانسحاق والانهيار على نفسه ويكون حينئذ الكون كروياً مغلقاً على نفسه (النموذج الثالث). إن اكتشاف المادة المظلمة (-Dark mat ter)^^ في الكون والتي تشكِّل مع الطاقة ١٢٢ المظلمة حوالي ٩٦٪ من الكون جعلت العلماء يتأكدون أن كثافة الكون تزيد على الكثافة الحرجة، وبالتالي فإن الكون له شكل كروى مغلق.

ومعنى ذلك أن (الانسحاق العظيم) هو المصير الذي ينتظر الكون.

وهذا النموذج الذي طرحه علماء الفلك اليوم على أنه المصير النهائي للكون قد نطق به القرآن الكريم - على الظاهر - في الآية ذَلِكَ لآيَاتٍ لِّقَوْم يَسْمَعُونَ»٩٣. المتقدمة.

وقد أشار إلى ذلك آينشتاين في نظرية والنهار اللذان هما من الظواهر الكونية (النسبية العامة) على حدِّ قول الفيزيائي الفلكي (ستيفن هوكنج) حيث ذكر: «إن

ويقول الفلكيون أن الشيء الذي سيحسم الزمكان بدأ في متفرد هو لحظة الانفجار الانسحاق العظيم (Big crunch)»^٩٠.

أقل من الكثافة الحرجة فإن الكون سيستمر هذا ما تسنى لنا بحثه في هذا الموضوع رغم

وقد بقى من آيات هذه السورة المباركة مما يرتبط ظاهراً بأمور كونية:

وأما إذا كانت كثافة الكون أكبر من الكثافة ١ - قوله تعالى: «هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ خِياء وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللهُ ذَلِكَ إلا " بِالْحُقِّ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ "٩٠.

وما يصلح بحثه في ضوء الشمس، ماهيته وخصائصه وتفسير العلم الحديث له والفرق بينه وبين نور القمر، وهو من المواضيع الشيقة تبحث في علم الفلك الحديث وكذا في الفيزياء النووية ٩١٠.

 ٢- قوله تعالى: «إِنَّ فِي اخْتِلاَفِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض لآيَاتٍ لِّقَوْم يَتَّقُونَ »<sup>٩٢</sup>.

وكذا قوله تعالى: «هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ فِي

والآيتان كما هو وًاضح تتضمنان ذكر الليل الواضحة والتي تتكرر يوميا على سطح الأرض، يبحث في سبب حصولهما وهو



١- العنكبوت: ٢٠.

٤- يبلغ طول الوتر الفائق: ١٠-٣ أي جزء من الف مليون مليون مليون مليون من السنتمتر الواحد.

٥- تسمى الجسيات التي تنقل موجات الجاذبية " (الكرافيتونات) - gravetons

٦- الذاريات: ٤٧.

٧- الطارق: ١-٤.

٨- التكوير: ١٥ - ١٦.

٩- أبو الحسين، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج٢، ص٢٢٣.

١٠ - البقرة: ٢.

١١ - الإسراء: ١٢.

١٢ – القمر: ٥٢ – ٥٣.

١٣ - النبأ: ٢٩.

١٤ - النحل: ٨٩.

١٥ - الحج: ٧٠.

١٦ - النمل: ٧٥.

١٧ - الانعام: ٥٥.

١٨ - الرعد: ٤٣.

١٩ - يس:١٢.

٢٠ - الصفَّار، محمد بن الحسن، بصائر الدرجات:

ص٢١٤، الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي:

ج۱، ص۲۲۹.

٢١- الصدوق، محمد بن على بن الحسين، التوحيد، ص٢٢٧.

٢٢- النعماني، محمد بن إبراهيم، كتاب الغيبة،

دوران الأرض حول نفسها كل (٢٤ الهوامش: ساعة)... وغيره.

وفي الختام أشكر الله تعالى أن وفقني ومنحني ٢- يونس: ١٠١. العزم ودلّني على هذا الهدف وهو استكناه ٣- فصلت: ٥٣. عظمة الخالق تعالى من خلال معرفة عظمة ما خلق، وآخر دعوانا أن الحمد لله رتِّ العالمين وصلى الله على الحبيب المصطفى و آله الطاهرين.

174

ص۱۳۳.

٢٣ - العنكبوت: ٦٩.

٢٤- انظر: الحلي، الحسن بن سليمان، مختصر بصائر الدرجات، ص١١٧.

٢٥- المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الإرشاد، ٢٦ - السجدة: ٥.

ج۲، ۱۸۶.

٢٦ - طه: ٤.

٢٧ – الفرقان: ٦.

۲۸ – البقرة: ۱٤٠.

٢٩ - البقرة: ٥٥٧.

۳۰ الحج: ۷۰.

٣١- يراجع بحث: خلق السّماوات والأرض في ستّة أيّام، أ. د. حسين يوسف راشد عمري، موقع جامعة مؤتة الأردن: (mutah.edu.jo /eijaz)،

بتصرف، واختصار، وتوضيح.

المفردات في غريب القرآن، ص٠٠٤.

٣٣- الحجر: ١٦-١٨.

٣٤ - يونس: ٣٠

٣٥- الأعراف: ٥٤.

٣٦- الفرقان: ٥٩.

٣٧ هود: ٧.

٣٨ - السجدة: ٤.

٣٩ ق: ٣٨.

٠٤ - الحديد: ٤.

٤١ - فصلت: ٩-١٢.

٤٢ - يراجع: الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن، ج٢، ص٣٩٧.

٤٣- الصدوق، محمد بن على بن الحسين، التوحيد، ص٣٢٠.

٤٤ - الفخر الرازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير، ج١٤، ص٩٩.

٥٤ - القمى، على بن إبراهيم، تفسير القمى، ج١،

٤٧ - المعارج: ٤.

٤٨- المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الاختصاص، ص٢٠٠.

٤٩ - الصدوق، محمد بن على بن الحسين، الخصال، ص ۲۳۹.

•٥- الصدوق، محمد بن على بن الحسين، التوحيد، ص٢٧٧.

٥١ - القمى، على بن إبراهيم، تفسير القمى، ج٢، ص ۱۶۸.

٥٢ - الطوسي، محمد بن الحسن، الأمالي، ص٣٦. ٣٢-الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، ٥٣- انظر: الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج١٣، ص٩٧.

٤٥- نظرية عن أصل الكون وتطوره، تقول بأن الكون انطلق منذ حوالي ١٥ مليار سنة من حالة أولية كانت بمثابة (نقطة) صغيرة جداً ذات طاقة وكثافة هائلتين وخاضعة لانضغاط مفرط جداً، وهو منذ ذلك الحين في حالة تمدد وتوسّع.

٥٥ يؤيد هذه الحقيقة قوله تعالى ، وَالسَّمَاء بَنَيْنَاهَا بأيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ»

٥٦- تقدم الإشارة إليها، وهي النظرية التي سادت في مطلع القرن العشرين بشقيها، النسبية الخاصة ١٩٠٥، ثم النسبية العامة ١٩١٥، والتي قلبت مفاهيم العلم رأساً على عقب، ولم تدع للفيزياء الكلاسيكية من ثابت سوى سرعة الضوء (٣٠٠ ألف كم أثا في الفراغ) لجميع الراصدين على

اختلاف حالاتهم من الحركة أو السكون، وكذا

ثبات قوانين الفيزياء في جميع المراجع. وما عدى ٦٤ - يونس: ٣٤.

ذلك فكل شيء نسبي من المكان والزمان وسرع ٦٥ - النمل: ٦٤.

الأجسام والحركة والسكون و ... يظهر أثر ذلك ٦٦ - العنكبوت: ١٩.

حينها تتحرك الأجسام بسرع عالية جداً تقارب ٦٧ - الأنبياء: ٣٠.

سرعة الضوء، فالزمان قابل للاستطالة (التباطؤ). ٦٨ - الرعد: ٢.

كما أن النسبية وحدت الكثير من المفاهيم مما كانت ٦٩ - لقمان: ١٠.

النظريات السابقة تعتبرها مختلفة ومنفصلة:

كتوحيد المادة والطاقة وفق المعادلة الشهيرة:

(E= M \* C<sup>2</sup>) (الطاقة = المادة ، مربع سرعة الضوء)، ص ٣٢٨.

وتوحيد المكان والزمان بمتصل (الزمكان)، وتكافؤ التسارع (التعجيل) مع المجال التثاقلي الثقلين، ج٤، ص٠٠٤.

(الجذي).

 ٥٧ متعدد الأكوان أو الـ Multi-universe هو تفسير كتاب الله المنزل، ج٧، ص٣٢٨ - ٣٢٩. معاً الوجود بأكمله... ومتعدد الأكوان مفترض غير مباشر من خلال آثارها الجاذبية. في علم الكونيات والفيزياء والفلك والفلسفة ٥٧- طول بلانك: المقصود أن الكون قبل لحظة واللاهوت والخيال العلمي. وقد تأخذ الأكوان المتوازية في هذا السياق أسماء أخرى كالأكوان يساوى (١٠)٣٣سم، وله عشرة أبعاد رياضية. البديلة أو الأكوان الكمية أو العوالم المتوازية أو ٧٦- الخضر، أسامة على، موسوعة القرآن الوقائع البديلة أو خطوط الزمن البديلة، إلخ. والكون، ص٧٩٨. منقول باختصار عن موسوعة ويكيبيديا العلمية ٧٧- الأوتار الكونية: في عام ١٩٨٥م طرح

> على الانترنت. ۸۵ - يونس: ۱۰۱.

٥٩ - العنكبوت: ٢٠.

٦٠ - البقرة: ١٦٤.

٦١ - آل عمران: ١٩٠.

٦٢ - يراجع: القرآن وإعجازه العلمي، موقع .al-shia.org

٦٣ - يونس: ٤.

۷۰ – الذاريات: ۷.

٧١- القمى، على بن إبراهيم، تفسير القمى، ج٢،

٧٧- الحويزي، عبد على بن جمعة، تفسير نور

٧٣- انظر: الشيرازي، ناصر مكارم، الأمثل في

عبارة عن المجموعة الافتراضية المكونة من عدة ٧٤ مادة لا تصدر أي إشعاع وبالتالي لا يمكن أكوان - بها فيها الكون الخاص بنا - وتشكل رؤيتها، لكن تم الاستدلال على وجودها بشكل

الانفجار العظيم كان في حجم طول بلانك الذي

الفيزيائي (إدوارد وتين) فرضية علمية، تقول: إن الكون يحتوى على أوتار كونية قد تخلقت عندما كان عمر الكون (١٠) - " ثانية. وهي أو تار طويلة وثقيلة جداً ولا يمكن رؤيتها على الإطلاق. ويقول الفيزيائي (بول ديفيس) في كتابه (أسطورة المادة): (لو تصورنا أن وترا طوله الكون كله لو تكور فلا يشغل من الفراغ إلا أقل من حجم الذرة

170



وأن وزنه يساوى كوكبة فائقة من (عدة كوكبات مجرية)، ويرى (وتين): أن هذه الأوتار الكونية كان لها الدور الحاسم في تكوين المجرات.

٧٨- هذا المقطع من البحث، مزيج من المعلومات المتراكمة للكاتب مع الاستفادة من الكتب التخصصية ومنتديات ومواقع الانترنت.

٧٩ - وبتعبير آخر لعلماء الاختصاص: كان الكون في حالة من التناظر الفائق

(super symmetry) تندمج فيه جميع القوى المذكورة، سرعان ما بدأت بالانفصال الواحدة تلو الأخرى، بدءاً بقوة الجاذبية مع تبرد الكون. الكاتب

٨٠ اصطلاح في ميكانيكا الكم يطلق على وأخرى ينتهى فيها. جسيات تنبثق من الخلاء على نحو لحظى حاملة ٨٨- تم تعريفها سابقاً. طاقة مستعارة، لكنها سرعان ما تفنى بعضها البعض، فتتلاشى معيدة طاقتها المستعارة. عن كتاب التناظر والكون الجميل)، ليون م. ليديرمان، وكريستوفرت. هيل، ص٦٢٥.

> ٨١- في فيزياء الجسيمات، المادة المضادة هي امتداد لمفهوم (الجسيم المضاد للمادة)، حيث تتكون المادة المضادة من جسيهات مضادة بنفس الطريقة التي تتكون منها المادة العادية من جزيئات. على سبيل المثال، الإلكترون المضاد (البويزترون، هو إلكترون ذو شحنة موجبة (، والبروتون المضاد (بروتون ذو شحنة سالبة) يمكن أن يشكلان ذرة مضاد الهيدروجين بنفس الطريقة التي يشكل بها الإلكترون والبروتون ذرة هيدروحين عادية. وعلاوة على ذلك، فإن خلط المادة مع المادة المضادة يؤدي إلى فناء كل منها، وبنفس الطريقة تفني الجسيمات والجسيمات المضادة، مما يؤدي إلى ظهور

طاقة كبيرة من الفوتونات (أشعة جاما) أو غيرها من أزواج من الجسيات والجسيات المضادة. منقول عن موقع (ويكيبيديا) على الانترنت.

۸۲ - الأنبياء: ۱۰۶ .

۸۳ – الزمر: ۲۷.

٨٤ - القمى، على بن إبراهيم، تفسير القمى، ج٢، ص٧٧.

٨٥- الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، ص٢٩٩.

٨٦ الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٤، ص٣٢٨.

٨٧- أى ليس هنالك مناطق يبدأ منها الكون

٨٩- الخضر، أسامة على، موسوعة القرآن والكون، ص١٠٨-٨١١، بتصرف يسير.

۹۰ - پونس: ٥.

٩١- التي تعني بدراسة مكونات أنوية ذرات العناصر والتفاعلات النووية بينها، التلقائية منها التي تحدث بشكل طبيعي، أو الصناعية، التي تتم بتدخل الإنسان في ١. الانشطار النووي، وذلك في القنابل النووية، أو في الأغراض السلمية كالطب وانتاج الكهرباء، ٢.الاندماج النووى الحراري، والأخير هو ما يحدث في باطن الشمس والنجوم الأخرى. الكاتب

٩٢ - يونس:٦.

٩٣ - يونس: ٦٧.



### المصادر

١. القرآن الكريم.

٢. أبو الحسين، أحمد بن فارس، معجم مقاييس اللغة، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، قم،
١٤٠٤هـ.

٣. الحلي، الحسن بن سليمان، مختصر بصائر الدرجات، المطبعة الحيدرية، النجف، ١٣٧٠هـ.
٤. الحويزي، عبد علي بن جمعة، تفسير نور الثقلين، مؤسسة إسماعيليان، قم، ط٤، ١٤١٢هـ.

ه.الخضر، أسامة علي، القرآن والكون من الانفجار العظيم إلى الانسحاق العظيم،المكتبة العصرية، بيروت، ٢٠٠٧م.

7. الراغب الأصفهاني، الحسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ط١، ١٤٣٠.

٧. الصدوق، محمد بن علي بن الحسين، التوحيد، منشورات جماعة المدرسين في الجوزة العلمية، قم. ٨. الصدوق، محمد بن علي بن الحسين، الخصال، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط١، ١٤١٠هـ.

٩.الصقار، أبو جعفر محمد بن الحسن، بصائر الدرجات، مطبعة الأحمدي، طهران، ٤٠٤هـ.
١٠.الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، منشورات جماعة المدرسين، قم، مكتبة أهل البيت الكومبيوترية، بدون ذكر تاريخ النشر.
١١.الطوسي، محمد بن الحسن، الأمالي، دار الثقافة، قم، ط١، ١٤١٤هـ.

17. الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان في تفسير القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٠٩هـ.

۱۳. غرين برايان، الكون الأنيق، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ط١، ٢٠٠٥.

الفخر الرازي، محمد بن عمر، التفسير الكبير، ط۳، بدون ذكر الناشر وتاريخ النشر.
القرآن وإعجازه العلمي، موقع:

### .al-shia.org

١٦. القمي، على بن إبراهيم، تفسير القمي،
مؤسسة دار الكتاب، قم، ط٣، ٤٠٤هـ.

۱۷.الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، مطبعة حيدرى، طهران، ۱۳۶۳هـ.ش.

11. ليون م. ليديرمان، وكريستوفر ت. هيل، التناظر والكون الجميل، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ط١، ٢٠٠٩.

19. المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الاختصاص، دار المفيد، بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ. ٢٠. المفيد، محمد بن النعمان، الإرشاد، دار المفيد، بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ.

٢١. مكارم الشيرازي، ناصر، الأمثل في تفسير
كتاب الله المنزل، مكتبة أهل البيت الكومبيوترية،
بدون ذكر الناشر وتاريخ النشر.

٢٢. موسوعة ويكيبيديا العلمية على الانترنت.

٢٣. موقع جامعة مؤتة الأردن:

.(mutah.edu.jo/eijaz)

٢٤. النعاني، محمد بن إبراهيم، كتاب الغيبة، مطبعة مهر، قم، ط١، ٢٤٢هـ.





### **Summary:**

The scientific study, by professionals of the Quran Contribute to deepening our understanding of him, and the manifestation of the scientific aspects of likeness And is therefore a victory for the Koran. It also allows them to set off from the Koranic truth to straighten their education and development. As a result of this research reflects the understanding of the researcher. was valid in part or in full, the grace of God Almighty. Whatever the case, the human effort susceptible of right and wrong, and the Holy Quran and Hadith severed breasts they had the absolute health. nor latrehma shortage. This is a modest attempt depending on the data of modern science at the hands of physics, astronomers and cosmology in the twentieth century, organized

to the adage of religious heritage; for the sake of a deeper understanding of the Book of Allah Aziz, who invited us, it is even ordered us to walk and to consider the creation, where he said: "Say: Travel the earth and see how He originated creation, then Allah creates Growing Hereafter. The God over all things. "and said:" Say: Behold what is in the heavens and the earth. "It is obvious that meet this call materialize in orders higher the document and leaning on scientific facts deeper. and theories proved practical experiences based on mathematical equations correct for granted, as well as to theoretical physics backed Astronomical observations that have evolved largely brilliant.





