
يا صاحبَ القُبَّةِ البَيضاءِ

يــــــــا 
صاحبَ القُبَّةِ البَيضاءِ في النَّجَـــــفِ

مَن زارَ قَبركَُ واسْتَشفى لَدَيكَ شُفِي
زوروا أَبا الَحسَنِ الهادي لَعَلَّكُـــــــــمُ

ِ تُظَون بالأجرِ والإقبالِ والزُّلَف 
زوروا لِمَن تُسْمَعُ النَّجوى لَديهِ فَمَنْ

يزَرهُ بالقَبِر مَلهوفاً لَديهِ كُفِــــــــي
إذا وَصَلْ فاَحْرمِْ قـبَْلَ تَدْخُلَهُ

مُلَبِّيـــــاً وإسْعَ سَعْياً حَولَهُ وطـُـــــفِ
حَتَّ إذا طِفْـــــــتَ سَبْعاً حَولَ قـبَُّتِهِ

تَأمَّــــلْ البابَ تـلَْقى وَجْهَهُ فَقِــــــــفِ
وقُل سَلامٌ من الله الســـــــــلامِ على

أَهــــلِ السلامِ وَأهلِ العلمِ والشـــرَفِ



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م



إشارة إلى كتاب وزارة التعليم العالي والبحث العلمي / دائرة البحث والتطوير
 المرقم 5049 في 2022/8/14 المعطوف على إعمامهم المرقم 1887 في 2017/3/6

 تعُدّ مجلة القبة البيضاء مجلة علمية رصينة ومعتمدة للترقيات العلمية. 



رئيس التحرير 
أ . د . سامي حمود الحاج جاسم

التخصص/تاريخ إسلامي
الجامعة المستنصرية/ كلية التربية

مدير التحرير 
حسين علي محمّد حسن 

التخصص/لغة عربية وآدابها
دائرة البحوث والدراسات/ديوان الوقف الشيعي

هيأة التحرير 
أ. د . علي عبد كنو

التخصص / علوم قرءان /تفسير
جامعة ديالى / كليةالعلوم الإسلامية

أ. د . علي عطية شرقي 
التخصص/ تاريخ إسلامي

جامعة بغداد/ كلية التربية ابن رشد
أ. م . د . عقيل عباس الريكان 
التخصص/ علوم قرءان تفسير

الجامعة المستنصرية/ كليةالتربية الأساسية
أ. م . د.أحمد عبد خضير

التخصص/ فلسفة
الجامعة المستنصرية / كليةالآداب 

م.د. نوزاد صفر بخش
التخصص/ أصول الدين

جامعة بغداد/ كلية العلوم الإسلامية
أ.م . د . طارق عودة مري

التخصص/ تاريخ إسلامي
جامعة بغداد/ كلية العلوم الإسلامية

هيأة التحرير من خارج العراق
أ . د . مها خير بك ناصر 

الجامعة اللبنانية / لبنان/لغة عربية..لغة
أ . د . محمّد خاقاني 

جامعة اصفهان / إيران / لغة عربية..لغة
أ . د . خولة خمري

جامعة محمّد الشريف / الجزائر /حضارة وآديان..أديان
أ . د . نور الدين أبو لحية 

جامعة باتنة / كلية العلوم الإسلامية / الجزائر
علوم قرءان/ تفسير

التدقيق اللغوي 
أ . م . د .علي عبدالوهاب عباس

التخصص / اللغة والنحو
الجامعة المستنصرية/ كليةالتربية الأساسية

الترجمة 
أ . م . د .رافد سامي مجيد
التخصص/ لعة إنكليزية

جامعة الإمام الصادق)عليه السلام(كلية الآداب

عمار موسى طاهر الموسوي
مدير عام دائرة البحوث والدراسات

المشرف العام 

فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م
تصدر عن دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي



العنوان الموقعي 
مجلة القبة البيضاء 

جمهورية العراق
 بغداد /باب المعظم 
مقابل وزارة الصحة 

دائرة البحوث والدراسات 
الاتصالات 
مدير التحرير

07739183761
صندوق البريد / 33001 

الرقم المعياري الدولي
ISSN3005_5830

رقم الإيداع 
 في  دار الكتب والوثائق)1127(

 لسنة 2023
البريد الالكتروني

إيميل
off_research@sed.gov.iq

الرقم المعياري الدولي 
)3005-5830(

فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م
تصدر عن دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي



دليل المؤلف...............
1-إن يتسم البحث بالأصالة والجدة والقيمة العلمية والمعرفية الكبيرة وسلامة اللغة ودقة التوثيق. 

2- إن تتوي الصفحة الأولى من البحث على:  
أـ عنوان البحث باللغة العربية .

ب ـ اسم الباحث باللغة العربية . ودرجته العلمية وشهادته.
ت ـ بريد الباحث الإلكتروني.

ث ـ ملخصان أحدهما باللغةِ العربية والآخر باللغةِ الإنكليزية.
ج ـ تدرج مفاتيح الكلمات باللغة العربية بعد الملخص العربي.

3-أن يكونَ مطبوعًا على الحاسوب بنظام) office  Word(  2007 او 2010( وعلى قرص ليزري مدمج 
)CD( على شكل ملف واحد فقط )أي لا يُزَّأ البحث بأكثر من ملف على القرص( وتزُوَّد هيأة التحرير بثلاث 
نسخ ورقية وتوضع الرسوم أو الأشكال، إن وُجِدت، في مكانِا منَ البحثِ، على أن تكونَ صالحةً مِنَ الناحيةِ الفنيَّة 

للطباعة. 
 .) A4 ( خمس وعشرين صفحة من الحجم )4-أن لا يزيدَ عدد صفحات البحث على )25

APA  5. يلتزم الباحث في ترتيب وتنسيق المصادر على الصغية
6-أن يلتزم الباحث بدفعِ أُجُور النشر المحدَّدة البالغة )75،000( خمسة وسبعين الف دينار عراقيّ، أو ما يعادلها 

بالعملات الأجنبية. 
7-أن يكونَ البحثُ خاليًا مِنَ الأخطاءِ اللغوية والنحوية والإملائيَّة. 

8-أن يلتزم الباحث بالخطوط وأحجامِها على النحو الآتي: 
 أـ اللغة العربية: نوع الخط )Arabic Simplified( وحجم الخط )14( للمتن. 

 ب ـ اللغة الإنكليزية: نوع الخط ) Times New Roman ( عناوين البحث )16(.  والملخصات )12(. أما فقرات البحث 
الأخرى؛ فبحجم )14( . 

9-أن تكونَ هوامش البحثِ بالنظام التلقائي )تعليقات ختامية( في ناية البحث. بحجم 12. 
10-تكون مسافة الحواشي الجانبية )2.54( سم والمسافة بين الأسطر )1( . 

11-في حال استعمال برنامج مصحف المدينة للآيات القرآنية يتحمل الباحث ظهور هذه الآيات المباركة بالشكل الصحيح من 
عدمه، لذا يفضل النسخ من المصحف الالكتروني المتوافر على شبكة الانترنيت. 

12-يبلَّغ الباحث بقرارِ صلاحيَّة النشر أو عدمها في مدَّةٍ لا تتجاوز شهرين من تاريخ وصولهِ إلى هيأةِ التحرير. 
لةٍ في مدَّةٍ  13-يلتزمُ الباحث بإجراءِ تعديلات المحكّمين على بحثهِ وفق التقارير المرسلة إليهِ وموافاةِ المجلة بنسخةٍ مُعدَّ

لا تتجاوزُ )15( خمسة عشر يومًا. 
14-لا يحق للباحث المطالبة بمتطلبات البحث كافة بعد مرور سنة من تاريخ النشر. 

15-لاتعاد البحوث الى أصحابها سواء قبلت أم لم تقبل. 
16-دمج مصادر البحث وهوامشه في عنوان واحد يكون في ناية البحث، مع كتابة معلومات المصدر عندما يرد لأول مرة. 

17-يخضع البحث للتقويم السري من ثلاثة خبراء لبيان صلاحيته للنشر. 
18-يشترط على طلبة الدراسات العليا فضلًا عن الشروط السابقة جلب ما يثبت موافقة الاستاذ المشرف على 

البحث وفق النموذج المعتمد في المجلة.
19-يحصل الباحث على مستل واحد لبحثه، ونسخة من المجلة، وإذا رغب في الحصول على نسخة أخرى فعليه 

شراؤها بسعر )15( الف  دينار.
20-تعبر الأبحاث المنشورة في المجلة عن آراء أصحابها لا عن رأي المجلة. 

21-ترسل البحوث على العنوان الآتي: )  بغداد – شارع فلسطين المركز الوطني لعلوم القرآن( 
 أو البريد الألكترونّي: )off_research@sed.gov.iq ( بعد دفع الأجور في الحساب المصرفي العائد إلى الدائرة.

22-لا تلتزمُ المجلة بنشر البحوث التي تُلُّ بشرطٍ من هذهِ الشروط .
م. م. مريم محمود عبد الله    

 



 محتوى العدد )9(جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م المجلد الثاني
اسم الباحثعنوانات البحوث

أ. م. د. إبراهيم سلمان قاسم  
م. د. سامر علي عبد الحسن

م. د. سعد محمود عبد الجبار

م. علي وليد ناصر

م. م. سماح إبراهيم أسماعيل 

م. م. عبد الكريم عبد الحسين عبد
م. م. مريم محمود عبد الله    

آيات ناصر حسن

الباحث: محمد جواد كاظم

م. م. نوال مكي علي

م. م. سمير حسين خلف
م.م محسن فالح محمد

م.م ابراهيم صادق صدام
م.م. رفل تسين علي

أ.د. أحمد سمير محمد ياسين
تيسير عبد السلام ست

أ.م. د. حسين رشك خضير
مصطفى عبد الامير عزيز

م. د. عامر مراد ملا علي

م. د. ميسون عدنان حسن 

م.د.علي ناصر حسين  

م.د. آصاد خضير محمد  

م. د. مروة سعد مطر

م. م. نور إسماعيل ويس نجم

  مصدق جعفر بلعوط محي 
  الدكتور محمد اديبي مهر
  الدكتور احمد مير حسيني

م. د. أحمد محمد سعدون  

م.د. أحمد هاتف المفرج

صت
كرامة الانسان في الفقه الإسلامي

القيمة الجمالية للقباب الإسلامية وأثرها في تشكيل الهوية البصرية للتصميم الزخرفي

احكام العدة لزوجة المفقود زوجها دراسة مقارنة بين الفقه الاسلامي والقانون العراقي

روسـيا ولـعبة الهيـمنة عـلى الـطاقة )رؤيـة فـي الادوار والاستراتيـجيات( »مـقال مراجـعة«

أثر لقمة الحلال والحرام على شخصية الطفلفي ضوء الفقه الإمامي 

السياسة المالية في العراق بعد 2003 التحديات وسبل الإصلاح
الاستعاذة ودورها في درء الشيطان الرجيم » مقال مراجعة«

الثورة  أهداف  ترسيخ  في  السلام(ودوره  زينب)عليها  للسيدة  الاعلامي  الخطاب 

دور الصحافة في تشكيل الرأي العام حول القضايا البيئية

اعتراضات إبن كمال باشا في تفسيره على الزمخشري في مسألتي أفعال العباد ورؤية 

الديانات المغولية
التاريخ بين الحدث والمعنى في فلسفة بول ريكور

تصميم خطة لتوظيف الكومبيوتر ضمن دروس التربية الفنية

المعرفة القرآنية بين التأصيل والتأويل دراسة منهجية في تفسير الرازي وابن عاشور 

الخطاب النقدي عند نازك الملائكة  بين السلطة النسوية المُبَطنة والمُعلنة

أهمية السياق ودوره في توجيه المعنى القرآني عند الطباطبائي »تفسير الميزان« 

أثر برنامج إرشادي بأسلوب التدخل الايجابي في خفض التلاعب
 العقلي  لدى طالبات الصف الرابع الاعدادي

بغية القراء في معرفة الوقف والابتداء

واقع النقد الفني ودوره في الفنون البصرية لدى طلبة قسم التربية الفنية

دور النحو في تحقيق الإعجاز اللغويّ في القرآن الكريم

:Media Framing of Palestinian Conflict
A Critical Discourse Analysis 

The Effect of Artificial Intelligence on Designing 
Listening-BasedEnglish Curricula

آداب الزائر و المزار فی الفقه والقانون

إعداد معلم التربية الإسلامية وكفاياته التعليمية
احتفالات ومراسيم عيد الغدير في التاريخ الاجتماعي

 للمسلمين من خلال موسوعة الغدير للأميني

18
24
38
50
64
78
92

108
122
132
144
154

170

178
190
202
210
218
234
256
268
278
292
310
322

344

2
3
4

7
8
9
10
11
12

13

14
15

17
18
19
20
21
22
23
24

25

26

16

5

6

الذاكرة الاقتحامية وعلاقتها باضطراب مابعد الصدمة لدى طلبة الجامعة

Asst.Lec. Samer 
Yaqoob AL-Duhaimi 

Ghada 
Kadhim Kamil

م. م. مريم محمود عبد الله    
 



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

210

2م
02

ي 5
الثان

رين 
 تش

1هـ
44

ى 6
لأول

ى ا
ماد

ة ج
لثالث

نة ا
الس

م.م محسن فالح محمد      م.م ابراهيم صادق صدام
جامعة بغداد/ كلية العلوم الإسلامية

التاريخ بين الحدث والمعنى في فلسفة بول ريكور



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

211

2م
02

ي 5
الثان

ين 
شر

هـ ت
14

46
لى 

لأو
ى ا

ماد
ة ج

لثالث
نة ا

الس
  المستخلص:

يتناول هذا البحث العلاقة بين التاريخ والإبداع، رافضاً اختزال التاريخ في مجرد سرد للأحداث والوقائع. يؤكد البحث  
على أن التاريخ يتجاوز كونه تسجيلاً زمنياً ليصبح ممارسة فكرية تتطلب تأويلاً وتليلاً يرتبطان بالسياق الحضاري 
والثقافي. كما يعرض أهمية الخيال التاريخي في إعادة بناء الماضي، ويسلط الضوء على دور المؤرخ بوصفه مبدعاً لا ناقلًا 
فقط. ويستعرض البحث أيضاً مقاربات فلسفية ونقدية للتاريخ من منظور مفكرين عرب وغربيين، داعياً إلى تجاوز 

النظرة الوضعية نحو التاريخ والانفتاح على أبعاده الجمالية والرمزية.
الكلمات المفتاحية:التاريخ، الإبداع، الخيال التاريخي، السرد، التأويل، المؤرخ، الفلسفة، النقد التاريخي.

المقدمة
يحتلّ التاريخ، بوصفه وعاءً للذاكرة الجماعية، ومجالاً لتشكل الهوية ووعي الذات، مكانة مركزية في الفكر الإنساني 
منذ أقدم العصور، غير أن سؤال التاريخ لم يكن يوماً سؤالاً بريئاً أو محايداً، بل ارتبط دوماً بإشكالات المعنى، 
والسلطة، والتمثيل. فهل التاريخ مجرد تسجيل موضوعي لما مضى؟ أم أنه فعل تأويلي، تعُاد فيه صياغة الوقائع 

ضمن حبكات سردية تشكّل رؤيتنا للعالم والماضي والذات؟
في هذا السياق، يبرز الفيلسوف الفرنسي بول ريكور )Paul Ricœur()1( بوصفه من أبرز المفكرين الذين 
أعادوا مساءلة طبيعة التاريخ، وحدود الموضوعية فيه، وعلاقته بالسرد والهوية والذاكرة. فقد تجاوز ريكور الرؤية 
الوضعية التقليدية، ليرى في التاريخ إبداعاً سردياً لا يعُنى فقط بـ«ما وقع«، بل بكيفية فهمنا وتأويلنا لما وقع. ومن 

هنا، فإن التاريخ عنده لا ينفصل عن اللغة، ولا عن الزمن، ولا عن الذات التي تروي وتكتب.
تسعى هذه الدراسة إلى الوقوف عند فلسفة ريكور في التاريخ، ليس فقط من حيث المفاهيم التي قدّمها، كالسرد، 
والزمن، والذاكرة، والهوية، بل من خلال الكشف عن الجدل بين الحدث والمعنى، وعن كيف يتحوّل التاريخ من 
مجرد مادة محفوظة إلى فضاء للتأويل وإنتاج المعنى. كما تاول الدراسة أن تُبرز أبعاد هذه الفلسفة في الواقع العربي، 
من خلال تطبيقات على لحظات مفصلية في التاريخ الإسلامي والعربي، مثل فتح الأندلس، والاستعمار الأوروبي، 

والنكبة الفلسطينية، بوصفها نماذج للتوتر بين الذاكرة والرواية، والحدث والمعنى.
وتتحدد إشكالية هذا البحث في السؤال الآتي: كيف ينظر بول ريكور إلى التاريخ بوصفه فعلاً تأويلياً وإبداعياً، لا 

سرداً محايدا؟ً وكيف تُسهم مفاهيمه في إعادة قراءة لحظات من التاريخ العربي برؤية تأويلية ناقدة؟
أما المنهج المعتمد في هذه الدراسة فهو منهج تليلي ــــ تأويلي، يعُنى بقراءة المفاهيم الفلسفية عند ريكور، واستثمارها 

في تليل نماذج من التاريخ العربي، من خلال الجمع بين التحليل النظري والتطبيق العملي، ضمن رؤية نقدية.
المبحث الاول : المفاهيم الأساسية في فلسفة بول ريكور

Hermeneutics أولاً: التأويل
 Edmund( متأثراً بإدموند هوسرل ،)يعُدّ التأويل محوراً مركزياً في فكر ريكور، انطلق من الفينومينولوجيا )الظاهراتية
Husserl()2(، غير أنه تجاوزها نحو التأويلية، من خلال تأثره العميق بهانس، غيورغ غادامير ومارتن هايدغر، اذ 
يرى ريكور أن التأويل ليس مجرد شرح للنصوص، بل هو فعل وجودي يهدف إلى »فهم الذات من خلال الفهم 

التأويلي للنصوص«)3(.
أبرز ما قدّمه ريكور في هذا المجال هو مفهوم »الهرمينوطيقا العميقة«، حيث دمج بين التفسير البنيوي للنصوص، 
كما في اللسانيات والبنيوية، والفهم الوجودي الذاتي، كما في الهرمينوطيقا التقليدية، فبالنسبة له، كل تأويل هو 

محاولة لفهم الذات من خلال الوساطة التي يقدمها النص)4(.
 Narrative Identity ثانياً: الهوية السردية

طرح ريكور مفهوم »الهوية السردية« في كتابه الذات عينها كآخر)5(، كبديل عن المفهوم التقليدي للهوية الثابتة، 



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

212

2م
02

ي 5
الثان

رين 
 تش

1هـ
44

ى 6
لأول

ى ا
ماد

ة ج
لثالث

نة ا
الس

 .)ipse( بل تتكون عبر الزمن من خلال عملية سردية ،)idem( حيث يرى أن الهوية لا تُتزل في تطابق ثابت
وهذا يعني أن الإنسان يفهم نفسه ويبني هويته عبر السرد، أي من خلال قص الحكايات عن نفسه للآخرين. يعُتبر 
هذا المفهوم خطوةً فلسفية مهمة لفهم الذات الإنسانية بوصفها كياناً ديناميكياً متغيراً، لكنه يملك استمرارية سردية 

تُضفي عليه المعنى، وتمنحه القدرة على الإعتراف بنفسه في الزمن) 6(.
Self and Philosophical Contemplation ثالثاً: الذات والتأمل الفلسفي

ظلّ ريكور وفياً للفلسفة التي تسعى إلى فهم الذات دون الوقوع في نزعة الذاتية المغلقة، وعارض فكرة »أنا أفكر« 
الديكارتية من حيث كونا تنطوي على تطابق تام مع الذات، وفضّل بدلاً من ذلك التفكير في الذات باعتبارها 
»ذاتاً مجروحة«، تنكشف من خلال اللغة والتاريخ والذاكرة)7(. ومن هنا يتضح أن مشروع ريكور هو مشروع 

فلسفي تأويلي أخلاقي، يسعى لفهم الذات في انكشافها أمام الآخر.
Memory and forgetting رابعاً: الذاكرة والنسيان

ناقش ريكور في كتابه الذاكرة، التاريخ، النسيان، العلاقة بين الذاكرة والتاريخ والنسيان، مؤكداً أن الذاكرة ليست 
مجرد خزانة للوقائع، بل هي فعل إنساني معقّد يحمل في طياته أبعاداً أخلاقية وسياسية)8(. كما يرى أن النسيان 
ليس نقيضاً سلبياً للذاكرة، بل يمكن أن يكون وظيفة ضرورية للعيش والتجاوز، شريطة ألا يتحول إلى نفي للعدالة 

والاعتراف)9(.
Justice and recognition خامساً: العدالة والاعتراف

ركّز ريكور في كتاباته المتأخرة على مسألة العدالة، معتبراً إياها جوهر الحياة المشتركة، والعدالة عنده لا تقتصر على 
القانون، بل تتجاوز إلى مفهوم الاعتراف، الذي يعدّه من أرقى أشكال العدالة الإنسانية)10(. ويرى ريكور أن 
العدالة تتطلب »المسافة التأويلية«، أي ضرورة أن يتجاوز الإنسان ذاته وأن يضع نفسه موضع الآخر لكي يتمكن 
من الحكم بعدل، ولهذا فإن العدالة في مشروعه ليست مجرد مبدأ حقوقي، بل تجربة وجودية وأخلاقية تتطلب التزاماً 

بالمسؤولية تجاه الآخر)11( .
Historical event and historical writing سادساً: الحدث التاريخي والكتابة التاريخية

يشغل الحدث التاريخي موقعًا مركزيًا في فكر بول ريكور، خاصة في كتابه الذاكرة، التاريخ، النسيان، حيث يتناول 
العلاقة بين الواقع الماضي وتمثيله في الخطاب التاريخي، ويرى ريكور أن الحدث التاريخي ليس معطىً خاماً، بل هو 
بناء تأويلي يتم عبر عمل المؤرخ)12(. فالحدث لا يدُرَك مباشرة، بل يعُاد تشكيله عبر السرد التاريخي، مما يعل 
التاريخ حقلاً مزدوجاً، اذ من جهة، هو يسعى إلى المرجعية، أي قول الحقيقة عن الماضي، ومن جهة أخرى، هو 
عمل سردي تأويلي يخضع لشروط اللغة والمنهج)13(. وعليه، يرفض ريكور الرؤية الوضعية التي تعتبر الحدث شيئاً 

يمكن الإمساك به كما هو، ويؤكد أن المؤرخ لا ينقل الماضي بل يبنيه سردياً.
ومع ذلك، لا ينُكر ريكور واقعية الحدث، فهو يُصر على أن هناك بعُداً واقعياً للحدث التاريخي، لكنه واقع مفقود 
الحضور، لا يعود إلا عبر »أثر« أو »بقايا« )كالوثائق، الشهادات(. وبالتالي، فكتابة التاريخ عند ريكور هي دائماً 
نوع من »الوساطة التأويلية« بين الأثر والحدث)14(. هذا التوجّه يعل من فلسفة ريكور للتاريخ فلسفة وسطى 
بين النزعة التفسيرية الصارمة  والنزعة التفكيكية، حيث يبقى الإيمان بإمكانية قول شيء صادق عن الماضي، ولو 

من خلال أدوات سردية معقدة)15(.
لذا يمثل فكر بول ريكور محاولة فلسفية جادة للجمع بين التحليل الدقيق والتأمل العميق، وبين التأويل والفعل، 
وبين الذات والآخر، بين الذاكرة والتاريخ، وبين اللغة والوجود. والمفاهيم الأساسية التي تناولها تشكل هيكلاً متيناً 



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

213

2م
02

ي 5
الثان

ين 
شر

هـ ت
14

46
لى 

لأو
ى ا

ماد
ة ج

لثالث
نة ا

الس
لفلسفة تأويلية أخلاقية متميزة، لا تزال تفتح آفاقاً واسعة للنقاش في الفلسفة التاريخية المعاصرة.

المبحث الثاني : جدل الحدث والمعنى في فلسفة بول ريكور
يمثّل مفهوم الحدث ومفهوم المعنى قطبين متقابلين ومتداخلين في فلسفة بول ريكور التاريخية، ففي حين أن الحدث 
يُحيل إلى ما يحدث في الزمن، غالباً بوصفه شيئاً غير متوقع أو خارجاً عن النظام، فإن المعنى يحيل إلى تأويل، وتفسير، 
ودمج لهذا الحدث ضمن سردية أو خطاب. وقد سعى ريكور إلى إقامة جدلية فلسفية بين هذين البعدين: لا حدث 
بلا تأويل، ولا معنى بلا حدث يؤسّسه)16(. وقد عبّر ريكور عن هذا التوتر في أكثر من موضع، مؤكداً أن الفعل 
الإنساني لا يمكن عزله عن البنية الزمنية، وأن الأحداث تكتسب معناها فقط من خلال الوساطة السردية، وهي 

وساطة تأويلية تربط بين الماضي والحاضر والمستقبل)17(.
أولاً: الحدث كقلب للتاريخ والتجربة

يرى ريكور أن الحدث يمثل »نقطة تول« أو »تمزقاً« في نسيج الزمن، وهو ما يعل له طابعاً استثنائياً، غير قابل 
للاختزال إلى مجرد تسلسل سببي. إنه يظهر في التاريخ بوصفه غير متوقع، لكنه في الوقت ذاته، يدُرَك فقط من 

خلال أثره وتفسيره.
في الذاكرة، التاريخ، النسيان، يبيّن ريكور أن الحدث التاريخي لا يقُدَّم كما هو، بل يعُاد بناؤه وتأويله ضمن خطاب 
تاريخي أو سردي، بما يعني أنه لا يدُرَك إلا في أفق المعنى)18(. ومن هنا تتولّد مفارقة مركزية: الحدث لا يفُهم إلا 

إذا تم سرده، والسرد لا يكون ممكناً إلا إذا وجد حدث يؤسّسه.
ثانياً: المعنى كتأويل للزمن والذات

المعنى عند ريكور ليس معطًى مباشراً، بل هو نتيجة عملية تأويلية معقّدة، تتوسّط بين الذات والنص والعالم. ففي 
كتبه، لا سيما الزمن والسرد )Temps et Récit(، يبيّن أن معنى الحدث ينبثق من عملية »تكوين السرد« 
)mise en intrigue(، أي تركيب الوقائع في حبكة ذات مغزى)19(. وبذلك، لا يكون الحدث هو ما 
»حصل« فقط، بل ما تم تأويله ضمن إطار سردي يسمح بفهمه وربطه ببنية الهوية والذاكرة. وهذا ما يدعوه ريكور 

بـ«إنتاج المعنى داخل الزمن«، حيث يتشكل المعنى كجواب على فراغ الحدث أو عبثه الظاهري)20(.
ثالثاً: السرد كوسيط بين الحدث والمعنى

يرى ريكور أن السرد هو الأداة المركزية التي تسمح بردم الهوة بين الحدث والمعنى. فهو يمكننا من استيعاب 
الأحداث عبر تنظيمها ضمن تسلسل زمني مقصود، لا على مستوى الترتيب الزمني فقط )كرونولوجيا(، بل من 
حيث الفهم العميق لأبعادها الرمزية والوجودية)21(. ويشير إلى أن الحبكة السردية تقوم بدور »الوسيط التأويلي«، 
إذ إنا تؤطّر الحدث ضمن منطق يعل منه جزءاً من كلٍّ متماسك من المعنى. وهذا يتضح بجلاء في مفهومه الشهير 
»الهوية السردية«، حيث لا تفُهم الذات إلا عبر الحكاية التي ترويها عن نفسها، وتضمِّن فيها أحداثاً ماضية تمُنَح 

معنى عبر السرد)22(.
رابعاً: البعد الأخلاقي – من الفهم إلى المسؤولية

يتعلّق  أخلاقي–وجودي،  بعد  إلى  يمتد  بل  النظري،  الفهم  على  يقتصر  لا  للأحداث  السردي  التأويل  إن 
بالمسؤولية عن الماضي، والتعامل مع الذاكرة، والاعتراف بالآخر. ففي لحظة معينة، يصبح معنى الحدث مرتبطاً 
بالاعتراف بالمعاناة أو الظلم الذي وقع، كما في أحداث العنف أو الكوارث)23(. ولهذا، فإن ريكور يربط بين 
»إنتاج المعنى« و«العدالة التأويلية«، حيث لا يفُهم الحدث إلا إذا أُخذ بعين الاعتبار ما يطالب به من إصلاح 

أخلاقي أو اعتراف إنساني)24(.



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

214

2م
02

ي 5
الثان

رين 
 تش

1هـ
44

ى 6
لأول

ى ا
ماد

ة ج
لثالث

نة ا
الس

إن جدل الحدث والمعنى في فلسفة بول ريكور يمثل أحد أعمدة مشروعه التأويلي، فالفكر لا يبدأ من معنى جاهز، 
بل من حدث يُحدث خللاً، ومن ثم يُطلب منا تأويله، وفهمه، وربما إصلاح ما نتج عنه. وهذا ما يعل من فلسفة 

ريكور تأويلاً مستمراً للزمن، وللذات، وللعالم، من خلال التوتر الدائم بين ما يحدث وما يعني.
المبحث الثالث:  التاريخ والهوية في فكر بول ريكور 

لقد سعى ريكور إلى فهم كيف تبُنى الهوية الفردية والجماعية من خلال السرد التاريخي، وكيف يتكوّن المعنى التاريخي 
انطلاقاً من تفاعل الذات مع الماضي من جهة، والآخر من جهة أخرى.

في هذا السياق، تُطرح أسئلة من قبيل: كيف نصوغ تاريخاً يمنحنا هوية دون أن يكون إقصائيا؟ً كيف نحفظ الذاكرة 
دون أن نقع في فخ الأسطورة؟ وكيف نميز بين الهوية الثابتة والهوية المتحوّلة في سياق التاريخ؟ هذه الأسئلة هي في 

صميم المشروع الفلسفي لريكور، الذي جمع بين التأويل، السرد، والأنثروبولوجيا الفلسفية)25 (.
أولاً: التاريخ كأفق للهوية

يرى ريكور أن التاريخ ليس مجرد تدوين للأحداث الماضية، بل هو فعل وجودي وهوياتي. فكتابة التاريخ تنبع من 
حاجة الذات إلى فهم موقعها في الزمن، وإعادة ترتيب علاقتها بالماضي. وهذا الفهم لا يتم بشكل مباشر، بل عبر 
وساطة سردية وتأويلية تعيد تشكيل الماضي وتُدمجه في معنى معيش. إن التاريخ، بهذا المعنى، لا ينُتج الوقائع فقط، 
بل ينُتج الذات أيضاً، لأن الإنسان لا يفهم نفسه إلا بوصفه كائناً زمانياً، يتشكل عبر التذكّر، والحكي، والانتماء 

إلى جماعة ذات تاريخ مشترك)26(.
ثانياً: الهوية السردية والزمان التاريخي

في كتابه الذات عينها كآخر، يطرح ريكور مفهوم الهوية السردية )identité narrative( كبديل عن الهوية 
الثابتة الجوهرية. ويقُصد بها الهوية التي لا تعُرّف بصفات جوهرية ثابتة، بل عبر القصة التي ترويها الذات عن 
نفسها، متضمّنة الأحداث والتغيرات والتحولات)27(. وهذه الهوية تتكوّن في الزمان، لا خارجاً عنه. فالذات 
تسرد ماضيها، وتلم بمستقبلها، وتاول فهم حاضرها من خلال تتابع سردي يمنحها الاستمرارية والمعنى، رغم 
التغير. وهنا يبرز دور الزمان التاريخي، الذي لا يفُهم فقط كمقياس موضوعي )زمن الساعة(، بل كزمن يعُاش ويرُوى 

ويفُهم)28(.
ثالثاً: التوتر بين الذاكرة الفردية والهوية الجماعية

يشير ريكور إلى أن الهوية لا تبُنى فقط من خلال سرد الذات، بل من خلال الانتماء إلى ذاكرة جماعية. ومع ذلك، 
لا تتطابق الذاكرة الجماعية مع الحقيقة التاريخية؛ فهي غالبًا ما تكون انتقائية، مؤدلجة، أو موجهة لأغراض سياسية. 
ولذلك، يؤكد ريكور على ضرورة فحص العلاقة بين التاريخ والذاكرة لتجنّب الانزلاق نحو الهوية الأسطورية أو 
الشمولية. ويرى أن الهوية الجماعية يب أن تتأسس على اعتراف بالتعددية والاختلاف داخل المجتمع، وعلى انفتاح 
على الآخر. وهذا يتطلب كتابة تاريخية عادلة، لا تقُصي، بل تعترف بمعاناة الضحايا، وتُدرج أصوات المهمّشين 

ضمن السرد الجماعي)29(.
رابعًا: التاريخ، الهوية، والاعتراف

الهوية  بين  ريكور  يربط   ,)Parcours de la reconnaissance( الاعتراف  مسارات  في كتابه 
والاعتراف، حيث لا يمكن للهوية أن تكتمل إلا من خلال اعتراف الآخر بها. والتاريخ هنا لا يعود إلى الماضي 

فحسب، بل يصبح مجالًا لأفعال الاعتراف المتبادل، ولإعادة بناء الثقة، خصوصاً بعد فترات العنف أو القطيعة
)30(. ومن خلال ربط التاريخ بالاعتراف، يفتح ريكور أفقاً أخلاقياً جديداً للتاريخ، يعل منه ليس فقط وسيلة 



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

215

2م
02

ي 5
الثان

ين 
شر

هـ ت
14

46
لى 

لأو
ى ا

ماد
ة ج

لثالث
نة ا

الس
لفهم الذات، بل أيضاً وسيلة لإصلاح العلاقة مع الآخر ومع الماضي)31 (.

إن العلاقة بين التاريخ والهوية في فلسفة بول ريكور تمثل محوراً أساسياً من مشروعه الفلسفي التأويلي. فالتاريخ ليس 
فقط علماً للماضي، بل هو ممارسة سردية تبُنى من خلالها الهوية، ويتجدد فيها المعنى. ومن خلال الهوية السردية، 
والذاكرة، والاعتراف، تتحول كتابة التاريخ إلى فضاء للحوار بين الذات والآخر، بين الماضي والمستقبل، وبين 

الحدث والمعنى.
المبحث الرابع: تطبيقات فلسفة ريكور على قراءات في التاريخ العربي

اولاً: فتح الأندلس: بين الحدث والتخييل التاريخي
يعُد فتح الأندلس في نيسان عام 771م )92هـ( من أبرز المحطات المفصلية في التاريخ الإسلامي، التي مثلّت حدثاً 
تأسيسياً لحقبة حضارية طويلة. إلا أن هذا الحدث لم يُسجل فقط بوصفه واقعة تاريخية، بل غدا موضوعاً لسرديات 
متباينة تعكس اختلاف الرؤى والتأويلات، تماماً كما يُحلّل ريكور العلاقة بين الحدث والسرد والمعنى)32(. فبينما 
تصوره بعض المصادر العربية كـ »فتح مبين« تم بإرادة إلهية لنشر العدل والدين، تنقله مصادر أوروبية لاحقة كغزو 
عدواني أو استعمار استبدادي. هذا التباين في السرديات لا يعكس فقط اختلافاً في المواقع، بل يظُهر أن الحدث 
نفسه يعُاد تشكيله سردياً تبعاً للهوية واللغة والموقف من الآخر. وهنا تتجلى أطروحة ريكور حول أن الحدث لا 

يحمل دلالته إلا ضمن حبكة تأويلية ترُكّب عناصره في خطاب سردي)33(.
وبذلك يصبح فتح الأندلس مثالاً على كيف أن التاريخ لا يرُوى كما هو، بل يبُنى من خلال »نصوص« تمل رؤية 
للعالم، وتعُيد إنتاج الماضي بما يخدم الحاضر. وهو ما يعل من دراسة التاريخ العربي الإسلامي مدخلاً خصباً لتطبيق 

المفاهيم الفلسفية الحديثة حول التأويل والهوية والسرد. 
ثانياً: التاريخ الاستعماري: بين السرد الرسمي والذاكرة المقاومة

تمثل الفترة الاستعمارية في العالم العربي مجالاً حيًّا لتطبيق فكرة ريكور حول التأويل والذاكرة العادلة. فالسرد الرسمي 
الذي كتبه المستعمر الأوروبي قدّم التأريخ بوصفه سرداً »متمدّنًا«، يظُهر نفسه كحامل لرسالة التنوير والتحديث. 
في المقابل، نجد في الذاكرة العربية سردًا آخر، يتحدث عن النهب والقهر والمقاومة. وهنا يتجلى بوضوح ما أشار إليه 
ريكور من أن كل سرد تاريخي هو تأويل، وأن الحقيقة التاريخية لا تنكشف إلا عبر مقارنة السرديات المتعارضة)34(.

ما بين »إدخال  ذاته:  تمثيل الحدث  في  تعدداً  مثلاً، نجد  الجزائر،  الفرنسي في  إلى تاريخ الاستعمار  نظرنا  فإذا 
الحضارة« من وجهة النظر الفرنسية، و«الاحتلال الوحشي« في الرواية الجزائرية. ولا يمكن حسم أي سردية بوصفها 
»النهائية«، بل ينبغي – كما يدعو ريكور الى فسح المجال لـ«الذاكرة العادلة«، التي توازن بين سرد الضحية وصوت 

الآخر دون تبرير أو إقصاء)35(.
ثالثاً: النكبة الفلسطينية: التراجيديا التاريخية وهوية السرد

تمثل النكبة الفلسطينية عام 1948 نموذجاً حياً للتقاطع بين التاريخ والهوية والسرد، وفقاً لمنظور ريكور. فهي 
ليست مجرد حدث فقدان الأرض، بل هي تجربة سردية مستمرة يعُاد فيها بناء الهوية الفلسطينية على وقع الخسارة 
والمنفى. وقد أنتج الفلسطينيون حولها سرديات أدبية وشعرية وتاريخية شكلت ما يعُرف بـ«الذاكرة الجمعية« التي 
ترتكز إلى الألم كشكل من أشكال الوجود)36(. ويعُد هذا من الأمثلة التي تبرز مفهوم »الهوية السردية« التي 
صاغها ريكور، إذ أن الفلسطيني، بصفته الذات الراوية، يعيد تعريف نفسه من خلال سردية النكبة والشتات 
والمقاومة. وبهذا يصبح التاريخ، لا مجرد سجل زمني، بل جزءاً حياً من تكوين الذات الفردية والجماعية)37 (. 
وهنا تظهر أهمية تأويل التاريخ بوصفه ممارسة تررية، إذ تُسهم الكتابة التاريخية في مقاومة النسيان، وتثبيت الحق في 



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

216

2م
02

ي 5
الثان

رين 
 تش

1هـ
44

ى 6
لأول

ى ا
ماد

ة ج
لثالث

نة ا
الس

الوجود، وصوغ سردية مضادة تقُاوم الإقصاء الذي تمارسه القوى السائدة.
الخاتمة:

لقد سعينا في هذا البحث إلى الكشف عن الأفق الذي تفتحه فلسفة بول ريكور في مجال فهم التاريخ، لا بوصفه 
مجرد سردً خطّي للأحداث، بل باعتباره إبداعاً تأ ويلياً يستهدف بناء المعنى، واستعادة الماضي في ضوء الحاضر، 
وحقائق  وقائع  التاريخ في  اختزلت  التي  الوضعية  الاتجاهات  فريكور، بخلاف  السرد.  من خلال  الهوية  وصوغ 
موضوعية، طرح تصوراً مركباً يعل من السرد التاريخي عملاً فلسفياً وأخلاقياً، يتجاوز الحياد الظاهري ليطرح أسئلة 

المعنى، والعدالة، والذاكرة.
وقد بيّنا، عبر المباحث المتقدمة، كيف أن ريكور يربط بين الحدث والتأويل، وبين الزمن والسرد، بصورة تجعل 
التاريخ ممارسةً تأويلية بامتياز، تعُيد تركيب الماضي وفق حبكات سردية. كما تناولنا مركزية الهوية السردية، التي 
تقوّض الفكرة الجوهرانية للذات، وتؤكد أن الأفراد والجماعات لا يعرفون أنفسهم إلا عبر القصص التي يروونا عن 

ماضيهم. وبذلك، يصبح التاريخ مجالاً للهوية، لا فقط للمعرفة.
أما على المستوى التطبيقي، فقد اتضح أن هذه الرؤية الفلسفية تفتح آفاقاً نقدية واسعة لقراءة التاريخ العربي، 
سواء في ما يخص الأحداث التأسيسية الكبرى – كفتح الأندلس – أو التجارب المفصلية في الذاكرة الجماعية، مثل 
الاستعمار والنكبة. فهذه الأحداث لا تيا فقط في كتب المؤرخين، بل تتجدد معانيها في وجدان الجماعات، وتعُاد 

تأويلها بما يتماشى مع حاجات الحاضر وأسئلته.
إن ريكور، من خلال تركيزه على الذاكرة العادلة، والاعتراف، والسرد التعددي، يدعونا إلى قراءة الماضي بوصفه 
مسؤولية أخلاقية، وليس فقط معرفة أكاديمية. وهذا ما يعل فلسفته في التاريخ ذات طابع راهن، يمكن أن تُسهم 
في تجاوز الصراعات الهوياتية، وتقيق نوع من التصالح مع الذات والتاريخ، في مجتمعاتنا التي ما تزال تعاني من جراح 
الماضي ومآزق الحاضر. وبذلك، يمكن القول إن التاريخ عند ريكور ليس سجلاً لما مضى، بل مشروعاً لفهم الذات 

في الزمن، وفعلاً إنسانياً يربط الماضي بالحاضر من خلال التأويل، ويراهن على المعنى في مواجهة النسيان .
الهوامش:

)1( بول ريكور: )1913-2005( ولد في فرنسا في عائلة بروتستانتية وعاصر الحرب العالمية الاولى في طفولته والثانية في شبابه، انى 
دراسته الثانةية في رين ودخل الجامعة عام 1933، ومارس تدريس الفلسفة في فرنسا وامريكا، يعد احد اكبر فلاسفة العالم الحديث، وقد 
جمع في مشروعه الفلسفي بين التقليد الظاهراتي والتأويلي والأنثروبولوجي والأخلاقي، وتميز بسعيه إلى تجاوز الانقسام بين الشرح والتفسير، 
وبين الذاتية والموضوعية، من خلال مشروعه التأويلي الذي يتجلى في أعماله مثل: »الزمان والسرد« )Temps et récit( و«الذات 
عينها كآخر« )Soi-même comme un autre(، تأثر بفكر هوسرل، هايدغر، وديكارت، كما دخل في حوار نقدي مع 
فلاسفة مثل فرويد، ماركس، ونيتشه، الذين أطلق عليهم »أساتذة الشك«، وقد حاول في أعماله التوفيق بين مناهج التفسير العلمية وفهم 

المعنى الرمزي للنصوص، خصوصاً في سياق الدين، التاريخ، والهوية.
الظاهراتية  باسم  المعروف  الفلسفي  للتيار  الحقيقي  المؤسس  يعُدّ  ألماني  فيلسوف   )1938–1859( هوسرل:  )2(إدموند 
)Phenomenology(، والذي شكّل أحد أهم التيارات الفلسفية في القرن العشرين. وُلد في بروستيج )آنذاك تابعة للإمبراطورية 

النمساوية(، ودرس الرياضيات والفلسفة، وتأثر بأساتذته مثل فرانتس برنتانو وكارل شتورك.
 Paul Ricœur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, )3(

.Texas Christian University Press, 1976, p. 87
)4( بول ريكور، نظرية التأويل: الخطاب وفائض المعنى، ترجمة سعيد الغانمي، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، 2006، ص105.

 .Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Éditions du Seuil, 1990 )5(



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

217

2م
02

ي 5
الثان

ين 
شر

هـ ت
14

46
لى 

لأو
ى ا

ماد
ة ج

لثالث
نة ا

الس

)6( بول ريكور، الذات عينها كآخر، ترجمة جورج زيناتي، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، 2005، ص. 124–130. 
 Richard Kearney, On Paul Ricœur: The Owl of Minerva, Ashgate, 2004, p. 52 )7(

 .2000 ,Paul Ricœur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Éditions du Seuil )8(
)9( بول ريكور، الذاكرة، التاريخ، النسيان، ترجمة فريد الزاهي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2009، ص. 88–91.

 .Paul Ricœur, Le Juste, Éditions Esprit, 1995 )10(
 .Paul Ricœur, Parcours de la reconnaissance, Stock, 2004 )11(

 Paul Ricœur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Éditions du Seuil, 2000, pp. )12(
 .143–160

)13( بول ريكور، الذاكرة، التاريخ، النسيان، ترجمة فريد الزاهي، المركز الثقافي العربي، 2009، ص. 151–158. 
 Paul Ricœur, “The Historical Intentionality,” in Time and Narrative, vol. 1, )14(

 .University of Chicago Press, 1984, pp. 1 85–192
 Hayden White & Paul Ricœur, “The Narrative Construction of Reality,”  )15(

 .History and Theory, Vol. 23, No. 1, 1985
.Paul Ricœur, Temps et Récit I, Éditions du Seuil, 1983, p. 52 )16(

)17( بول ريكور، الذاكرة، التاريخ، النسيان، ترجمة فريد الزاهي، المركز الثقافي العربي، 2009، ص. 143–160. 
.150–121 .pp ,1984 ,Paul Ricœur, Temps et Récit II, Éditions du Seuil )18(

 David Pellauer, Paul Ricœur: The Hermeneutics of Action, Edinburgh  )19(
.University Press, 2007, p. 91

 )20(
)21( بول ريكور، الذات عينها كآخر، ترجمة جورج زيناتي، دار الكتاب الجديد المتحدة، 2005، ص. 135–142. 

 )22(
 .Paul Ricœur, Le Juste, Éditions Esprit, 1995, pp. 77–85 )23(

 .215 .Paul Ricœur, Temps et Récit III, Éditions du Seuil, 1985, p )24(
)25( بول ريكور، الذاكرة، التاريخ، النسيان، ترجمة فريد الزاهي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2009، ص. 165–170. 

Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Éditions du Seuil, 1990, pp. 141– )26(
 .145

 Paul Ricœur, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Éditions du Seuil, 2000, pp. )27(
 .320–328

 )30(
 .Paul Ricœur, Parcours de la reconnaissance, Stock, 2004, pp. 101–110 )31(

)32( حسين مؤنس، فتح الأندلس، دار الرشاد الحديثة، القاهرة، 1982، ص41.
)33( بول ريكور، الزمان والسرد، ج2، ص 112.

 .Frantz Fanon, The Wretched of the Earth, Grove Press, 1963, p. 45)34(
 .Ricoeur, Memory, History, Forgetting, p. 537 )35(

 )36(
 .Edward Said, The Question of Palestine, Vintage, 1992, p. 26 )37(



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

362

2م
02

ي 5
الثان

رين 
 تش

1هـ
44

ى 6
لأول

ى ا
ماد

ة ج
لثالث

نة ا
الس

White Dome Magazine

Website address 

White Dome Magazine 

Republic of Iraq

 Baghdad / Bab Al-Muadham 

Opposite the Ministry of Health 

Department of Research and Studies 

Communications 

managing editor

07739183761

P.O. Box: 33001 

International standard number

ISSN3005_5830

Deposit number 

 In the House of Books and Documents (1127)

 For the year 2023

e-mail

Email

off reserch@sed.gov.iq

hus65in@gmail.com



فصلية تعُنى بالبحوث والدراسات الإنسانية والاجتماعية العدد)9(
السنة الثالثة جمادى الأولى 1446هـ تشرين الثاني 2025م

363

2م
02

ي 5
الثان

رين 
 تش

1هـ
44

ى 6
لأول

ى ا
ماد

ة ج
لثالث

نة ا
الس

General supervision the professor
Alaa Abdul Hussein Al-Qassam

Director General of the 
Research and Studies Department editor

a . Dr . Sami Hammoud Haj Jassim
managing editor

Hussein Ali Muhammad Hassan Al-Hassani
Editorial staff

Mr. Dr. Ali Attia Sharqi Al-Kaabi
Mr. Dr. Ali Abdul Kanno

Mother. Dr . Muslim Hussein Attia
 Mother. Dr . Amer Dahi Salman

a. M . Dr. Arkan Rahim Jabr
a. M . Dr . Ahmed Abdel Khudair

a. M . Dr . Aqeel Abbas Al-Raikan
M . Dr . Aqeel Rahim Al-Saadi
M. Dr.. Nawzad Safarbakhsh

 M. Dr . Tariq Odeh Mary
Editorial staff from outside Iraq

a . Dr . Maha, good for you Nasser
Lebanese University / Lebanon

a . Dr . Muhammad Khaqani
Isfahan University / Iran
 a . Dr . Khawla Khamri

Mohamed Al Sharif University / Algeria
a . Dr . Nour al-Din Abu Lihia

Batna University / Faculty of Islamic Sciences / Algeria

Proofreading
a . M . Dr. Ali Abdel Wahab Abbas

Translation
Ali Kazem Chehayeb


