
 

 
  

183 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 الجزء الثلاثون اختيارا -الجهد البياني في تفسير زاد المسير
 أ.د. عقيل جاسم دهش
 مركز دراسات الكوفة/ جامعة الكوفة 

 الملخص: 
يهدف البحث الى الكشف عن الجهد البياني للشيخ الإمام الحافظ المحدث والمؤرخ والمفسر أبي الفرج  

"زاد المعاد في التفسير"، وتتمثل عينة البحث في الجزء هـ( في تفسيره  597عبد الرحمن بن الجوزي )ت 
 الثلاثين من القرآن الكريم.

ويتبنى البحث المنهج التحليلي الذي يقوم على تحليل النصوص والمقارنة بين آراء المفسرين والوقوف  
 على آراء ابن الجوزي وجهوده البيانية في تفسيره للنصوص عينة البحث.

كان منهجا تقليديا موافقا لمنهج من   ج عديدة أبرزها أن منهج المؤلف في تفسيرهوتوصل البحث الى نتائ
سبقه وعاصره من علماء التفسير في الإشارة الى أسباب النزول وإيراد القراءات القرآنية وعرض المسائل  

ذلك بما يراه  النحوية واللغوية ونقل الآراء التفسيرية للعلماء والمفسرين السابقين والمعاصرين، وقد يتبع  
 هو أو يميل إليه أو يرجحه على غيره من الآراء. 

 ، ابن الجوزي، منهجية التفسير.تفسير زاد المسير، الجهد البيانيالكلمات المفتاحية: 
 
 



 

 
  

184 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

Abstract:  

The research aims to reveal the graphic effort of Sheikh Imam Al-Hafiz, 
the hadith scholar, historian and interpreter Abu Al-Faraj Abdul Rahman 
bin Al-Jawzi (d. 597 AH) in his interpretation of “Zad Al-Ma’ad fi Al-
Tafsir”, and the research sample is the thirtieth part of the Holy Qur’an . 
The research adopts the analytical approach, which is based on analyzing 
texts, comparing the opinions of commentators, and examining the 
opinions of Ibn al-Jawzi and his illustrative efforts in his interpretation of 
the texts sampled in the research. 
Keywords:  Graphic Effort, Tafsir Zad al-Masir, Ibn al-Jawzi, Interpretation 
Methodology. 

 المقدمة: 
أبي الفرج عبد    المفسرالمحدث والمؤرخ و   للشيخ الإمام الحافظالكشف عن الجهد البياني  يهدف البحث الى  

، وتتمثل عينة البحث في الجزء الثلاثين  في التفسير" زاد المعاد "في تفسيره  هـ(597)ت  الجوزي الرحمن بن 
التشبيه، ويتم فيه استخراج الصور   يتناول الأول أسلوب  البحث على مبحثين،  الكريم، ويقسم  القرآن  من 
التشبيهية وتحليلها وبيان وظيفة التشبيه في تشكيل المعنى المقصود، في حين يتناول المبحث الثاني أسلوب  



 

 
  

185 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

الصور الاستعارية وتحليلها وبيان العلاقات بين طرفي الاستعارة المستعار له    الاستعارة، ويتم فيه استخراج 
والمستعار منه والأنماط الاستعارية التي استعملها القرآن الكريم للتعبير عن المعاني في هذه النصوص عينة  

 . البحث 
المفسرين والوقوف على ويتبنى البحث المنهج التحليلي الذي يقوم على تحليل النصوص والمقارنة بين آراء 

 آراء ابن الجوزي وجهوده البيانية في تفسيره للنصوص عينة البحث. 
 منهج المؤلف في تفسيره "زاد المسير":-

 يتلخص منهج المؤلف في تفسيره بما يأتي: 
يشير أحيانا الى سبب أو أسباب نزول السورة وفيمن نزلت وإجماع العلماء أو اختلافهم في تصنيفها من  - 1

حيث المكي والمدني، ولم يلتزم بذلك في جميع سور القرآن، والسور التي بحث في سبب أو أسباب نزولها  
هي )النساء والتوبة ويوسف وطه والحج والعنكبوت والروم والأحزاب والأحقاف والفتح والحجرات والواقعة  

س والمطففين والماعون والكافرون  والمجادلة والممتحنة والصف والتحريم والمعارج والجن والمدثر والنبأ وعب
والمسد والإخلاص والفلق(، ويستهل ذلك بعبارة )فصل في نزولها( أو )ذكر سبب نزولها( أو )وسبب نزولها(  
أو )أما سبب نزولها( أو )ذكر أهل التفسير في نزولها( أو )قال المفسرون نزلت( أو )في سبب نزولها 

( أو )وفي سبب نزولها ثلاثة أقوال( أو )في سبب نزولها أربعة  قولان( أو )اختفوا في نزولها على قولين
 أقوال( أو )في سبب نزولها خمسة أقوال( أو )اختلفوا فيمن نزلت على ستة أقوال(.



 

 
  

186 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

يعرض بعض المسائل اللغوية والنحوية التي تتضمنها ألفاظ وتراكيب النصوص، ذاكرا أبرز آراء اللغويين  - 2
لفراهيدي وسيبويه والكسائي والفراء والمبرد وأبو عبيدة وأبي عمر بن العلاء والنحويين كالخليل بن أحمد ا

وأبي جعفر النحاس وأبي  وابن قتيبة وأبي العباس ثعلب والزجاج  والأخفش وابن السائب الكلبي  والأصمعي  
 يذكر اختلاف النحويين في بعض معاني أو استعمالات وابن الأنباري وغيرهم، وأحيانا  منصور الأزهري  

 بعض الأدوات النحوية.
يعرض القراءات القرآنية للألفاظ الواردة في النصوص، ولا يكتفي بالرواية عن القراء العشرة المشهورين  - 3

علي )ع( وقراءة ابن عباس وقراءة أبي عمرو  بل يروي كل ما سمعه من القراءات أو لغات القبائل، كقراءة  
ءة نافع وقراءة عاصم وقراءة حفص وقراءة ابن عامر وقراءة  بن العلاء وقراءة الكسائي وقراءة حمزة وقرا

المفضل وقراءة أبي جعفر وقراءة ابن يعمر وقراءة أبي بن كعب وقراءة أبي المتوكل وقراءة أبي عمران  
وقراءة ابن السميفع وقراءة ابن الجوزاء وقراءة طلحة بن معرف وقراءة الجحدري وقراءة الزهري وقراءة أبي  

اءة ابن محيصن وقراءة ابن أبي عبلة وغيرهم، ومن اللغات )لغة أهل الحجاز( و)لغة قريش(  العالية وقر 
و)لغة أهل اليمن( و )لغة تميم وبكر( و)لغة تميم وقيس( و)لغة أزد عمان( و)لغة أزد شنوءة( و)لغة لعذرة  

قول )لغة بعض  وكلب( و)لغة بعض بني ربيعة( و)لغة عكل( و)لغة الحارث بن كعب(، وأحيانا يكتفي بال 
العرب( أو )هذه لغة يمانية( أو )لغة يمانية فصيحة( أو )لغة قوم من العرب( أو )لغة جيدة عالية( أو  

 )يجوز أن يكون لغة( أو )وهي لغة( أو )وفيه لغة أخرى(.



 

 
  

187 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

معاني  - 4 وبيان  الآيات  تفسير  في  والمعاصرين  السابقين  والمفسرين  والعلماء  الصحابة  آراء  أبرز  ينقل 
دات والنصوص، إذ يروي عن الإمام علي )ع( وعمر بن الخطاب وابن عباس وعمار بن ياسر وجابر  المفر 

بن عبد الله الأنصاري وعبد الله بن عمر وعبد الله بن الزبير وعبد الله بن مسعود ومالك بن أنس والشافعي 
لحسن وسعيد بن جبير  ومجاهد وقتادة وعكرمة وعطاء والسدي والشعبي والضحاك والربيع وا  وأنس بن مالك

 وزيد بن أسلم وأبي هريرة والطبري والواحدي والثعلبي والماوردي وغيرهم. 
عندما يفسر آية أو يعرض مسألة أو يشرح معنى مفردة أو عبارة يحصي ما قيل فيها من رأي أو تفسير  - 5

ارة )وفيه قولان( أو  أو تأويل أو معنى أو بيان أو استدلال أو تصويب او ترجيح أو جواز، ويستهل ذلك بعب 
)وفيه ثلاثة أقوال( أو )وفيه أربعة أقوال( أو )وفيه خمسة أقوال( أو )وفيه ستة أقوال( أو )وفيه سبعة أقوال(  

 أو )وللمفسرين فيه ثمانية أقوال( أو )وفيها للمفسرين تسعة أقوال( أو )وللمفسرين فيه عشرة اقوال(.
ارة )والذي أراه( أو )ومعنى الكلام( أو )والمعنى( أو )أي ...(،  عندما يذكر رأيا أو قولا له يستهله بعب - 6

 وأحيانا يوجه سؤالا ثم يجيب عنه. 
أحيانا ينقل رأيا أو يذكر قولا أو بروي خبرا ولا يسمي صاحبه بل يكتفي بعبارة )قال بعضهم( أو )على  -7

)قال جمهور المفسرين( أو )ذكر رأي بعضهم( أو )قال اللغويون( أو )قال المفسرون( أو )قال الجمهور( أو  
 المفسرون( أو )أجاز بعض العلماء( أو )ويقال(.

أحيانا يعلق على قول أو رأي لأحد العلماء أو المفسرين بإثبات صحته أو نفيها مستدلا على ذلك بأدلة  -8
قوله )وفي  عقلية أو نقلية، ومن ذلك قوله )ولا أرى هذا القول صحيحا( وقوله )والقول على الإطلاق أصح( و 



 

 
  

188 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

هذا القول بعد( وقوله )وهو قول صحيح( وقوله )لأنه قول صحيح( وقوله )وهو الصحيح( وقوله )والتفسير  
 الصحيح( وقوله )والذي اعتمدنا عليه أصح( وقوله )وهو الأصح(. 

إلي(   أحيانا يرجح أحد الآراء أو الأقوال أو التفسيرات او قراءة من القراءات بقوله )والتفسير الأول أحب -9
 أو قوله )وهذا أعجب إلي( أو قوله )وهي أحب إلي( أو قوله )والفتح أحب إلي( أو قوله )والكسر أحب إلي(. 

وإذا أراد التشكيك بقول أو رأي صدَّر قوله بكلمة )زعم( مثل قوله )زعم بعض ناقلي التفسير( وقوله  -10
يدة( وقوله )زعم أهل الإرجاء( وقوله )زعم  )زعم سيبويه والخليل( وقوله )زعم الكسائي( وقوله )زعم أبو عب

 قوم(.
أحيانا يستشهد بنصوص شعرية للاستدلال بها على مسألة أو قراءة أو لتعزيز ما يذهب إليه أو ينقله  -11

عن أحد العلماء أو المفسرين فينسب البيت الى صاحبه، كقوله )قال امرؤ القيس( أو )قال الأعشى( أو 
النابغة( أو )قال أوس بن حجر( أو )قال المسيب بن علس( أو )قال حسان بن ثابت( )قال زهير( أو )قال 

أو )قال ذو الرمة( أو )قال عنترة( أو )قال أبو ذؤيب( أو )قال تميم بن مقبل( أو )قال عبدة بن الطبيب(  
و )أنشدني  أو )قال هميان بن قحافة( أو يكتفي بالقول )قال الشاعر( أو )قال بعضهم( أو )وقال الآخر( أ

 بعض بني كلاب( أو )وأنشدوا(. 
كما نجد عنده آراء نقدية من خلال التعليق على بعض النصوص الشعرية والإشارة الى مواضع الحسن  -12

أو الإجادة فيها، وبخاصة ما يتصل بوسائل التصوير الفني كالتشبيه أو الاستعارة أو الكناية أو التعريض  
(، ومتى وقع في الكلام إشارة أو كناية أو تعريض أو تشبيه كان أفصح وأغرب أو الإشارة، ومن ذلك قوله ) 



 

 
  

189 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

ه(، وقوله فجعل النظر بمنزلة السهم على جهة التشبيه فحلا هذا عند كل سامع ومنشد وزاد في بلاغت وقوله )
ة  فجعل لها غناء وفماً على جه(، وقوله )فجعل لليل صلباً وصدراً على جهة التشبيه فحسن بذلك شعره)

 (، وغيرها. الاستعارة
أحيانا يستدل على ما يذكره أو يذهب إليه بالحديث النبوي المروي في كتب الصحاح كصحيح البخاري -13

وصحيح مسلم وصحيح الحاكم النيسابوري )المستدرك(، كقوله )روى البخاري في صحيحه( وقوله )أخرجه  
ري ومسلم في الصحيحين( وقوله )روى مسلم في البخاري( وقوله )أخرجه البخاري ومسلم( وقوله )روى البخا

 صحيحه( وقوله ) أخرجه أبو عبد الله الحاكم فيصحيحه( وقوله )أخرجه مسلم في صحيحه( وقوله )
ويشهد له الحديث ( أو )ويدل على ذلك الحديث الصحيحأو يكتفي بالقول )وجاء في الحديث الصحيح( أو )

 (. ويؤيده الحديث الصحيح( أو )الصحيح
والمؤلف مقلٌّ في الوقوف على التشبيهات والاستعارات القرآنية وتحليلها أو بيان أنماطها أو أثرها في  -14

تشكيل المعنى أو التعبير عنه بأسلوب فني بليغ، وكل ما ورد ذكره لا يعدو كونه شذرات متناثرة في تفسيره  
هذه الشجرة أنه لا يصعد للكافر عمل  ومعنى تشبيه الكافر بلم يخصص لها فصلا أو مبحثا مستقلا، كقوله )

ويجوز أن يكون على التشبيه، أي: ما يُسقَى ماءٌ كأنه  ( وقوله )صالح ولا قول طيب ولا لقوله أصل ثابت 
أصل وقوله )(  ووجه التشبيه أن هؤلاء لم ينتفعوا بما سمعوا، كالصُم ِّ لا يفيدهم صوت مناديهموقوله )  (صديد 

إِّن الأصل في استعارة اسم النار للحرب أن القبيلة من  ( وقوله )استعارة منه  الذوق إنما يكون بالفم، وهذا
الجبال النار على رؤوس  أوقدت  أُخرى  أرادت حرب  إِّذا  كانت  )العرب  وقوله  الحافر ظفراً على  (  وسمي 



 

 
  

190 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

لُ إِّلالاستعارة( وقوله ) كْر الأقفال استعارة والمراد أن القَلْب يكون كالبيت المُقفَل لا يَصِّ ( وقوله يه الهُدىوذِّ
(، وكل ذلك ورد في غير نصوص عينة الدراسة، أما ما ورد له من آراء فسمي الطعام متَّكأً على الاستعارة)

ولذا أخذنا  في التشبيه والاستعارة في نصوص عينة الدراسة فقد ذكرناه في موضعه من البحث وعلَّقنا عليه،  
شارات أو التلميحات أو الكلام المقتضب الذي ورد في على عاتقنا استنباطها والكشف عنها من خلال الإ 

 أثناء تفسيره للنصوص القرآنية.
 : التشبيه/ المبحث الاول

نمط بلاغي لتأدية المعنى المقصود بطريقة فنية. وله ميدان واسع في الأدب على صعيد الشعر أو  التشبيه  
الكتابة، ولكنه أقل من الاستعارة تأثيرا وجمالا من الناحية الفنية لاقتصاره على علاقة المشابهة بين طرفي  

وله أنواع عديدة  والأداة ووجه الشبه،  وأركان التشبيه أربعة، طرفا التشبيه المشبه والمشبه به  الصورة الفنية.  
ويعتمد التشبيه على قوة الطبع ودقة الملاحظة وسعة المخيلة والادراك العقلي المتميز، من دون    .1معروفة

 .2أن يلغي الحدود الفاصلة بين طرفي الصورة 
ية أو يوم  تشبيه حال الكفار عند رؤيتهم لمشاهد القيامة بحال من لم يكتب له العيش سوى عشأولا/  
 )كأنهم يوم يرونها لم يلبثوا إلا عشية أوضحاها(: قوله تعالى في  

إن قيمة الحياة تتحدد بما يقوم به الإنسان من عمل خلال أيام حياته وما سيحظى به من جزاء في الآخرة  
جراء ذلك العمل، خير فخير وإن كان شرا فشر، وهذا الانطباع يحضر بقوة وبتجسد بأعلى مستوى في ذهن  

قة أن الإنسان ذاهب لا محالة  ذلك الإنسان الغافل لحظة ظهور الحقيقة الناصعة بلا مؤثرات ولا رتوش، حقي



 

 
  

191 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

الى عالم آخر غير العالم الذي ألفه وعاش حياته فيه، عالم جديد مختلف لم يعشه وإنما كان يسمع عنه  
ويخبر به، ولا بد له أن يواجه هذا المصير الذي كان يحاول جاهدا أن يتخفى منه أو يتناساه في أقل تقدير، 

أمرا محتوما مفروغا منه عاد ذلك الإنسان المشكك أو المعاند أو  ومتى ما حانت الساعة وصار ذلك واقعا و 
الغافل الى وعيه وتيقنَّ أنه قادم للقاء ربه وأنه سوف يحاسب على أفعاله خيرها وشرها، فعندئذ يستحضر  
حياته بكل دقائقها وتفصيلاتها وتمرُّ عليه بسرعة خاطفة، وكأنها حلم ساعة أو ليلة، يتلاشى بمجرد أن  

منه الإنسان ويبزغ عليه فجر نهار جديد ولكن ليس الأمر كذلك، إنها الحقيقة التي لم يكن يعيها  يصحو  
ولم يستعد لها، إنها حياته التي ضيعها ولم ينتفع بها أو يسخرها لنيل حياة أغلى وأجمل، تلك الحياة السرمدية  

لك، وكأنها فراغ تملؤه الحسرة والندامة،  الأبدية بكل سحرها وجمالها ونعيمها وملذاتها، وكأنه لم يعش حياته ت
وهي بكل تفاصيلها كأنها لحظة عابرة أو ساعة من الزمان أو بوم أو بعض يوم، ولكن حملها كبير وتداعياتها  
خطيرة، نعم لقد انطفأ وهجها واختفت ملذاتها وبقيت آثارها تجرُّ عليه بالوبال وتدعو له بالثبور، إنها لحظة  

نكشاف ولحظة الندم، إنها لحظة الجزاء والحساب ودفع الفواتير، وكأنهم يوم يرونها لم  المواجهة ولحظة الا
يَّةً أَوْ ضُحَاهَايلبثوا  ، أي لم يعيشوا سوى قدر ضئيل أو مدة حقيرة تافهة مضت سريعا تاركة وراءها  إِّلاَّ عَشِّ

رافقه شعور دائم بالخذلان  حمل ثقيل يقصم الظهور ويقض المضاجع، بل يكاد يسلخ النفوس من أجسادها، ي 
والانكسار والندم والخسران، يقول ابن الجوزي: المعنى كأنهم أي الكفار يوم يعاينون القيامة لم يلبثوا في 

قَدْر آخر النهار من بعد العصر أو أوله إلى أن ترتفع    الدنيا أو في قبورهم سوى عشية أو ضحاها أي
حياتهم أو اختزالها بعشية إنما هو من جراء سرعة زوال   . وأشار السيوطي الى أن تقصير مدة3الشمس



 

 
  

192 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

، 4ينعموا بشيء من نعيمها النعيم وانطفاء لذة العيش، يقول: وكأنهم يوم يرون القيامة لم يقيموا في الدنيا ولم  
وأرجع أبو الحسن الواحدي سبب ذلك الى هول الصدمة وما عاينوه من المشاهد المروعة والأحداث المذهلة، 

ة : لقد يقول  .5والشدائد من الهول هلما عاينو  الدنيا أو مكوثهم في القبرفي  عيشهماستقصروا مدَّ
وذكر أبو حيان أن الأمر الجامع بين الطرفين أو الحالتين هو قصر المدة الزمنية، فمن عاش ليلية أو  

عاش طويلا في  ضحى يوم فهي مدة قصيرة جدا بحسب معدل الأعمار في دار الدنيا، وكذلك حال من  
الدنيا ولكن كان مآله العذاب في الآخرة فمدة بقائه في الدنيا وإن طالت لا تساوي شيئا بالنسبة لمدة العذاب  

 6في الآخرة، يقول: أفاد التشبيه سرعة انقضاء مدة عيشهم في الدنيا إذا رأوا العذاب وطال مقامهم في النار
يقاس ولو بمقدار ذرة بنعيم الآخرة أو عذابها، لذا فإن الأثر النفسي  ولا ريب أن نعيم الدنيا أو شقاءها لا  

المترتب على ما يلقاه الإنسان يوم القيامة من نعيم أو شقاء يمحو كل ما هو مخزون في الذهن من شعور  
لقا باللذة أو الألم، وهذا الذي عاش ليلة أو يوما واحدا لم يذق شيئا بعد من نعيم الدنيا فهو أشد الناس تع

بها وطلبا إليها، وكذلك حال الكفار أو العاصين فهم أشد ندما وحسرة على ما فرطوا فيه في حياتهم، ولذا 
و)هل الى مرد من    7غاية ما يتمنونه العودة الى دار الدنيا، وأول كلمة تجري على ألسنتهم )يا ليتنا نرد(

تعد شيئا8سبيل(  الدنيا فهي لا  العذاب في الآخرة، وقد أشار    ، ومهما كانت مدة حياتهم في  لطول مدة 
الشنقيطي الى هذا المعنى بقوله: إن مدة مكثهم في الدنيا قليلة جدا بالنسبة الى طول مدة العذاب وهم  

 .9خالدون في النار 



 

 
  

193 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

وذهب ابن عاشور الى أن الشبه واقع في الملامح والصفات وأنه لم يمنعهم طول مدة لبثهم في قبورهم من  
 . 10هم التي عاشوا عليها في الحياة الدنيا الحشر بصفات

 ثانيا: تشبيه جهنم بآلة الرصد في قوله تعالى )إن جهنم كانت مرصادا(:
وهو تشبيه بليغ أتى بطرفيه، وهما المشبه، وهو جهنم، والمشبه به وهو المنظار أو آلة الرصد، وحذف منه   

يها ملما بتفاصيلها ودقائقها كذلك جهنم تترقب الكفار الشبه والأداة، وأراد ان المنظار يراقب الأشياء ويدقق ف
ولا تنفك عنهم كالمطلع على شيء بالإحاطة والشمول لم يفته جزء من أجزائه ولم يغب عنه أمر من أموره،  

، والمرصاد  هو مُعَدٌّ لهم يَرصُد بها خزنتها الكفارَ  مرصاداً يرصدون به، أيقال ابن الجوزي: أراد أن جهنم 
، أي أن النار 12، وذهب الطوسي الى أن المرصد هو الطريق 11ن الذي يَرصُد فيه الراصد العدُوَّ المكاهو  

طريق ومعبر معد ومعبد لابد لكل إنسان أن يمر به ولا يحيد عنه وأنه لا يدخل أحد الجنة حتى يقطعه  
ه أحد ولا يضيق بأحد  ويجتازه، والشبه هو السعة والشمول، فكما أن الطريق معد ليمر به الجميع، لا يفوت 

ولا يستثني أحدا بل كل يمر به ويلقاه كذلك جهنم كل منا واردها لا يفوتها أحد وهي ممر للناجين يوم المعاد  
للجواز الى الجنة أو مقر للهالكين أولئك الذين زلت أقدامهم فسقطوا في قعرها واستقروا في الدرك الأسفل 

النار رصداً لا يدخل أحد الجنة حتى يجتاز عليه، فمن جاء بجواز  على  منها، قال أبو الحسن الماوردي: إن  
وأشار السيوطي الى أن جهنم هي قنطرة المرور الى الجنة لا بد لكل ،  13بجواز لم يجز  ئجاز، ومن لم يج 

ثلاث أحد من المرور عليها واجتيازها إذا كانت الجنة مراده ومقصده، يقول: المعنى أنه في طريق الخلائق  
، وذكر الرازي أن النص يحتمل الوجهين، وذلك أن المرصاد 14قناطر لا يدخل الجنة أحد حتى يجتاز النار 



 

 
  

194 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

الرصد وهو على وزن )مفعال( وهو من أبنية المبالغة والمعنى أنها ترصد أعداء الله وتشق عليهم، أو  من  
 .15أن مجاز المؤمنين وممرهم إنما يكون على جهنم وإن خزنة الجنان يرصدونهم وستقبلونهم عندها 

 : كالفراش المبثوث(  )يوم يكون الناس  قوله تعالى  تشبيه الناس عند حشرهم بالفراش أو البعوض في   ثالثا/
المشبه، وهو   الشبه، طرفاه حسيان  وهو تشبيه مجمل سقط منه عنصر من عناصره الأربعة، وهو وجه 
الناس، والمشبه به، وهو الفراش أو البعوض، والشبه المنتزع من الصورة هو قلة الحيلة والضعف أو التزاحم  

ومة، قال ابن الجوزي: لقد  والتدافع والاكتظاظ والسير المضطرب بلا انتظام ولا ترتيب والى غير وجهة معل
شبه الناس في ذلك الموقف العظيم ساعة البعث بالبعوض أو صغار البق وهو يتهافت في النار وبالجراد  

 .16إذا بعثوا ماج بعضهم في بعض المنتشر لأنهم 
يتدافعوا ويركب  ولما كان الناس في حيرة واضطراب شديدين لهول مشاهد القيامة وشدتها فلا غرابة أن 

هم بعضا لعجزهم وذلتهم وانتشارهم وقد شبهوا بالفراش من هذا الوجه، قال أبو حيان: إن الفراش أو  بعض
في  الناس يوم حشرهم    ، شبه بهمولا يزال يتقحم على المصباح ونحوه حتى يحترق صغار الجراد يقصد النار  

ى الداعي من كل جهة حتى  الكثرة والانتشار والضعف والذلة والمجيء والذهاب على غير نظام والتطاير إل
 .17تدعوهم إلى ناحية المحشر، كالفراش المتطاير إلى النار 

ولفظ الناس عام يشمل الفريقين الكفار والمؤمنين لأن الحشر ومنازل القيامة أمر مقدر على جميع الخلائق  
سن الماوردي الى مؤمنها وكافرها ثم يفترقون الى فرقتين، فرقة في الجنة وأخرى في السعير. وذهب أبو الح



 

 
  

195 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

أن اللفظ عام أريد به التخصيص وأن التشبيه مقصور على الكفار وهم الذين يتهافتون في النار تهافت  
 .18الجراد أو البعوض 

والنص يرسم لنا صورة ديناميكية أو مشهد انفعالي من مشاهد القيامة يتجسد فيه هول الحشر وقوة الصدمة 
م الحركة العشوائية المضطربة، وهذا الاضطراب الشديد من جراء أنه التي تؤدي الى فقدان التوازن ومن ث 

والحيرة   الدهشة  هول  يساوي  الموقف  وهنا هول  قبل،  له من  ولا خبر نظيرا  يعهده سابقا  لم  بموقف  يمر 
ويعاكسه في الاتجاه فتكون ردة الفعل عظيمة بعظم ذلك الموقف فيصدر منه هذا الاضطراب والتبعثر نتيجة  

لخلل المفاجئ في المنظومتين الفكرية )الغريزية في حالة الفراش( والنفسية. ولا شك أن الجميع يتألم  طبيعية ل
وأن الجميع في حيرة وذهول لم يعرف لهما نظير من قبل كما أن الجميع يحاول عبثا تجنيب نفسه الخطر  

المجهول في حالة النفس المحدق، النار المحرقة في حالة الفراش أو البعوض، وهول المطلع أو المصير  
البشرية ساعة البعث والنشور، والبحث عن الخلاص بكل وسيلة ممكنة ولكن من دون جدوى. وقد خرج 
الخبر عن معناه الحقيقي الى معنى مجازي وهو التحذير من ذلك الموقف العظيم للرجوع الى الله وحمل 

 النفس على الإيمان والتقوى والعمل الصالح.
الفراش أو البعوض يتهافت في النار ترسم مشهدا عبثيا حقيقيا )فطريا( يلتقي مع مشهد عبثي  إن صورة  

 متخيل مقصود )أو مخطط له( في العناصر الآتية: 
 الصدمة أو عنصر المفاجئة  .1
 الأذى الشديد  .2



 

 
  

196 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 الخوف الشديد من الهلاك  .3
 السرعة المطلوبة لاتخاذ القرار صائبا كان أو خاطئا  .4
 الموقف المشابه غياب التجربة أو  .5

لكنَّ فرقا كبيرا بينهما، فالأول سلبي غير هادف والثاني إيجابي هادف، والهدف هو إحداث التأثير الانفعالي  
التغيير   إحداث  بقصد  المتخيل  المشهد  براثن سلبية  إيجابي من  البحث عن موقف  المطلوب، من خلال 

 الإيجابي في السلوك.
ال إليها  أشار  لطيفة  نكتة  النص  النفس  وفي  لجام  لكبح  التدبير  وقلة  الضعف  التناهي في  وهي  زمخشري 

الإنسانية  بكل غرورها وكبرها وعجبها وجهلها وضلالها وتمردها وعصيانها، وإذا بها وهي في قبضة خالقها، 
وقد ضيق عليها وغلق منافذ السلامة والنجاة بوجهها لينزع عنها كبريائها المزيف وغرورها الكاذب، وإذا بها  

أحقر وأضعف ما خلق الله وهي البعوضة أو الفراشة، يقول: لقد شبه الناس في ذلك الموقف العظيم بالفراش  ك
وأن لا نفس حينئذٍ تحدث صاحبها بما تحدثه به عند عظائم  لأنه مثل في الضعف، فإنها وقعة لا تطاق  

ذبت فلاناً  أقرب الى قولهم: ك  ، وهوالأمور وتزين له احتمالها وإطاقتها، لأنهم يومئذٍ أضعف من ذلك وأذل
 .19نفسه في الخطب العظيم، إذا شجعته على مباشرته وقالت له إنك تطيقه وما فوقه فتعر ض له ولا تبال به 

الطير الصغير  الفراش، وهو  شبه الله الخلق يوم القيامة ب  والى ذلك أشار ابن جزي في قوله: المعنى أنه
هم وذلتهم ويحتمل أنه شبههم به لتساقطهم في جهنم كما يتساقط  في كثرتهم وانتشار   ،الذي يشبه البعوض 
 . 20الفراش في المصباح 



 

 
  

197 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

)فجعلهم   قوله تعالى: تشبيه أصحاب الفيل في حال هلاكهم بزرع مأكول أو بقشرة حبة فارغة في  رابعا
 كعصف مأكول(: 

وهو تشبيه مجمل، طرفاه حسيان، أصحاب الفيل/ العصف، والشبه الجامع بين طرفي الصورة هو ،،انتفاء 
 القيمة،، أو التحول من أعلى نقطة )القوة/ الشموخ( الى أدنى نقطة )الضعف/ الهوان(.

حتى    وأشار الزمخشري الى أن التشبيه جمع بين التلف والخسة، وذلك قوله: لم يكتف أن شبههم بالعصف
 .21جعله مؤوفا بالًأكال 

بين ورق الزرع وأصحاب الفيل هو تفرق أجزاء الشيء او ما يسمى بالدمار   وذهب القرطبي الى أن الشبه
الشامل، كأن تكون الحجارة قد فجرت أجسادهم أو أهلكتهم فداستهم الفيلة بأقدامها فمزقت أوصالهم وفرقت  

ه من كورق الزرع إذا أكلته الدواب فرمت بأعضاءهم كما تأكل الدواب ورق الزرع وتفتته، يقول: أراد جعلهم  
 .22شبه تقطع أوصالهم بتفرق أجزائه  ،أسفل

أنهم ماتوا فيبست أجسادهم   الشبه هو فساد الشيء وتلفه، والمعنى  الى أن  الماوردي  الحسن  أبو  وذهب 
 . 23كأوراق الشجر أو أغصانها إذا ذبلت واصفرت ثم يبست 

وذكر ابن كثير أن غرض التشبيه هو الاعتبار، والمعنى أنه جعلهم عبرة ونكالا لغيرهم كما تتحول السنابل  
 .24الشامخة الى روث 

ويشير الواحدي الى معنى الإذلال المستفاد من التشبيه، يقول: أراد ماتوا فداستهم الفيلة بأرجلها فمزقتهم  
 .25وفتَّته  أشلاءً كزرع أكلته الدواب فداسته بأقدامها



 

 
  

198 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 ويذكر ابن جزي ثلاثة أوجه للشبه المتحصل من تشبيههم بالعصف، وهي: 
 ذابت أجسادهم وبقيت منها بقايا كبقايا ورق الزرع إذا أكله الدود .1
 افترقوا وبقي منهم أثر دال عليهم  .2
 انتزعت الأرواح وبقيت أجسادهم جثثا هامدة  .3

جمع بين التلف والخسة، أو أنه أراد ورق الزرع إذا أكله الدود  يقول: شبههم بالتبن إذا أكلته الدواب ثم راثته ف
 .26أو كالعصف الذي أكل زرعه وبقي لا شيء أو شيئا لا نفع فيه 

ويذكر ابن الجوزي ثلاث تفسيرات للنص يلمح بها الى أن الشبه بين طرفي الصورة متعدد ويتم التقاطه من  
فتحة الدلالة أو التأويل بحسب ذهنية المتلقي، وهذه  ثلاث جهات وليس من جهة واحدة، أي أن الصورة من

 :27الوجوه هي
الضعة وانتفاء الفائدة، إذ إن الحبوب تشكل قيمة غذائية عليا للإنسان والحيوان فإذا أُكلت بذورها وبقيت   .1

للطيور كالتبن  قشورا فارغة فقد أفرغت من محتواها وانتفت قيمتها الغذائية، أي لقد صار هؤلاء القوم طعاما  
 الذي هو مأكول البهائم.

الإذلال والهوان، وذلك أن السنابل لها ما لها من الرفعة والشموخ فما أن تحصد وتؤكل بذورها ولم يبق   .2
سوى القشور التي تداس بالأرجل وتأكلها البهائم ثم تخرجها روثا من بطونها، وكذلك أصحاب الفيل أصابهم  

 روتهم وقوتهم فإذا بهم جيف تنهش منها الطيور والكلاب ونحوها.الذل والهوان من بعد عزهم وجب



 

 
  

199 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

العجز والخور، إذ بين التشبيه عجز هؤلاء القوم وخورهم وكيف سلب منهم كبرياءهم وعنجهيتهم وتركهم   .3
دبَّ فيها الضعف وبان خورها  كالقشور التي هي أغلفة الحبوب إذا أُكل ما بداخلها  ،  رميما أو جثثا هامدة

 فتجرفها السيول أو تعبث بها الرياح.
ويمكن لي أن أضيف وجها رابعا وهو القتل غير المباشر أو ما يسمى بـ ،،القتل بالنيابة،، وذلك أن هذه  

إذ تعمل الحرارة الهائلة على صهر أو إذابة الدماغ  الحجارة فيها تقنية خاصة للقتل وتعد آلة قتل فتاكة،  
فيخروا صرعى من فورهم، أي أن القتل داخلي لا تظهر أعراضه على الجسم من الخارج، فكما أن الزرع  
أو ورق الشجر يجفُّ منه الماء فيذبل ويموت فكأنه أُكل من الداخل، أي أكل نفسه بنفسه، كذلك فعل هذه  

 ية الفتاكة إذ تصهر دماغ الإنسان فيهوي جثة هامدة كورق الشجر المأكول.الحجارة أو القنابل الذك
والذي أميل إليه أن الذي قتلهم هو الخوف وأن الطير لم ترمهم بشيء وإنما قتلهم الهلع الشديد من بعد ما  

فسهم، وأن رأوا الطير تحلق فوق رؤوسهم التي لم يروا مثلها من قبل، أي قتلتهم أنفسهم أو قتلوا أنفسهم بأن
قوله )ترميهم( بمعنى يخيل إليهم ذلك، وتؤكد الدراسات الحديثة أن الخوف الشديد أو الهلع الذي يتعرض له 

. وهذا المعنى  28الإنسان قد يؤدي الى الوفاة بسبب حدوث النوبة القلبية أو الجلطات أو تلف الأوعية الدموية
 .29م بحجارة من سجل أي مما كتب لهم أن يعذبوا به نقله ابن الجوزي عن الزجاج، وهو قوله: أراد ترميه

وقد وصف العصف بأنه مأكول مبالغة في تدميرهم، فلا قيمة لقشور الحبوب، كالقمح والشعير وغيرها، وقد  
انتزع منها لبُّها، وكذلك هؤلاء القوم وكأنهم أبيدوا ولم يبق منهم شيء يدل على وجودهم من بعد ما كان من  



 

 
  

200 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

أي لا يقع عليهم ظلم أو حيف    30( وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِّيلًا والعزة والمنعة، وهو مثل قوله تعالى )أمرهم من القوة  
 ، وفيه ما فيه من الإذلال والتحقير من بعد تلك العظمة والجبروت!. 31أبدا

 )وتكون الجبال كالعهن المنفوش(:   قوله تعالىتشبيه الجبال في ذلك اليوم الموعود بالصوف في    /خامسا
الشبه منه وجه  تشبيه مجمل سقط  أن  وهو  يمكن  ما  أو  الاجتماع  بعد  والتفرق  القوة  بعد  الضعف  وهو   ،

 أصطلح عليه بـ )التلاشي والاندثار(، وطرفا التشبيه )الجبال/ الصوف( حسيان. 
  والمعنى تصبح الجبال ذرات ملونة منتشرة مبعثرة في الهواء كذرات الصوف الملون المتناثرة من هنا ومن
 هناك، تلك الصخور الكبيرة المتراصة المتماسكة التي لا تتزحزح عن أماكنها لعظمها وثقلها وإذا بها ذرات 

 متطايرة متناثرة تسبح في الفضاء. 
الى هذا المعنى بقوله: وجاء التشبيه بالصوف لخفته وضعفه وقد شبه به تلك   أبو الحسن الماوردي  وأشار

وثباتها شدتها  بعد  من  أجزائها  ونفرق  وتناثرها  لخفتها  الراسخة  العظيمة  المبعثرة    الجبال  الصوف  كذرات 
 .32  المتناثرة

الشبه أن  الى  الزمخشري  وتناثر    وذهب  الشيء  خفة  الى  يرجع  الصورة  طرفي  في  بين  وتطايرها  أجزائه 
الصوف  أشبهت  الجو  فتت وتطايرت في  إذا  ألوانها  اختلاف  الجبال على  أن  أراد  قوله:  الفضاء، وذلك 

 .33المصبوغ المنفوش إذا طيرته الريح
وأرجع ابن جزي الشبه الى الضعف أو اللين وتعدد الألوان، يقول: وجاء تشبيه الجبال بالعهن، وهو الصوف، 

 .34واختلاف ألوانهل أجزائه في انتفاشه وتخلخ



 

 
  

201 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

والليونة   والتفتيت والتسوية والانتشار والخفة  والتناثر والتطاير والبس   البلا والتمزق  المعاني من  وكل هذه 
 والانبساط تنضوي تحت مفهوم أعم وأشمل هو الاندثار والتلاشي.

في موضوعات عدة وفي    تتجلى ضدية القوة/ الضعف أو الزيادة/ النقص في القرآن الكريم بشكل متكرر
، ومنها النص الذي نحن بصدده، وذلك بين الجبال/ الصوف، فالجبال بوصفها رمزا  35آيات وسور عديدة 

للشموخ والقوة والكبرياء والعلو والعظمة، في لحظة ما تسقط عنها رمزيتها وتتهاوى من القمة الى القعر ومن  
والضعف والدنو والضعة، ومن قيمة مركزية عليا الى    أعلى نقطة للشموخ والعظمة الى أدنى نقطة من الذل

 وضعية هامشية دنيا، ويدلك هذا على أمور عدة:
 . هول الموقف وشدته1
 . عظمة الخالق وقدرته وهيمنته على مخلوقاته 2
. إنه لا شيء يبقى على حاله فكلٌّ الى زوال، فالسماء تنفطر وتنشق من مجرتها وتفتح أبوابها انقيادا 3

وإذعانا وطاعة لأمر الله سبحانه، والشمس تتكور وتضمحل وتذوب وتتلاشى وينطفئ ضوءها، والكواكب  
والأجرام العظيمة تتساقط ويأفل نورها وتنطمس معالمها، والأرض تمد وتسوى كما يمدُّ الأديم وتلقي ما في 

اضعها وتسوى بالأرض وتفتت  والكنوز، والجبال الراسيات تندكُّ وتزال عن مو   بطنها من الموتى والمعادن
 . 36كالسويق أو كالدقيق وتتلاشى كالسراب وتتطاير في الهواء كالغبار أو كشرر النار 

وقد تقدم ذكر القارعة في أول السورة، والقارعة تعني الداهية، وهي اسم للشدة مشتقة من قرع الصوت الشديد 
، ومنه قوله تعالى )تصيبهم بما  38القارعة وفرقتهم الفاقرة( ، وجاء في كلام العرب )قرعتهم  37لشدة أهوالها



 

 
  

202 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

لأنها  وقيل: هي من أسماء القيامة  .  40أي نكبة أو عذاب أو شدة عظيمة من شدائد الدهر  39صنعوا قارعة(
. وقال أبو السعود: وجاءت التسمية  41النفخة في الصور لأنها تقرع الأسماع ، أو هي  تقرع القلوب بهولها

نَّها تقرعُ القلوبَ والأسماعَ بفنونِّ الأفزاعِّ والأهوالِّ وتُخْرِّجُ جميعَ الأجرامِّ العلويةِّ والسفليةِّ منْ حالٍ  لأبالقارعة  
والانفطارِّ  بالانشقاقِّ  السماءَ  حالٍ  بالزلزالِّ    إلى  والأرضَ  والانتشارِّ  والانكدارِّ  بالتكويرِّ  والنجومَ  والشمسَ 

 .42لوالتبدي
)ما القارعة( عن معناه الحقيقي لإفادة معنى التنبيه، غير أن العلماء والمفسرين  لقد خرج الاستفهام في قوله  

، وكل هذه 45أو التهويل  44أو التعظيم   43ذكروا معاني عديدة خرج إليها الاستفهام، كالدلالة على التفخيم 
أدراك( باستعمال   ، ولذا أردفه بعبارة )ما46المعاني التي ذكرها العلماء تنضوي تحت معنى التنبيه والتحذير 

، ولم تقتصر  47أسلوب التكرار، وهو من الأساليب المعتادة والمألوفة في كلام العرب وتأتي لأغراض كثيرة 
 .48هذه الصيغة أو هذا الأسلوب على هذه الآية بل تكرر مثل ذلك في نصوص عديدة 

في ذهن الإنسان ومتجسدا وجاء التنبيه في النص لأمر عظيم، وهو وقوع القيامة، ينبغي أن يكون حاضرا  
في أفعاله وتصرفاته، بل يكون ماثلا أمام عينيه دائما وأبدا لردعه عن ارتكاب المعاصي أو فعل الآثام أو  

 الانسلاخ عن منظومة القيم المتمثلة في الفطرة السليمة التي خلق الله سبحانه الإنسان عليها. 
القيمية أو يقل منسوبها لكنها قابلة للتحديث وإعادة وقد تمرض النفوس أو تتقاعس فتتراجع تلك المنظومة  

البرمجة من خلال التذكير والتدبر وإعادة النظر ومحاسبة النفس على تقصيرها وجهلها وانحرافها عن الصراط  



 

 
  

203 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

والتسليم   بالعبودية  وحده  إليه  والتوجه  لأوامره  والانقياد  وإرادته  تعالى  لحكمه  الكامل  والخضوع  المستقيم، 
  والطاعة.

بتكرار حرف الاستفهام ولكن بصيغة )ما أدراك(، وهذا الأسلوب   التفخيم والتهويل  تقدم من  تأكد ما  وقد 
يفيد معنى التجهيل، والذي يعقبه توضيح وتفصيل، أي أنت - فيما أرى -التعبيري في كل استعمالاته القرآنية

تقبلية والحوادث العظيمة التي لم تقع  أيها الإنسان أقل شأنا من أن تحيط علما بتلك الغيبيات والعلوم المس
بعد، فقد خصًّ بها ذاته المقدسة وادخرها في مكنون علمه، وأطلع أصفياءه وخاصته من عباده على بعض  

. وأشار الى هذا المعنى أبو السعود في قوله: وقوله )ما أدراك(  منها بقدر ما يقتضيه المقام وتتسع له العقول
عة لأمر القيامة ببيان خروجها عن دائرة علوم الخلائق على معنى أن عظم  تأكيد لمعنى التهويل والفظا 

   .49شأنها ومدى شدتها بلغ مبلغا لا تكاد تناله دراية أحد من الخلق
ينبني النص على فكرة التحول من القوة الى الضعف، وهذا التحول يدفعك أيها الإنسان الى إعادة التقييم  إذن  

الغشاوة   والملوثات ورفع  والشوائب  الأدران  من  وتطهيرها  النفس  وتصفية  الروح  وتنقية  الشبهات  وتبديد 
 والمؤثرات وكل ما يحول دون تحقيق التماهي والانصهار مع الذات المقدسة وإخلاص العبودية لله عز وجل. 

يديه ربه    ويصور النص ما يقع للإنسان من الوهم والتخيل في تلك اللحظة الرهيبة، لحظة الوقوف بين
للحساب أو لحظة النشر من قبره رثا مغبرا كالحا زائغ البصر والسوق عاريا ذليلا كئيبا مذهولا منكس الرأس  

، وإذا به في تلك اللحظة ومن شدة الهول يرى "الجبل الصوف" أو "الصوف الجبل"  50ينظر من طرف خفي 



 

 
  

204 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

فيظنه جبلا فإذا مسه لم يجده شيئا، وكأنه أبصر بطرفه سرابا لا جبالا!، يقول ابن الجوزي: أراد وتصير 
 .51الجبال كالصوف المندوف تراها فتظنها من شدة الهول جبالا فإذا مسستها لم تجد شيئا

التحول الكلي الخاطف من أقصى اليمين الى أقصى الشمال ومن أعلى نقطة فوق الأرض الى أدنى   إن هذا
نقطة على سطحها، من كتل صخرية عظيمة الى ذرات من الغبار المتطاير أو الصوف المتناثر، يشير  

نفسي وانفراط  الى هول الصدمة وشدة وقع الحدث على النفس مما يؤدي الى انعدام التوازن وخلخلة البناء ال
عقده، وفيه لا ريب حث على إعادة النظر والعودة الى المسار الصحيح والانتباه سريعا من الغفلة في لحظة  
فارقة ربما لا تتكرر لجهل الإنسان بلحظة الرحيل وحلول الأجل، فتعطل الأعضاء وتتوقف الحواس عن  

و  المتوازن  وغير  المخلخل  الإنسان  بذلك  وإذا  أمام  مزاولة مهامها،  يرى جبالا  كأنه  يبدو  الحواس  المعطل 
ناظريه وليس من جبال، ويبدو وكأنه يلامس صخورا متراصة عظيمة وإذا به يلامس ذرات من الصوف  
المنفوش المتطاير!، نعم إن هذا الانزلاق الخطير والتسافلية القصوى مدعاة للعظة والعبرة وتصحيح المسار  

 وإحداث التغيير المقصود في السلوك. 
وإن هذا الخلل والاضطراب الذي عليه الإنسان لهول الصدمة بفعل هذه المشاهد العظيمة والأحداث الجسيمة  

حتى  أمر له ما يسوغه، وذلك أن الجبال العظيمة الراسخة لم تطق صبرا بفعل ما كان من أمر القيامة  
ندثرت وتطايرت كالغبار  صارت في اللين والضعف والمطاوعة كالصوف الممزق المتناثر وحتى انهارت وا

المتطاير، ولذلك قرن حاله بحالها وما جرى له ما جرى لها، يقول أبو حيان: وقرن بين الإنسان والجبال  



 

 
  

205 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

عند  وما حاله  يكون الإنسان  فكيف  البالي  الجبال حتى صارت كالصوف  القارعة في  تأثير  على  تنبيها 
 .52سماعها 

أدع  العظيم  والحدث  الجليل  الأمر  هذا  عظمته  أوليس  في  والتفكر  الى الله  والرجوع  والعبرة  العظة  الى  ى 
وما   الى خالقها،  والفقر  والعجز  الضعف  وما هي عليه من  وتبيُّن حقيقتها  الذات  الى  والعودة  وجبروته، 
أحوجك أيها الإنسان الى بعد النظر والتدبر والتأمل في عظمة الخالق وإحكام سيطرته وضعف المخلوق  

بإذنه  وعجزه ومحدوديته،   فلا حولٌ ولا قوةٌ ولا ملكٌ ولا وجودٌ ولا سلطانٌ ولا قدرٌ ولا هيبةٌ ولا جلالٌ إلا 
 ومشيئته وسلطانه.

ولا ريب أن النفس الإنسانية، كلُّ نفس، إذا ما تجردت عن الهوى والأنوية جديرة بأن تحظى بالرحمة الإلهية  
ى نفسه الرحمة ونهى عباده عن القنوط من  وأن تدور في فلك عطفه وعنايته سبحانه، وهو الذي كتب عل

رحمته أو اليأس من روحه، وحثهم على الرجاء لعفوه والطمع بكرمه وجوده، وتوجيه النظر دائما وأبدا الى  
 مكنونات ألطافه والاستعداد الى الوفادة إليه والتزود من أنواره القدسية.

 
 المبحث الثاني: الاستعارة/

هي أداة الشاعر أو الكاتب للتعبير عن المعنى بقصد التأثير في المتلقي، وهي نمط بلاغي أرقى  الاستعارة 
من التشبيه لأنها تنبني على طرف واحد وليس على طرفين كالتشبيه، والعلاقة بين المستعار والمستعار له  

لتشكيل صوره الشعرية،    لا تقتصر على المشابهة بل تتعداها الى علاقات عديدة. والاستعارة أداة الشاعر



 

 
  

206 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

لتفكيك   الذهن  وإتعاب  الخاطر  كد  المتلقي لأنها تستدعي  وتأثيرا في  البلاغية جمالا  التقنيات  أكثر  وهي 
تفعل  هي أوكد في النفس من الحقيقة، و الصورة والوصول الى الغرض المقصود، قال ابن منقذ: والاستعارة 

ني على التخييل والادعاء، ومن هنا كان تأثيرها أعظم في  . والاستعارة تنب 53مالا تفعله الحقيقة  سفي النف
، لأنه كلما  المتلقيوأشدَّ وقعاً في نفس  نفس المتلقي ووقعها أشد، يقول القزويني: والاستعارة أبلغ من التشبيه  

أعلَى  البلاغة  في  ومنزلتُها   ، أشدَّ النفسِّ  في  وقعُها  كان   ، الخيالِّ سماء  في  التحليقِّ  إلى  داعيةً  . 54كانتْ 
والاستعارة كما يقول عبد القاهر الجرجاني تعطينا الكثير من المعاني باليسير من اللفظ حتى تخرج من  

تقوم على مبدأ تجاوز اللغة الدلالية . والاستعارة، كما يؤكد النقد المعاصر،  55الصدفة الواحدة عدة من الدرر
وبما تقيمه من علاقات جديدة بين الكلمات وإذابة  الى اللغة الايحائية من خلال عملية خلق جديد في اللغة  

 56لعناصر الواقع واعادة تركيبها من جديد 
في  أولا/   للنهار  المعاش  لليل واستعارة  اللباس  تعالى  استعارة  النهار قوله  لباسا وجعلنا  الليل  )وجعلنا 

   معاشا(:
كالغياب( و)النهار كالحضور(، إذ وهما استعارتان تصريحيتان حذف المشبه به من كليهما والتقدير )الليل  

يشتغل النص على التضاد بين الغياب والحضور، فالليل والنهار لكل منهما صفة وغاية، فالليل للراحة 
والسكينة والهدوء لذا تطلب استعارة الغياب بينما النهار لطلب الرزق وقضاء الحوائج ومزاولة الأعمال لذا 

لنص ثنائيات عديدة، كالعتمة والنور أو السكون والحركة أو التخفي  تطلب استعارة الحضور، وهنا يستحضر ا
التجميد  أو  والتشغيل  الإطفاء  أو  والانطلاق  التوقف  أو  والشحنة  الأيون  أو  والإيجاب  السلب  أو  والتجلي 



 

 
  

207 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

والتفعيل أو الهدوء والضوضاء أو الموت والحياة... لفتح آفاق أو مدارك أو تولد أفكار جديدة لاستحضار  
عنى في الذهن، فكأن الليل يجمد النوازع نحو الحركة والديناميكية والعمل وكأنه القناع اذي يخفي ملامح  الم

الوجه أو يستر عيوبه بل كأنه يجمد الحياة ويخفي معالمها في قبال مضاده وهو النهار الذي يظهر الحياة  
ته تغشى الأشخاص وتَشتمل عليها  ساتراً بظلمته لأن ظلم ويعززها ويجليها، قال ابن الجوزي: لباسا أي  

العيش وكل شيء يُعَاشُ به فهو    هو  والمعاش،  سبباً لمعاشكم  ، وقوله معاشا أياشتمال اللباس على لابسه
. وأشار أبو الحسن الماوردي الى معنى الغطاء أو القناع  57والمعنى جعلنا النهار مطلباً للمعاش ،  مَعَاشٌ 

الذي يخفي شيئا ما أو يستر عيبا ماديا أو معنويا كما يستر اللباس العورة أو يواري ما لا ينبغي انكشافه  
 .58يعني غطاءً لأن يَسْتُرُ كمَا يستر اللباس وظهوره، وذلك قوله: جعله سباتا 

 للنوم في قوله تعالى )وجعلنا نومكم سباتا(:ثانيا/ استعارة السبات  
أي في الليل انقطاع عن الحركة وراحة للبدن كما في السبات من انقطاع عن مزاولة الحركة والنشاط وتوقف  

ابن كثير:   المعتادة، قال  بالأعمال والفعاليات  القيام  للحركة لراحة الأبدان، فإن الأعضاء  عن  قَطْعَا  أي 
ة الحركة في الانتشار بالنهار في المعايش، فإذا جاء الليل وسكن سكنت الحركات، والجوارح تكل من كثر 

. لقد استعار الانقطاع للراحة والسكينة، وهي  59فاستراحت فحصل النوم الذي فيه راحة البدن والروح معا
جعلناه  استعارة تصريحية حذف منها المشبه به على تقدير ،،وجعلنا الليل انقطاعا عن حركة أو عمل أو  

وهو الركود من بعد حركة ونشاط دائبين، قال ابن الجوزي: أراد راحة   ت ابفراغا من بعد اجتماع،، كالس
لبني    وكأنه قيللأن الخلق اجتمع يوم الجمعة وكان الفراغ منه في يوم السبت،    ومنه يوم السبت   لأبدانكم،



 

 
  

208 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

د  إِّسرائيل استريحوا في هذا اليوم ولا تعملوا فيه شيئاً، فسمِّي يوم السبت أي يوم الراحة، وأصل السبت التَّمدُّ
د   . 60وأزال عن جسده التعب أو الإعياء  استراحفقد ، ومن تمدَّ

 ثجاجا(:)وأنزلنا من المعصرات ماء    قوله تعالىثالثا: استعارة المرأة المعصر للسحابة المحملة بالمياه في  
وهي استعارة تصريحية حذف منها المشبه، وهو السحاب، وأتى بالمعصرات وهن النساء، قال ابن الجوزي: 

رُ  وأشار القرطبي الى  ،  61الجارية التي قد دنت من الحيضهي    شب ِّهت السحاب بمعاصير الجواري، والمُعصِّ
التي تنعصر فيها السحابة بالماء ولكنها    أن الشبه بين السحابة والمرأة على وجه من الوجوه وهو تلك الحالة

السحائب التي تنعصر بالماء ولما تمطر بعد كالمرأة المعصر  لم تمطر بعد وقد دنا إعصارها، يقول: أراد  
وذكر الثعلبي أن المستعار هو الرياح وأن حرف الجر )من( أفاد معنى   ، 62التي قد دنا حيضها ولم تحض 

، وأشار ابن جزي الى  63تعصر السحاب، ومجازه على هذا التأويل بالمعصرات   الرياح التي يقول: أراد  الباء،  
 .64السحاب ينعصر فينزل منه الماءأنه أراد بالمعصرات السحاب وأنه مأخوذ من العصر لأن 

)وأغطش ليلها  استعارة الغطش لظلام الليل وعتمته واستعارة الإخراج لضحى النهار في قوله تعالى    /رابعا
 :وأخرج ضحاها(

استعارتان تصريحيتان حذف منهما المشبه الظلام/ الضياء وأبقى المشبه به العمش/ الإخراج )الانتزاع( وهما  
زي: أغطش الليل بمعنى أظلمه وأخرج الضحى  دليلا عليهما من طريق الاستعارة التصريحية، قال ابن الجو 

 .65أي أظهر نور السماء بالشمس



 

 
  

209 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

وينبني النص على الضدية الأزلية بين الخير والشر أو مشروع البناء ومشروع الهدم بدلالة الثنائيات المتضادة 
الطغيان   قبال  في  والخشية  والهداية  التزكية  والظلمة،  النور  والنهار،  الليل  والأرض،  والتكذيب السماء 

والمعصية، وإن مرحلة التحول في الإنسان هي نقطة الانتقال من الجهل الى المعرفة والتي تتمثل في إظلام  
الليل وإخراج النهار ولذلك ابتدأ بالظلام، وهو ما يسمى بالجهل الفطري، لينتقل الى النور أو النهار الذي 

 ، يرمز الى ما يمكن أن نصطلح عليه بـ ،،الوعي المكتسب،
لقد أعقب استعارة العمش أو الإغطاش لعتمة الليل باستعارة الإخراج، وهي للشيء الدفين أو الخفي، لظهور  
ضحى النهار وإشراق نوره لاتساعه وبيانه وقوة تأثيره في النفس بعد حبسه أو إخفائه من قبل الليل وغلبة  

خ والإخراج كلها استعارات لظهور النور  العتمة عليه، وقد أشار الى ذلك ابن عاشور في قوله: الفلق والسل
 .66بعد الظلام

ولا شك أن حلاوة المعرفة ولذة الإيمان تمحو وتذهب مرارة الجهل والغفلة، ولذلك تقدم ذكر الليل وأعقبه  
بإخراج الضحى وإبرازه، وهو أشرف أوقات النهار، وقد أشار أبو السعود الى هذا المعنى بقوله: إن إفاضة  

 .67الظلمة أتم في الإنعام وأكمل في الإحسان النور بعد 
ومن معاني مادة )غطش( الضلال وعدم الاهتداء الى الطريق، فقد جاء في المحيط في اللغة: فلاة غطشى  

لها  يهدى  أي  هو  68الطريق  والمتغاطش  تغافل  أي  فلان  تغاطش  تقول:  والعرب  الغفلة،  معانيها  ومن   ،
، وكلها تشير الى جهل النفس 70ذلك العمش أو عدم اتضاح الرؤية ، ومن معانيها ك69المتعامي عن الشيء 

 الإنسانية وغفلتها عن الحقيقة المطلقة وهي معرفة الذات المقدسة.



 

 
  

210 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

ومتغافلا ولا يكاد يبصر طريقه من طريق الاستعارة في إشارة الى قلب الإنسان الذي    وجعل الليل متعاميا
حجبته المعاصي عن الولوج الى أفانين العشق الإلهي، ذلك القلب الذي لم يبصر بعد طريق المعرفة الحقة 

 ولم ينسلخ بعد عن غرائزه ورغباته الدنيوية الدنيئة. 
ال في  الحاكم  العنصر  أن  جليا  الانتقال  ويظهر  هذا  ويتمثل  الإيجاب،  الى  السلب  من  الانتقال  هو  نص 

 بالابتداء بعامل مثب ط والانتهاء بعامل محف ز، وعلى النحو الآتي: 
 أغطش ........ أخرج
 طغى.......... خاف
 الجحيم......... الجنة

م الى غاية تربوية  وهذا الانتقال ساعد في خلق الأثر النفسي الموجه الذي يرمي من خلاله القرآن الكري
أسمى، وهي ،،تهذيب النفس وتقويم السلوك،، وبنى ذلك في جمل قصيرة مسبوكة تقوم على التوازي أو  

 النفسي، وكما هو مبين أدناه:  -الدلالي -التقابل التركيبي 
 اغطش/ ليلها ............... أخرج ضحاها 

 طغى/ الجحيم ............. خاف/ الجنة 
 فعل/ اسم                                           )المستوى التركيبي(  فعل/ اسم ..........

 فعل/ اسم .......... فعل/ اسم 
 الطمس )موت(/ الظلمة ............. بزوغ )ولادة(/ النور                 )المستوى الدلالي( 



 

 
  

211 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 الطغيان/ الهلاك ................... الخوف/ النعيم 
 .........................  فرح/ تفاؤل               غم/ تشاؤم .......

 اضطراب )خيبة(/ خسارة )ندم( ............. اتزان )زهو(/ فوز )رضا(     )المستوى النقسي( 
وهذا الأسلوب التعبيري المثالي )المعجز( كان له أبعد الأثر في خلق عنصر التعجيب في نفس المتلقي مما  

 مع النص لتحقيق الاستجابة المطلوبة.يدفعه دفعا الى التفاعل 
 )يوم ينظر المرء ما قدمت يداه(:  قوله تعالىخامسا/ استعارة اليد للنعمة أو الصدقة في  

فاليد هنا استعارة للنعمة، أي ما تصدق به في حباته وهو رصيده الذي قد ادخر له الى يوم المعاد ليكون  
أهمية كبيرة على الصعيد الفردي والاجتماعي والديني، فالفرد يشعر  درعا له ونجاة من النار، فالصدقة لها  

الاجتماعي،  الصعيد  وعلى  الحياة،  في  وفعال  إيجابي  شخص  وأنه  الإنسانية  بقيمته  الصدقة  خلال  من 
فالصدقة تنمي في نفوسنا الشعور بالمسؤولية تجاه الآخرين، وتسهم في تحقيق التكافل والعدالة الاجتماعية  

، وعلى الصعيد الديني 71رد في المجتمع هو كيان فاعل ومشترك في بناء مجتمعه والمحافظة عليه وان كل ف
فقد أولى الإسلام الصدقات عناية كبيرة، فالصدقة من أفضل الأعمال عند الله وهي تدفع عن المسلم أنواعا  

وتزيد البركة والخير فيه، وقد حث  من البلاء كما أنها تطهر قلبه وتبعده عن الشح أو البخل وتنمي ماله  
وقوله    72القرآن الكريم في مواضع عديدة على الصدقة، ومنها قوله تعالى )وما تنفقوا من خير يوف إليكم( 

، وورد في 74وقوله )يقبل التوبة من عباده ويأخذ الصدقات(   73)خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها(
شأن الصدقة وتحث المؤمنين على نشر هذه الثقافة الصحية في المجتمع،  السنة الشريفة أحاديث كثيرة تعظم  



 

 
  

212 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

غضب  وتطفئ  الخطيئة  تطفئ  السر  )صدقة  قوله:  )ص(  النبي  عن  وغيره  الترمذي  رواه  ما  ذلك  ومن 
، وقد جاء في الأثر عن عبد الله بن مسعود قوله:  76، وقوله: )ظل المؤمن يوم القيامة صدقته(75الرب( 

. واستعار اليد للنعمة 77على صلاة النهار كفضل صدقة السر على صدقة العلانية()فضل صلاة الليل  
. وذهب بعض المفسرين ومنهم ابن الجوزي  78لأن الإنسان عادة ينفق بيده، والعرب تقول: )له عليك نعمة(

ل من  الى أن اليد هنا مجاز، والمعنى ما قدم من عمل في حياته، وهي من باب إطلاق الجزء وأريد به الك
طريق المجاز، وخص اليد لكونها عضوا رئيسيا من أعضاء الجسم للقيام بأعمال عديدة، وأراد ما قدم من 
عمل في الدنيا مطلق العمل، خيره وشره، صالحه وسيئه، وليس العمل فقط بل كل ما صدر من الإنسان  

 ضغائنه، يقول: أراد اده و من أفعال وأقوال وإشارات ونيات ومعتقدات بل حتى هواجسه ووساوس صدره وأحق
اليدُ فتُوضَع  ،  يرى عمله مثبَتاً في صحيفته خيراً كان أو شراً  القُدرةُ والقُوَّةُ على العمل فتُستعارُ  اليد  وفي 
. والخطاب في الآية عام لا يختص بالمؤمنين بل يشمل  79موضعها هذا مَجازٌ للعرب يحتملُه هذا الحرف

عمله وما قدم وأخر من عمل في حياته الدنيا، قال أبو حيان: وقوله )المرء(  المؤمن والكافر، كل بحسب  
، وأشار الى هذا المعنى أبو  80عام في المؤمن والكافر، أي ما قدم من خير أو شر لقيام الحجة له أو عليه 

وذهب  ،81الحسن الماوردي في قوله: ينظر المرء الى ما قدم من الخير وينظر الكافر الى ما قدم من الشر
. وذكر ابن عاشور أن النظر هنا بمعنى وقوع الجزاء،  82غيرهم الى أن الخطاب خاص بالكافر دون المؤمن 

يقول: عبر بالنظر عن الجزاء لأن الجزاء لا يخلو من ان يكون مرئيا لصاحبه من خير أو شر، وإطلاقه  
 . 83من جهة المجاز المرسل بعلاقة الإطلاق 



 

 
  

213 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

)وأما من أوتي كتابه وراء   قوله تعالى لسوء العاقبة أو النهاية المؤلمة فياستعارة وراء الظهر    /سادسا
   ظهره(:

على تقدير )أعطي صك الهلاك أو كتاب الشؤم( الذي سيثقل كاهله أو ينوء به حملا، وأراد أن حمل وهذا  
 الكتاب باليد المغلولة وراء الظهر مدعاة لدخول النار وسوء العاقبة.

وينصرف النص الى الجانب النفسي الذي يفعل فعلا عظيما في ردع النفس وكبح ملذاتها وجرها نحو إعادة  
النظر وتصحيح المسار، ففي هذه الصورة، أعني صورة المقيد الذي يده )اليسرى( وراء ظهره حاملا كتابه  

درجات   أقصى  في  الإنسان  يجعل  ما  الكثير  الشيء  والتحقير  الإذلال  من  بالندم  فيها،  والشعور  الهوان 
والخسران، وهذا المشهد المروع لا ريب يبقى عالقا في الذهن ليكون دافعا قويا يستلزم منا المراجعة الدائمة  
والعمل على اجتناب او توقي الوقوع في هذا المنزلق الخطير وأن نعيش هذا المشهد، واقعا لا تخييلا،  

منها كل نفس سوية عاقلة. كما أن تقييد اليد الأخرى )اليمنى(  بتفاصيله المؤلمة وصوره البشعة التي تأنف 
الى العنق أقرب الى صورة اللجام الذي يوضع على الدابة، وفيه إشارة الى أن الإنسان الضال أو العاصي  
أسقط عن نفسه صفة الإنسانية وقبل أن يتهاوى الى مرتبة الحيوان لضلاله واتباعه لغرائزه الحيوانية التي  

به الى الانسلاخ عن الفطرة السليمة والمرتبة العالية التي وضع الله تعالى بها الإنسان بتكريمه على  دفعت  
سائر المخلوقات الأخرى، وهذا التسافل الى مرتبة الحيوان، بل أدنى من ذلك مرتبة مصداقا لقوله تعالى 

سَبِّيلًا ) أَضَلُّ  هُمْ  بَلْ  كَالْأَنْعَامِّ  إِّلاَّ  هُمْ  يعكس  إِّنْ  أو (  الضال  الإنسان  به  يشعر  الذي  والهوان  الذل  مدى 
تُغَلُّ يده  العاصي حتى يدعو على نفسه بالويل والثبور، وينقل ابن الجوزي عن غيره من المفسرين قولهم:  



 

 
  

214 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

، وهذا قول كل من وقع في شدة يا ثبوراه و يا ويلاه  ، فيدعو  اليمنى إلى عنقه وتجعل يده اليسرى وراء ظهره
بشماله من وراء ظهره، تُثْنى يده أشار الى هذا المعنى ابن كثير في قوله: أراد يؤتى كتابه    ، وقد84او مهلكة

. وأشار الزمخشري الى أن هذا النوع من التنكيل الشديد  85خسارا وهلاكا فيدعو   إلى ورائه ويعطى كتابه بها 
فكير بالعواقب، يقول: لقد كان جزاء له على تلك الحال التي كان عليها في الدنيا من البطر والترف وعدم الت

في الدنيا مترفا بطرا مستبشراً كعادة الفجار الذين لا يهمهم أمر الآخرة ولا يفكرون في العواقب ولم يكن كئيباً  
ولا شك أن هذه الصورة العكسية، أعني صورة وراء الظهر، توحي  . 86حزيناً متفكراً كعادة الصلحاء والمتقين 

بالتباعد عن الحق والانحراف عن المسار المستقيم الذي يكون أمام ناظري الإنسان وليس وراء ظهره!، وقد 
 تؤد ي إلى اتباع الهوى المؤد ِّي إلى   تعالى  الله  الغفلةَ عن ذكرألمح الى هذا المعنى أبو السعود في قوله: إن  

 .87التجاوز والتباعُدِّ عن الحق والصواب
 )يوم تبلى السرائر(: قوله تعالىاستعارة السرائر للصدور أو القلوب في   /سابعا

إذ استعار السرائر للصدور، وهي استعارة تصريحية حذف منها المشبه، وهو )الصدور(، والشبه المتحصل  
 ور التي هي أوعية الخفايا والودائع. بين طرفي الاستعارة هو الإخفاء والتستر، أي تبلى الصد 

والصدر هو الوعاء الذي يخفي الإنسان به مشاعره وأحاسيسه وآلامه وأحزانه وهواجسه وهمومه وسوى ذلك،  
 قال النابغة الذبياني: 

 88وصدرٍ أراح الليل عازب همه    تضاعف فيه الحزن من كل جانبِّ 



 

 
  

215 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

ر ِّه،  الثياب العَيْبَةُ ما يجعل فيه  وجاء في لسان العرب:   دُور  ،  وعَيْبةُ الرجل موضعُ سِّ والعربُ تَكني عن الصُّ
يابِّ وذلك أَن الرجلَ إِّنما يَضَعُ في عَيْبَته   ه    أغلىوالقُلُوب التي تَحْتوي على الضمائر المُخْفاةِّ بالعِّ   وأحسن مَتاعِّ

ياباً تشبيهاً  سُم ِّ ولذا  ثيابه ويَكتُم في صَدْرِّه أَخَصَّ أَسراره التي لا يُحِّبُّ شُيوعَها   لها  يت الصدور والقلوبُ عِّ
يابِّ الثياب   .89بعِّ

والسرائر كل ما خفي من العقائد والنيات والأعمال غير المعلنة التي يخفيها صاحبها ولا يظهرها للناس، قال  
رائر يُعْلَمِّ عدي بن الرقاع: )   ، وجاء في تاج العروس: السرائر جمع سريرة، وهي 90( وما بكَ من غَيْبِّ السَّ

أكنته القلوب من العقائد والنيات وما أخفته  ، وقال أبو حيان: والسرائر كل ما 91عمل السر من خير أو شر 
 . 92الجوارح من الأعمال 

وابتلاؤها كشفها والاطلاع عليها، أي تفتح الصدور المقفلة يوم القيامة وتفرغ عما في داخلها من النيات وما  
عملته في خفاء وكل ما تنطوي عليه من الشكوك والوساوس والأغراض التي كانت ترمي إليها من كل ما 

الأعمال   سرائر القلوب، أي  اد تختبرقال ابن الجوزي: أر صدر منها في الدنيا أو اد خرته في أوعية صدورها،  
يها من مضي ِّعها، فإن الإنسان مستور في الدنيا  حتى يظهر خيرها من شرهاالتي بين العبد وبيت ربه     ومؤد ِّ

رٍ  فكان زَيْناً في الوجه أو شَيْناً  أظهرفإذا كان يوم القيامة ى فعل أم لم يفعل، لا يُدر   .93الله كل سِّ
لحساب والجزاء والمنقلب إنما يكون كل بحسبه أي بما أخفته صدور العباد من  وأشار الزمخشري الى أن ا

بمعرفة    النفوس   حالنواياهم الحسنة أو السيئة فيكونون تبعا لذلك إما في سعادة أو شقاء، يقول: أراد نفرق  
 94إن كان حسناً فهي سعيدة وإن كان سيئاً فهي شقية  حال عملها



 

 
  

216 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

ه بعباده، العالم بكل شيء ما خفي وما ظهر، والمطلع على سرائر العباد  وفي النص بيان لرحمة الله ولطف
ولم يفضحهم بها في الدنيا ولم يطلع ملائكته وكتابه عليها، واليوم يطلعكم بها ويحاسبكم عليها إظهارا لفضله  

لسرائر وتخرج  ف اوتحقيقا لعدله، وقد أشار الى هذا المعنى الثعلبي بقوله: هذا قول الله يوم القيامة اليوم تكش
 .95فأنا أخبركم بذلك وأحاسبكم عليه  هولم يكتبو  ه كتابيوأنا مط لع على سرائركم مالم يعلم الضمائر

يوم القيامة على النوايا    يحاسب كما فيه إشارة الى أن الإنسان يقبل منه ظاهر عمله في الدنيا ولكنه يجازى و 
  أخفته    القلوبِّ من العقائدِّ والنياتِّ وماا أسرتهَ يُتعرفُ ويُتصفحُ م والبواطن، يقول أبو السعود: وفي يوم القيامة  

 .96من الأعمالِّ ويُميزُ بين ما طابَ منها وما خبُثَ 
 : نتائج البحث

 توصل البحث الى ما يأتي: 
تفسيره منهجا تقليديا موافقا لمنهج من سبقه وعاصره من علماء التفسير في  لقد كان منهج المؤلف في  -1

الإشارة الى أسباب النزول وإيراد القراءات القرآنية وعرض المسائل النحوية واللغوية ونقل الآراء التفسيرية  
على غيره من    للعلماء والمفسرين السابقين والمعاصرين، وقد يتبع ذلك بما يراه هو أو يميل إليه أو يرجحه

 الآراء.
بين طرفي - 2 الشبه  ببيان وجه  يكتفي فقط  أنه  البحث،  التشبيه، في نصوص عينة  يتلخص موقف من 

رْعِّ الذي جَفَّ وأُكلالتشبيه، كما في قوله ) المرصاد (، وقوله )أي وقع فيه الُأكال  فالمعنى جعلهم كَوَرَقِّ الزَّ
كأنهم يعني  (، وقوله )لهم يَرصُد بها خزنتها الكفارَ   ةٌ مُعَدٌّ ي هي  أالمكان الذي يَرصُد فيه الراصد العدُوَّ    هو



 

 
  

217 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

لا قَدْر آخر النهار من بعد العصر أو  إفي قبورهم  أو  لم يلبثوا في الدنيا    القيامةكفار قريش يوم يعاينون  
فَّتِّها وسَيْرِّها في    (، أو بيان سبب التشبيه كما في قوله )شبه الجبال بالصوفأوله إلى أن ترتفع الشمس   خِّ

صغار  بالبعث بالبعوض أو    وقت شبه الناس في  (، وقوله )لأنه قد نقل أنها تسير على صورها وهي كالهباء
 (. لأنهم إذا بعثوا ماج بعضهم في بعض أو بالجراد  البق

كعلاقة   ،والمستعار لهيتلخص موقفه من الاستعارة في بيان العلاقة بين طرفي الاستعارة المستعار منه  - 3
أي ساتراً بظلمته لأن ظلمته تغشى الأشخاص وتَشتمل عليها اشتمال اللباس    المشابهة، كما في قوله )لباسا

رُ الجارية التي قد دنت من الحيض ه(، وقوله )على لابس (، أو شب ِّهت السحاب بمعاصير الجواري، والمُعصِّ
ل استريحوا في هذا اليوم ولا تعملوا فيه شيئا فسمِّي يوم السبت لبني إِّسرائيعلاقة السببية كما في قوله )قيل 

د استراح  د ومن تمدَّ غطش الليل  (، أو علاقة المسببية كما في قوله )أي يوم الراحة، وأصل السبت التَّمدُّ
أي يرى أو علاقة الجزئية كما في قوله ) (،  وأخرج ضحاها أي أظهر نورها بالشمس،  وأغطش بمعنى أظلم

وفي اليد القُدرةُ والقُوَّةُ على العمل فتُستعارُ اليدُ فتُوضَع موضعها  ، مثبَتاً في صحيفته خيراً كان أو شراً عمله 
تختبر سرائر القلوب، أي الأعمال (، أو علاقة المحلية كما في قوله )هذا مَجازٌ للعرب يحتملُه هذا الحرف

يها من مضي ِّعها، فإن الإنسان مستور في الدنيا  التي بين العبد وبيت ربه حتى يظهر خيرها من شرها ومؤد ِّ 
رٍ  فكان زَيْناً في الوجه أو شَيْناً  (، أو بيان  لا يُدرى فعل أم لم يفعل، فإذا كان يوم القيامة أظهر الله كل سِّ

 (.تُغَلُّ يده اليمنى إلى عنقه وتجعل يده اليسرى وراء ظهرهسبب الاستعارة كما في قوله )



 

 
  

218 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

بيه في القرآن الكريم في نصوص كثيرة، ومنها نصوص عينة البحث، لأمر عظيم  تكرر أسلوب التن- 4
وهو وقوع القيامة، إذ ينبغي أن يكون حاضرا في ذهن الإنسان ومتجسدا في أفعاله وتصرفاته، بل يكون  
ماثلا أمام عينيه دائما وأبدا لردعه عن ارتكاب المعاصي أو فعل الآثام أو الانسلاخ عن منظومة القيم  

 المتمثلة في الفطرة السليمة التي خلق الله سبحانه الإنسان عليها. 
للقرآن الكريم، وبخاصة في تشكيل الاستعارة القرآنية، في نصوص الأسلوب التعبيري المثالي )المعجز(  إن  -5

التفاعل ما يدفعه دفعا الى  ، وهو  كان له أبعد الأثر في خلق عنصر التعجيب في نفس المتلقيعينة البحث،  
 .مع النص لتحقيق الاستجابة المطلوبة

الى  -6 السلب  تقنية الانتقال من  البحث،  الكريم، في نصوص عينة  القرآن  التي استعملها  التقنيات  ومن 
في خلق الأثر النفسي الموجه الذي يرمي من خلاله القرآن الكريم الى غاية    الإيجاب، وهذا الانتقال يساعد 

النفس وتقويم السلوك،، وقد بنى ذلك في جمل قصيرة مسبوكة تقوم على التوازي    تربوية أسمى وهي ،،تهذيب 
 . النفسي - الدلالي-أو التقابل التركيبي

يستدعي  اشتغل النص القرآني في مواطن عديدة، ومنها نصوص عينة البحث، على تقنية التضاد، إذ  -7
السماء والأرض  الحضور والغياب وطل و يشكل منها استعاراته، كالخير والشر والحق والبا  ثنائيات عديدة
والكافر    والليل والنهار والنار والمؤمن  والنور والسكون والحركة والتخفي و والهدى والضلال والجنة  العتمة 

والضوضاء  والهدوء  والتفعيل  والتجميد  والتشغيل  والإطفاء  والانطلاق  والتوقف  والإيجاب  والسلب  والتجلي 
 ذهن المتلقي.   أو مدارك أو تولد أفكار جديدة لاستحضار المعنى فيوالموت والحياة... لفتح آفاق 



 

 
  

219 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

إن أسلوب التحول الكلي الخاطف من أقصى اليمين الى أقصى الشمال الذي اعتمده القرآن الكريم، في  -8
نصوص عينة البحث، في وصف بعض المشاهد والأحداث، ومنها أحداث يوم القيامة، والذي تتجسد فيه 

وقع الحدث على النفس مما يؤدي الى انعدام التوازن وخلخلة البناء النفسي وانفراط  هول الصدمة وشدة  
إعادة  ، يعدُّ من الأساليب التربوية الهادفة الى تهذيب وتقويم النفس الإنسانية من خلال الحث على  عقده

كرر لجهل الإنسان  النظر والعودة الى المسار الصحيح والانتباه سريعا من الغفلة في لحظة فارقة ربما لا تت
إن هذا الانزلاق الخطير والتسافلية القصوى مدعاة للعظة والعبرة وتصحيح  ،  بلحظة الرحيل وحلول الأجل 

 . المسار وإحداث التغيير المقصود في السلوك
من الأساليب التي وظفها القرآن الكريم للتحذير والردع والاعتبار أسلوب التحول من القوة الى الضعف، -9

وهي تقنية حرص القرآن على توظيفها بشكل متكرر في موضوعات عدة وفي آيات وسور عديدة، ومنه 
ي نهاية الضعف، نصوص عينة البحث، ومن أمثلة ذلك تشبيه شيء في نهاية الصلابة، وهو الجبل، بشيء ف

وهو الصوف المبعثر، وهي صورة متفردة تكشف بلاغة النص القرآني وسحر بيانه وتصويره وإعجازه وتفرده 
أعلى نقطة للشموخ  في أسلوب التعبير عن المعاني، وتبرز فيها بشكل جلي ثيمة التحول أو الانتقال من  

قيمة مركزية عليا الى وضعية هامشية    والعظمة الى أدنى نقطة من الذل والضعف والدنو والضعة، ومن
دته تلك الثيمة أو ذلك المشهد   يدفع الإنسان الى إعادة التقييم ورفع الغشاوة دنيا، وهذا التحول الذي جسَّ

وتبديد الشبهات وتنقية الروح وتصفية النفس وتطهيرها من الأدران والشوائب والملوثات والمؤثرات وكل ما  
 الانصهار مع الذات المقدسة وإخلاص العبودية لله عز وجل.يحول دون تحقيق التماهي و 



 

 
  

220 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

حرص القرآن الكريم، في نصوص عينة البحث، على تصوير ما يقع للإنسان من الوهم والتخيل في  -10
، لحظة الوقوف بين يديه ربه للحساب أو لحظة النشر من قبره رثا مغبرا  لحظة فارقة من لحظات القيامة

  وإذا به في تلك اللحظة ومن شدة الهول   ،ق عاريا ذليلا كئيبا مذهولا منكس الرأسكالحا زائغ البصر والسو 
الجبل الصوف" أو "الصوف الجبل" فيظنه جبلا فإذا مسه لم  يرى مشاهد عظيمة وأمورا عجيبة، كرؤيته  
تخييلي    ، وفي الحقيقة لا رؤية هناك ولا مس، وإنما هو أسلوب يجده شيئا، وكأنه أبصر بطرفه سرابا لا جبالا

لبيان قدرة الله التي تتجلى في ذلك الموقف الرهيب والتي يقف إزاءها الذهن مذهولا حائرا لا يجد بدا من  
في إحداث التأثير الانفعالي في نفس    -كما لا يخفى -الإقرار والانقياد والتسليم، ولهذا الأسلوب أبعد الأثر 

 المتلقي لتحقيق الاستجابة المطلوبة.
ن الكريم في نصوص عديدة، ومنها نصوص عينة البحث، أسلوب التخويف للردع وإعادة استخدم القرآ-11

النظر في السلوك، ومتى ما وجد الإنسان أنه في مرمى خصمه او عدوه غيَّر من تفكيره وخططه وأعاد  
دقق  ن المنظار يراقب الأشياء ويترتيب أوراقه، ومن هنا جاء تصوير جهنم بأنها أشبه بآلة الرصد، فكما أ

فيها ملما بتفاصيلها ودقائقها كذلك جهنم تترقب الكفار ولا تنفك عنهم كالمطلع على شيء بالإحاطة والشمول 
 ، وهذا يفعل فعله في إحداث التغيير المنشود.لم يفته جزء من أجزائه ولم يغب عنه أمر من أموره

نصوص عينة البحث، والذي يفعل فعلا ، ومنها  عنى القرآن الكريم بالجانب النفسي في مواطن كثيرة- 12
، ومن المعاني اللطيفة المبتكرة  عظيما في ردع النفس وكبح ملذاتها وجرها نحو إعادة النظر وتصحيح المسار

التي جاء بها في هذا الصدد دعاء الإنسان على نفسه بالويل والثبور، المتمثل في عبارة )يا ويلنا( التي 



 

 
  

221 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

أن الإنسان الضال أو  بعد نفسي كبير، وتتجسد فلسفة هذا الدعاء في  وردت في آيات عديدة، وهو ذات  
العاصي أسقط عن نفسه صفة الإنسانية وقبل أن يتهاوى الى مرتبة الحيوان لضلاله واتباعه لغرائزه الحيوانية  

تكريمه  التي دفعت به الى الانسلاخ عن الفطرة السليمة والمرتبة العالية التي وضع الله تعالى بها الإنسان ب 
على سائر المخلوقات الأخرى، وهذا التسافل الى مرتبة الحيوان، بل أدنى من ذلك مرتبة، يعكس مدى الذل 

 . والهوان الذي يشعر به الإنسان الضال حتى يدعو على نفسه بالويل والثبور
قد و ، من الصيغ التي تكرر استعمالها في القرآن الكريم، في نصوص عينة البحث، صيغة )ما أدراك(-13

أن   القرآنيةوجدنا  استعمالاته  كل  في  التعبيري  الأسلوب  توضيح    هذا  يعقبه  والذي  التجهيل،  معنى  يفيد 
أقل شأنا من أن تحيط  وهو يبعث رسالة في إطار من الترميز أو التشفير مفادها أنك أيها الإنسان    وتفصيل، 

خصًّ بها ذاته المقدسة    لأن الله تعالىقع بعد،  الغيبيات والعلوم المستقبلية والحوادث العظيمة التي لم تبعلما  
المقام   وادخرها في مكنون علمه، وأطلع أصفياءه وخاصته من عباده على بعض منها بقدر ما يقتضيه 

 .وتتسع له العقول
بتجسد بأعلى مستوى، في نصوص عينة البحث، في إن الشعور بالخيبة لعدم الانتفاع بنعمة الحياة  -14

الغافل لحظة ظهور حقيقة أن الإنسان ذاهب الى عالم آخر غير العالم الذي ألفه وعاش  ذهن ذلك الإنسان  
حياته فيه، عالم جديد مختلف لم يعشه وإنما كان يسمع عنه ويخبر به، ولا بد له أن يواجه هذا المصير  

را محتوما الذي كان يحاول جاهدا أن يتخفى منه أو يتناساه، ومتى ما حانت الساعة وصار ذلك واقعا وأم



 

 
  

222 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

مفروغا منه عاد ذلك الإنسان المشكك أو المعاند أو الغافل الى وعيه وتيقنَّ أنه قادم للقاء ربه وأنه سوف  
 . يحاسب على أفعاله خيرها وشرها

تمرض النفوس أو تتقاعس فتتراجع المنظومة القيمية لدى الإنسان أو يقل منسوبها لكنها قابلة  ربما  -15
النفس على تقصيرها وجهلها   النظر ومحاسبة  التذكير والتدبر وإعادة  البرمجة من خلال  للتحديث وإعادة 

وامره والتوجه إليه وحده  وانحرافها عن الصراط المستقيم، والخضوع الكامل لحكمه تعالى وإرادته والانقياد لأ
 بالعبودية والتسليم والطاعة، وهذا ما أكدت عليه نصوص عينة البحث.  

 الهوامش:
 

 1/35ظ: الخلاصة في علوم البلاغة:  1
 193النفسية لأساليب البلاغة العربية: ظ: الأسس  2
 6/121ظ: زاد المسير/  3
 195/ 10ظ: الدر المنثور:  4
 182/ 19والجامع لأحكام القرآن:   1/1087ظ: الوجيز في تفسير الكتاب العزيز:  5
 433/ 10و 421/ 7ظ: تفسير البحر المحيط:  6
 27سورة الأنعام/  7
 44سورة الشورى/  8
 375/ 5: ظ: أضواء البيان 9

 493/ 6ظ: التحرير والتنوير:  10



 

 
  

223 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 

 6/113ظ: زاد المسير/  11
 462/ 1ظ: التبيان في تفسير القرآن:   12
 4/373ظ: النكت والعيون:  13
 182/ 10ظ: الدر المنثور:  14
 294/ 16ظ: مفاتيح الغيب:  15
 6/186ظ: زاد المسير:  16
 16/  11ظ: تفسير البحر المحيط:  17

    4/44818ظ: النكت والعيون:   18 
   477/ 6ظ: الكشاف:   19
 355/ 3ظ: التسهيل لعلوم التنزيل:  20
 4/448ظ: الكشاف:   21
 183/ 20ظ: الجامع لأحكام القرآن:   22
 4/207ظ: النكت والعيون:  23
 5/412ظ: تفسير القرآن العظيم:  24
 1/1141ظ: الوجيز في تفسير الكتاب العزيز:  25

 361/ 3التسهيل لعلوم التنزيل: ظ:  26 
 192/ 6ظ: زاد المسير:  27
  https:// mawdoo3.comظ: أضرار الخوف على الجسم، ميس عبد الرؤوف 28
 3/367ظ: زاد المسير:  29



 

 
  

224 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 

 49سورة النساء/  30
 114/ 2والتسهيل لعلوم التنزيل: 4/162ظ: تفسير البحر المحيط:  31
 4/448ظ: النكت والعيون:  32
 141/ 7ظ: الكشاف: 33
 355/  3ظ: التسهيل لعلوم التنزيل:  34

 35  / الخلق( يس  في  ننكسه  تعالى )ومن نعمره  النصوص قوله  الصدقات(    68ومن هذه  الربا ويربي  )يمحق الله  وقوله 
وقوله )كلما خبت    14وقوله )تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى( الحشر/    54وقوله )ثم جعل من بعد قوة ضعفا( الروم/   262البقرة/

 وغيرها. 97الإسراء/ اهم سعيرا( زدن
والتسهيل لعلوم التنزيل:    223/ 10والدر المنثور:   297/ 8وتفسير القرآن العظيم:  452/ 10ظ: تفسير البحر المحيط:  36

 4/286والنكت والعيون:    286/ 2
 ولسان العرب/ مادة )قرع( 176/ 17ومفاتيح الغيب:  448/ 4ظ: النكت والعيون: 37
 277/  9وأضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن: 287/ 1: ظ: تهذيب اللغة 38
 31سورة الرعد،  39
 2/314والنكت والعيون:  6/17والدر المنثور:  152/ 20ظ: الجامع لأحكام القرآن:   40
 3/355والتسهيل لعلوم التنزيل:   7/130ظ: الكشاف:   41
 7/50ظ: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم:  42
 484/ 4والنكت والعيون:  1/1136ظ: الوجيز في تفسير الكتاب العزيز:  43
 3/355والتسهيل لعلوم التنزيل: 7/56ظ: المحرر الوجيز:   44
 74/ 1وتحرير التحبير: 468/  8ظ: تفسير القرآن العظيم:  45



 

 
  

225 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 

 16/  11ظ: تفسير البحر المحيط: 46
 361/ 1ظ: خزانة الأدب:  47
ومن هذه النصوص قوله تعالى )وما أدراك ما الحاقة( وقوله )وما أدراك ما العقبة( وقوله )وما أدراك ما سقر( وقوله )وما    48

 دراك ما سجين( وقوله )وما أدراك ما الطارق( وقوله )وما أدراك ما عليون( وغيرها.أدراك ما ليلة القدر( وقوله )وما أ 
 7/50ظ: تفسير أبي السعود:  49
( الشورى/  50 نَ الذل يَنظُرُونَ مِّن طَرْفٍ خَفِّيٍ  ينَ مِّ عِّ  45في إشارة الى قوله تعالى )وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِّ
 6/186ظ: زاد المسير:  51
 16/  11تفسير البحر المحيط:  ظ: 52
 7/ 1البديع في نقد الشعر: ظ:  53
 42/ 1ظ: الخلاصة في علوم البلاغة:  54
 . 33ظ: أسرار البلاغة :  55
 107ظ: فلسفة البلاغة:  56
 6/112و 477/ 4ظ: زاد المسير/ 57
 203/ 2ظ: النكت والعيون:  58
 6/114ظ: تفسير ابن كثير:  59
 6/112و 477/ 4المسير/ظ: زاد  60
 6/113ظ: زاد المسير/  61
 152/ 19ظ: الجامع لأحكام القرآن:   62
 479/ 13ظ: الكشف والبيان: 63



 

 
  

226 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 

 272/ 3ظ: التسهيل لعلوم التنزيل:  64
 6/120ظ: زاد المسير:  65
 434/ 16ظ: التحرير والتنوير: 66
 6/452ظ: إرشاد العقل السليم الى مزايا الكتاب الكريم:  67
 1/192في اللغة:  المحيط  68
 2/21والصحاح في اللغة:   2/144ظ: القاموس المحيط:  69
 ظ: لسان العرب، مادة )غطش(. 70
 https:bonyan.ngo.arظ: الصدقة وفضلها على الفرد والمجتمع  71
 272سورة البقرة/  72
 103سورة التوبة/  73
 104سورة التوبة/  74
 2/456وفيض القدير:   233/ 2والشرح الكبير:   12/  31جامع العلوم:  75
 9/239وبيان مشكل الآثار:  6/715مشكاة المصابيح:  76
 6/ 9والكتاب المصنف في الحديث والآثار:  82/ 2ظ: الاستذكار: 77
 359/  1الأمالي الشجرية   78
 6/116 و 200/ 5ظ: زاد المسير: 79
 434/ 1المحيط: ظ: تفسير البحر  80
 376/ 4ظ: النكت والعيون:  81
 424/ 7ظ: الكشاف:   82



 

 
  

227 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 

 62/ 16ظ: التحرير والتنوير:  83
 138/ 6ظ: زاد المسير: 84
 8/358ظ: تفسير القرآن العظيم:  85
 7/260ظ: الكشاف:   86
 4/256ظ: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم:  87
 1/366ومحاضرات الأدباء:  185/ 3الأغاني:  88
 ظ: لسان العرب/ مادة )عيب( 89
 369/ 33ظ: جميع دواوين الشعر العربي:  90
 ظ: تاج العروس/ مادة )سرر(  91
 309/ 3والتسهيل لعلوم التنزيل:   464/  10ظ: تفسير البحر المحيط:  92
 6/146ظ: زاد المسير:  93
 2/14ظ: الكشاف:   94
 152/ 2ظ: الكشف والبيان:    95
 6/497ظ: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم:   96

 
 
 
 
 



 

 
  

228 PAGE Issue 70, Part 1, September 2023 

 

 

 

 

 
 


