
 

 
  

75 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

 سلامي في الفكر السياسي الإوأثره  النظام المعرفي العرفاني
 أ.د. أسعد كاظم شبيب

 المجيد حبيب  مصطفى عبدالباحث 
 كلية العلوم السياسية/ جامعة الكوفة 

 الملخص: 
كيف   ذاتي.  فردي  طابع  ذا  يكون  ما  وغالبا  النفسي  والإعداد  التربية  في  منهج  الأساس  في  العرفان  إن 

يوظف   أن  العرفان  يمكن  خطاب  توظفان  وآلية  منهج  على  يتوفر  هل  السياسي؟  الفكر  في  الطابع  هذا 
 المتمثل بمنهجه المعرفي لمصلحة السياسة؟ 

وحين ندرس العرفان نجد الجانب التربوي والتهذيبي يؤسس لمبادئ في الاجتماع والسياسة ترتبط بالواقع  
وراء الطبيعة ويعتبر عامل قوة وبناء في توظيف  المحسوس وتملك الصلة في الوقت ذاته بعالم الغيب وما  

 فكر سياسي لمصلحة الإنسان والمجتمع وبذلك يلتقي وأهداف السياسة.
 .النظام المعرفي العرفاني، الفكر السياسي الإسلامي، دراسة الأثرالكلمات المفتاحية: 

Abstract:  
Ignorance is essentially a method of education and psychological 
preparation, and is often of an individual, subjective nature. How can this 
character be used in political thought? Does he have a method and 
mechanism that employs the discourse of gratitude represented by his 
cognitive approach for the benefit of politics ? 



 

 
  

76 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

When we study mysticism, we find that the educational and disciplinary 
aspect establishes principles in society and politics that are linked to 
tangible reality and have a connection at the same time to the world of 
the unseen and beyond nature. It is considered a force and constructive 
factor in employing political thought for the benefit of man and society, 
and thus meets the goals of politic. 
Keywords:  The mystical cognitive system, Islamic political thought, the 
study of impact 

 : مقدمةال
فروع المعرفة الإنسانية التي تحاول أن تعطي تفسيرا كاملا عن الوجود أحد " العرفان في جانبه النظري  يعد 

. وينطوي على منهج خاص يندرج فيه الذاتي والموضوعي بما يميزه عن النظم  1ونظامه وتجلياته ومراتبه" 
الخاصة   لغته  وللعرفان  وغيرها.  فلسفية  الأخرى  تقتضي  المعرفية  الفهم  من  مستوى  وله  ومصطلحاته 

الموضوعية أن ندخل اليه برفق، ثم ننتقل الى تأثيراته في الفكر السياسي الاسلامي وتسليط الضوء على  
 ما تحقق منه في الواقع.

 إشكالية البحث: 
كيف يمكن  العرفان في الأساس منهج في التربية والإعداد النفسي وغالبا ما يكون ذا طابع فردي ذاتي.  

أن يوظف هذا الطابع في الفكر السياسي؟ هل يتوفر على منهج وآلية توظفان خطاب العرفان المتمثل  
 بمنهجه المعرفي لمصلحة السياسة؟ 

 فرضية البحث:



 

 
  

77 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

بالواقع   ترتبط  الاجتماع والسياسة  لمبادئ في  والتهذيبي يؤسس  التربوي  الجانب  نجد  العرفان  ندرس  حين 
ي الوقت ذاته بعالم الغيب وما وراء الطبيعة ويعتبر عامل قوة وبناء في توظيف  المحسوس وتملك الصلة ف

 فكر سياسي لمصلحة الإنسان والمجتمع وبذلك يلتقي وأهداف السياسة.
 منهجية البحث: 

يتطلب عرض مبادئ النظام المعرفي العرفاني اعتماد المنهج الوصفي مع المنهج التحليلي للتعرف على  
 كونات النظام المعرفي العرفاني وتأثيراته في الحقل السياسي. تفصيلاته ومنها م

 هيكلية البحث: 
يتألف البحث من مقدمة وأربعة مطالب، المطلب الأول يتناول التعريف بالعرفان وأقسامه، والمطلب الثاني  

لبحث تأثير    للمقارنة بين التصوف والعرفان، والمطلب الثالث للعلاقة بين الفلسفة العرفان، والمطلب الرابع
 النظام المعرفي العرفاني على الفكر السياسي الاسلامي.

 المطلب الأول: ماذا يعني العرفان:
أن   يتعين  لذا  الاصطلاحي.  والجانب  اللغوي  الجانب  جانبان:  هناك  معينة  بمفردة  للتعريف  العادة  جرت 

ثم   ومن  أولًا،  اللغة  معاجم  في  العرفان  مفردة  تعنيه  ما  على  في نتعرف  المفردة  تعنيه  ما  الى  نأتي 
 الاصطلاح. 

 أولًا: العرفان في اللغة وفي الاصطلاح
اللغة مشتق من عرفَ. وفي لسان العرب لابن منظور في مادة )عرف(، ان العرفان يعني   العرفان في 

حداً رآه  عرفه يعرفه عِرفة وعِرفانا ومعرفةً.. ورجل عَروفٌ وعروفةٌ: عارف يعرف الأمور، ولا ينكر أ"العلم  
بعضهم  عرف  أي  القوم  تعارف  وقد  عُرفاء...  والجمع  وعالم...  عليم  بمعنى  والعارف  والعريف  مرةً... 

. ويعني العرفان "إدراك الشيء بتفكر وتدبر لأثره، وهو أخص من العلم، ويضاده الإنكار، ويقال  2بعضا" 



 

 
  

78 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

كان معرفة البشر لله هي بتدبر آثاره دون  فلان يعرف الله، ولا يقال يعلم الله متعديا الى مفعول واحد، لما  
إدراك ذاته. ويقال: الله يعلم كذا ولا يقال يعرف كذا، لما كانت المعرفة تستعمل في العلم القاصر الذي 

 .3يتوصل اليه بتفكر" 
عارفُ في تعارُف  . و "ال4ومن أمثلة اجتماع المعرفة بالإنكار قوله تعالى: )يَعرِفُونَ نِعمةَ اِلله ثُمَّ يُنكِرُونَها(

)عَرَّفَ   تعالى  قال  كذا،  يقال عرَّفَه  تعالى،  وحُسن معامَلَتِه  مَلَكُوتِه  ومَعرفةِ  بمعرفة الله  المُختَصُّ  هو  قومٍ 
،...  7وقال )يَتَعارفونَ بينَهم(   6. وتَعارَفوا عرَفَ بعضُهم بَعضاً، قال )لتَعارَفُوا( 5بَعْضَهُ وَأعَْرَضَ عَن بَعْضٍ( 

 . 9قيل سُمِ يت بذلك لتَعَرُّفِ العبادِ الى اِلله تَعالى بالعبادات والأدعية"  8ذا أَفَضْتُم من عَرَفاتٍ(وقوله )فإ
أي مصاحباً معروفاً؛ والمعروفُ هنا ما    10والمعروفُ كالعُرفِ، قولُه تعالى )وصاحِبْهُما في الدنيا مَعروفاً( 

يُستَحْسَنُ من الأفعال. وقد تكرر استعمال المعروف في الحديث، للدلالة على كل ما عُرِفَ من طاعةِ الله  
الشرعُ،   اليه  نَدَبَ  مما  ذلك  وغيرِ  الناس،  الى  والاحسانِ  اليه  في  "والتَّقرُّبِ  المعروفِ  أهلُ  الحديث:  وفي 

نيا هم أهلُ  وهناك اشتقاقٌ وتفصيلٌ في معاني وتفريعاتٍ بعيدة عن غرضنا في    .11" المعروفِ في الآخرة  الدُّ
 البحث.

ما يذكر الى جنب المعرفة للدلالة على معنى معرفي معين وهو "تطبيقُ    فهو  أما العرفان في الاصطلاح
إ إنه  قيلَ  ولذا  الذهن  في  مَخزونٌ  هو  ما  على  المُدْرِكةِ  في  الحاصلةِ  سابقٍ" الصورةِ  علمٍ  بعد  . 12دراكٌ 

 والمُدرِكة هنا يعني الذهن الذي ينطلق فيه التصور. 
  ، عند العُرَفاء يدل على نوعٍ أَسمى مما ذكرنا من المعرفة، وهي المعرفةُ التي تُلقَى في القلب   لكن العِرفانَ 

على صورةِ كشفٍ أو إِلهامٍ، من غير إعمالٍ للذِ هن أو التَعَقُّل، فقد كان هناك عند المتصوفة, تمييزٌ واضحٌ  
 .13بين معرفةٍ تُكتسبُ بالحس  أو بالعقل، ومعرفةٍ تَحصُل بالكشف والعيان 



 

 
  

79 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

المعرفة الى ثلاثة  هـ(، الذي صنف  245ومن أوائل وأشهر من صنف في العرفان ذو النون المصري)ت 
 أصناف: 

 الأول معرفةُ التوحيد وهي خاصةٌ بعام ة المؤمنين المخلصين، "
ةٌ بالحكماء والبُلَغاء والعلماء المخلصين، ةِ والبَيان، وتلك خاصَّ  والثاني معرفةُ الحُجَّ

 بقلوبِهم حتى  والثالث معرفةُ صفاتِ الوَحدانيةِ؛ وتلك خاصة بأهل ولايةِ الله المخلصين، الذين يشاهدون اللهَ 
العالَمين"  من  لأحَدٍ  يُظهرْهُ  لم  ما  لهم  الحقَّ  على  14يُظهِرَ  يدل  الخاص  إطاره  في  كمصطلح  فالعرفان   .

"المعرفة الحاصلة عن طريق المشاهدة القلبية لا بواسطة العقل ولا بفضل التجربة الحسية،...، ويحصل  
لدين، والالتزام الدقيق بأحكام الشريعة ليكون الثمرة  هذا اللون من المعرفة في ظل العمل المخلص بأحكام ا

 .15الرفيعة والنهائية للدين في واقعه العملي التطبيقي" 
مبني   والوجود,  للعالم  تفسير  المدرسة  فلهذه  للعالم.  فلسفي  أو مفهوم  للفلسفة، رؤية كونية  وللعرفان، كما 

ة أو التجريبية والحسية. ولتمييز الرؤية الكونية  على أساس المعرفة القلبية، بعيداً عن الاستدلالات العقلي
العرفانية عن الرؤية الكونية الفلسفية والرؤية الكونية العلمية، أن الرؤية الكونية الفلسفية، تعني ذلك اللون  

ية  من الرؤية الى العالم التي يتم إثباتها بالطريقة العقلية، أما الرؤية الكونية العلمية, فهي تلك الرؤية الكون
التي تستخرج من نتائج العلوم التجريبية، فيما الرؤية الكونية العرفانية، فهي تلك الرؤية التي تنتهي الى  

، ومصدرُه الوحيُ الإلهي ِ  .16النَّص 
ويبدو واضحاً في الرؤية الكونية العرفانية الجانبُ الذاتي، إذ الرؤية الشهودية للعارف هي رؤيةٌ شخصية  
هود  مَحْضَة، لذلك لا يمكن نقلها للآخرين. وعليه لا يمكن إثباتُ تفسيرٍ للعالم، قائمٍ على هذا اللون من الشُّ

ونعني    -كما سيأتي    – في العرفان العملي  للآخرين بنفس المنهج الذي توصل اليه. ويظهر الفارق جلياً 



 

 
  

80 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

به السلوك العرفاني حيث يتأسس على معرفة الدين الحقيقي، والدين في مرحلة الإثبات يعتمد البرهان فهو  
 .17مبني على أسس عقلية وفلسفية؛ ومن هنا تبدو العلاقة بين العرفان والفلسفة 

 ثانيا: أقسام العرفان
لى عرفان عملي وعرفان نظري، ولا يعترف العرفاء بهذا التقسيم، إذ يعتبرون أن  تم تقسيم العرفان منهجياً إ

 ، لكن المنهجية تتطلب منا بحث كل قسم على انفراد. كل علمهم عمل، ولا مجال عندهم لعلم بلا عمل
 العرفان العملي: -1

بق الإلهي  القرب  الى  السالكين  ودرجات  العارفين  مقامات  وبيان  تفسير  يتعهد  الذي  المجاهدة  وهو  دم 
. وهذا يعني تحديد علاقة الإنسان وواجباته تجاه نفسه وتجاه الكون وتجاه خالقه أو ما  18والتصفية والتزكية 

وبالعالم   بنفسه  وعلاقته  الانسان ووظائفه  ارتباط  ويبين  "يوضح  الذي  فهو  والسلوك(،  )السير  بعلم  يسم ى 
 . 19وبالله" 

الإ بتغيير  تتمثل  العملي  العرفان  الى  ووظيفة  السالكين  ودرجات  العارفين  مقامات  وبيان  وتفسير  نسان، 
  العارف الوصول الى مقام لا يرى    فهيالقرب الإلهي, بحسب مجاهدة النفس وتزكيتها. أما الغاية من ذلك,  

في الوجود غير الله تعالى، الذي يكون فيه أقرب الى الإنسان من نفسه، ويُستدل على ذلك بالآية الكريمة:   
ِ إِنَّ اللَََّّ وَاسِعٌ عَلِيمٌ(  وبالحديث القدسي القائل: "لا يزال العبد يتقرب إليَّ بالنوافل  ،20)فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجْهُ اللََّّ

حتى أحبَّـه، فإذا أحببتُه كنتُ سمعَـه الذي يسمعُ به, وبصرَه الذي يُبصرُ به, ولسانَـه الذي يَنطقُ به، ويدَه  
 . 22, وكذا مما يسند ذلك, الحديثُ القائل: "إنَّ المؤمنَ ينظرُ بنور الله" 21 بها" التي يبطشُ 

الخطوات التي لا بد أن يطويها الإنسان العارف في سيره إلى الله. وفي طريق يتطرق العرفان العملي الى  
البعض أن    وفق مسالك معينة. ويَشترط  يسيرسيره هذا, لا بد من أن يجتاز منازل ومراحل متنوعة، أو  

. 23يشرف عليه أحد العرفاء, ممن تعرف على تلك المنازل قبله، فإذا سار وحده قد يكون مصيره الضياع 



 

 
  

81 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

فإن تحقق ذلك فإن من شأنه كما ذكرنا "أن يصل العارف الى مقام فيه يرى الله أقرب الى الإنسان من  
 . 25، لأنه تعالى )يحولُ بينَ المرءِ وقلبِه( 24نفسه" 

العرفاء أنفسهم كطبقة مثقفة لها سماتها وأفكارها وآراؤها الخاصة, ويردون على من يخالفهم بأن  ويعتبر  
بلوغ مرحلة العرفان هو من شؤون القلب والمجاهدة, والسير والسلوك وتصفية النفس وتهذيبها، أي تهيئة  

وقف على الوهب والفيض  الباطن، معتبرين أن هذا المنهج, هو من أرقى الطرق المؤدية إلى الله، وأنه يت
الإلهيين, لمن هو مستعد لخوض هذا السبيل. ويعتقد العرفاء أن ما يصلون إليه من حالات اليقين, تؤدي  

 .26بهم إلى مرحلة لا يرون فيها سوى الله، لا يبلغها الناس العاديون بمن فيهم المؤمنون 
 العرفان النظري  -2

تعطي تفسيراً كاملًا عن الوجود ونظامه وتجلياته ومراتبه؛   وهو من فروع المعرفة الإنسانية التي تحاول أن 
،  مثلما هي الفلسفة التي تريد أن تفسر الوجود. ولذلك يبحث العرفان النظري في وجود الله والعالم والانسان

فيحلل الوجود ويبحث في شؤون الخالق والكون والإنسان. وهو في هذه النقطة يلتقي والفلسفة الإلهية التي  
؛ والفارق الأساس هو أن الفلسفة تعتمد  27ى      بتفسير الكون وتوضيحه وتعمل على دراسة الوجودتعن

في استدلالاتها, على المبادئ والأصول العقلية، في حين يستند العرفان على المبادئ والأصول الكشفية,  
استدلالاته  في  عليها  يستند  رئيسة  مادة  وت28ويتخذها  كونية  رؤية  "إعطاء  وفي  المكاشفة   ،  على  أسيسها 

ألوان   من  لون  كأي  ومسائل  ومبادئ  موضوع  له  "علم  هو  النظري  العرفان  أن  يتضح  وبهذا  والشهود، 
العارف ...  يوضح بلسان العقل, ما رآه بعين قلبه وشَهِدَهُ بكل  "، ولكي يتم تعقلها فان  29المعرفة الأخرى" 

 . 30وجوده"
هم من لا يقبله بل يخالفه من الأساس, ويصف ما يقوم به  وقد تعددت وجهات النظر حول العرفان؛ فمن

العرفاء بالجنون, وربما بالكفر والإلحاد. وفي نقده للعرفان صنفه محمد عابد الجابري تحت عنوان "العقل  



 

 
  

82 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

المستقيل"، في إشارة منه الى ما يرى منه تعطيلًا لفاعلية العقل، في المقابل هناك آخرون, ممن لا ينتهج  
لكن يقبل بنتائجه مسل ماً لأهله، باعتبار أن هذا المجال يتجاوز العقل، وليس من مختصاته، وهو  العرفان و 

 الموقف الأكثر موضوعيةً. 
 ثالثاً: موضوع علم العرفان

إذا كان للفلسفة الإلهية موضوعات ومبادئ ومسائل تقوم بتعريفها وبسط القول فيها. فما هي موضوعات 
ي يمكن الباحث من تعريفها وبسط القول فيها. وتعتمد الفلسفة على المبادئ  ومسائل ومبادئ العرفان الت 

والمنطق والأصول العقلية في الاستدلال. أفما الذي يعتمده العرفان من مبادئ. إذا كانت الدلائل تشير  
هذا  في  العارف  أداة  هي  فما  الاستدلال.  في  الكشفية  والأصول  المبادئ  على  يعتمد  العرفان  أن  الى 

ستدلال؟ يأتي الجواب أن القلب والمجاهدة والتصفية والتهذيب والحركة والتفحص الباطني هي الأداة،  الا
ومن ثم فإن الرؤية العرفانية لعالم الوجود, تختلف اختلافا جذرياً عن الرؤية الفلسفية للوجود. لكن العرفاء  

من أي تهمة في تجاوز الإسلام، بل    الإسلاميين لا يدعون أن لهم قولًا يتجاوز الاسلام، ويتبرؤون بقوة
يدعون أنهم هم المسلمون الواقعيون لأنهم كشفوا الحقائق الاسلامية, بشكل أفضل من الآخرين. ويستند 
وأكابر   الأئمة  وسيرة  النبوية  والسيرة  الكتاب  الى  النظرية,  الناحية  في  كما  العملية  الناحية  من  العرفاء 

 الصحابة. 
تبقى إشكالية التشابه بين بعض أفكارهم, مع أفكار موروثة مما قبل الاسلام، فمن أين حصل هذا التشابه  
وما هي جذوره؟ قد يقال أن هذه الأفكار ظهرت في مجتمع المسلمين بعد ترجمة كتب اليونان والفرس الى  

لمسلمون على العلوم اليونانية  العربية، وفي معالجة هذه الإشكالية يرد تفصيل مفاده، أنه بعد أن اطلع ا
نَ فيها عن السريانية والفارسية الى العربية، فصار ذلك سببا لانتقال كثير من آراء   والفارسية، نقلوا ما دُوِ 
من   كغيره  الإسلامي  المجتمع  أن  ذلك  وعلة  بينهم.  وانتشارها  الاسلامي  المجتمع  الى  والفرس,  الرومان 



 

 
  

83 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

لًا لمواجهة الثقافات الأخرى التي تتطلب مستوى من الثقافة الرصينة،   المجتمعات، لم يكن في عمومه, مؤه
تيارات فكرية, قامت بنشر وترجمة كتب  الفاسد منها من الصالح، ما جعل الفرصة لوجود  تؤهله لتمييز 

 الروم والفرس, من غير تمييز فيها بين الغث والسمين. 
الشب لدحض  العمل  الى  المسلمين  المفكرين  دعا  ما  المعالم  وهذا  ولبيان  الاسلام,  على  اثيرت  التي  هات 

العقيدة  عن  الدفاع  بواجب  المسلمين,  من  المخلصون  المفكرون  "شعر  إذ  الاسلامية،  للعقيدة  الرئيسة 
الاسلامية بنفس الأصول والطرق التي يسلكها المخالفون، وكان نتيجة ذلك أن تأسس علم الكلام, بهدف  

وذب   العقيدة,  صحة  عنها" الاستدلال على  والشبه  بأنه  31الشكوك  الكلام  علم  تعريف  يمكن  هذا  وعلى   .
"العلم الذي يبحث في أصول الدين الإسلامي". وقد نشأ هذا العلم وترعرع ونضج في مراحل حركة الفكر 

. مع احتفاظه بالرؤية الكونية  32الاسلامي، مع بعض الاختلاف عن الاتجاهات الفلسفية والفكرية الأخرى 
 ظرية. وتوزع علم الكلام في بداية تشكله وتبلور قضاياه وتياراته، في اتجاهين رئيسين: والحكمة الن

الأول يتمسك بالموروث الاسلامي, ويدعو الى اعتماده أصلًا وحيداً للحكم على الأشياء، وهو ما يمكن   •
ير القرآن بـ الاصطلاح عليه كما لدى جملة من الباحثين، بمدرسة النص أو الاتجاه البياني. ويعتمد تفس

)الأثر(، أي بما نقل عن النبي والصحابة. وقد اعتمد أصحاب هذا الاتجاه بذلك أيضاً في الاستدلال على  
 أصول الدين والعقيدة.

والثاني يتمسك بالرأي ويعتبره الأصل في فهم التراث الإسلامي نفسه، وهو ما يمكن الاصطلاح عليه   •
الاستدلال   صح  وإذا  البرهاني,  المعتزلة  بالاتجاه  مذهب  مع  يتفق  ما  وهو  بالعقل،  العقيدة  أصول  على 

ومدرسة أهل البيت. فإن القول بالرأي في تفسير القرآن وفي التشريع, هو خارج عن حدود علم الكلام, بل 
هو من مختصات الفقه وأصوله تجلى عندهم في اعتماد القياس في ما لا نص فيه، وهو ما عليه مدرسة  

 .33نة الخلفاء أو أهل الس 



 

 
  

84 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

الفلسفي فنتيجة للانفتاح والتحول في مناهج البحث لدى المسلمين، فيمكن أن تصنف مسائله   أما الفكر 
 بحسب مسيرها التاريخي وما يستجد فيها من موضوعات واتجاهات الى أربعة: 

اليونانية والسريانية تقريباً، والتي حافظت   -1 على  المسائل التي بقيت على نفس الصورة المترجمة من 
 شكلها من غير تغيير أو إضافة.

المسائل التي عرفت قبل الاسلام, وتكاملت من خلال الفلسفة الاسلامية، فاشتد عودها كما استبدل   -2
 برهانها، أو أضيفت اليها براهين جديدة, لما لها من أهمية خاصة. 

اسمه -3 في  تصرف  غير  من  آخر،  شيئاً  وغدت  تامة،  بصورة  محتواها  تغير  التي  وعنوانها  المسائل  ا 
 القديمين، فما يصدق من عنوان في الفترة الاسلامية، ليس ما يصدق من العنوان القديم نفسه. 

المسائل التي لم تطرح قبل الاسلام بأي وجه، بل عرضت لأول مرة في العصر الاسلامي. وتجلت   -4
مضمون، وهي مسائل  الجدة هنا, في تلك المسائل التي طرحها صدر المتألهين, في البرهان والأخرى في ال

جديدة بالمطلق، وطبيعي أن الابداع قد يتحقق في ترتيب المسائل, وتبويبها أو تصنيفها في الفلسفة, بعد  
أن كانت مطروحة من قبل, في موضوعات وعلوم أخرى، ومن هذه المسائل )وحدة الوجود( التي تعتبر  

 .34سائل الجديدةمن موضوعات العرفان, لكنها حين تطرح في الفلسفة تعد من الم
 التصوف والعرفان:المطلب الثاني: 

يعنيه   لما  صورة  نرسم  أن  يحسن  العرفان،  يعنيه  ما  عن  البحث،  حدود  في  كاملة  صورة  قدمنا  أن  بعد 
يفضله    التصوف. كان  الذي  الصوف  بلبس  يفسرها  من  فهناك  مختلفة  معان  الى  التصوف  مفردة  ترجع 

به   يتصف  الذي  الروح  أنها من صفاء  ومنهم من يرى  والتقشف،  الزهد  مبالغة في  على سواه  المتصوفة 
المتصوفة، وهناك من يفسرها بغير ذلك مما هو مبسوط في كتب اللغة ومؤلفات التصوف. ولكل صوفي  

الاتصال طريقت لغتهم  في  ويعني  الوصول  وهو  الغاية  في  تتفق  جميعا  كانت  وإن  العبادة  في  الخاصة  ه 



 

 
  

85 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

.  ويتفق هذا التفسير للتصوف مع ما ذهب اليه المستشرق نيكلسون، من أن كلمة  35الروحي بالذات العلية
الاختيار   وهذا  الصوف.  غليظ  يرتدي  الذي  هو  والصوفي  )الصوف(  من  مشتقة  سب  بح  -)التصوف( 

المعارف(   )عوارف  صاحب  يقال:    -السهروردي  إذ  اللغوي،  الاشتقاق  حيث  من  المعنى  ويناسب  يلائم 
ف إذا لبس الصوف مثلما يقال: تقمَّص إذا لبس القميص، فنُـسِبُوا الى ظاهر اللبسة وكان ذلك أَبْيَنَ   تصوَّ

ي فيبدو للمتتبع أن ذلك يعود الى . أما استعمال التصوف واشتقاقاته في الجانب المعرف36في الإشارة إليهم 
)ت   الكوفي  هاشم  ابو  الصوفي  لقب  حمل  من  أول  وأن  الهجري  الثاني  شيوخ  150القرن  من  وهو  هـ(، 

الفقيه المعروف. وقريب منه ما ذكره القشيري )161سفيان الثوري )ت   هـ( بأن هذا اللقب  465  ت هـ(، 
يشاركه في هذا   الهجري.  الثاني  القرن  نهاية  قبل  )الكافي(  عرف  ورد في  ما  يؤيده  نيكلسون. كما  الرأي 

لمحمد بن يعقوب الكليني، الذي ذكر أن جماعة منهم سفيان الثوري، كانوا في النصف الثاني من القرن  
نتيجة   كان  التصوف  أن  معاصر  باحث  يرى  الظاهرة  بتحليل  يتعلق  ما  وفي  اللقب.  بهذا  يلقَّبون  الثاني 

النف على  الأمن  فعدم  الإسلامية،  الاستبداد  العصور  في  ظاهرة  شكلت  التي  الاستبدادية  الأنظمة  في  س 
 . 37كانت تنعكس على واقع الأفراد بالعزلة والتصوف،

)ت   السقطي  ري  السَّ كلمات  من  فيُفهم  العرفان  مصطلح  الثالث 243أما  القرن  في  شائعاً  كان  أنه  هـ( 
 . فما الذي يميز العرفان عن التصوف؟ 38الهجري 

هيم أن مادة العرفان في مجال الفلسفة غيرُ مادته في مجال التصوف، وذلك إذا اعتبرنا  يرى مجدي ابرا 
قضايا الدين منهاج وحيٍ من عند الله. فالعقل في مجال الفلسفة قد يُفرز المعرفة، ولكن الوحي قد يسلِ م  

الآخ البعض  عن  بعضَها  الدينية  المضامين  يميز  ما  عين  وهو  بالله،  الحقة  المعرفة  فلا  إلى  ويفرزها،  ر 
ل   يكون عرفانٌ في الإسلام بغير اتباع منهاج النور المحم دي، ولا عبرة لدينا بالأشباه والنظائر التي يعو 

 .39عليها المستشرقون ومتبعوهم في الأقطار العربية، لأنها لا قيمة لها ولا عبرة في التحقيق 



 

 
  

86 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

الآ  الاتجاه  أن  في  القائل  الرأي  الحرز  عبداللطيف  يرجح  إذ  خر  والتصوف،  العرفان  بين  فاصلا  حدَّ  لا 
لاحظ أن زعماء التصوف هم ذاتهم زعماء العرفان، "فأصحاب السلوك العملي هم ذاتهم أصحاب الكتب 
والمؤلفات، كما أن الذين يفرقون بين التصوف والعرفان لا يلتزمون بذلك، فهم يذمون التصوف في حين  

الممدوح هو ذاته أفكار أولئك الصوفية، كما هو الحال عند صدر  أنهم يشيدون بالعرفان، لكن هذا العرفان  
الإنسان   يضاد  لا  بكونه  بالإسلام  الاعتزاز  من  يعلي  فهو  الطباطبائي،  العلامة  ]وكذا[  الشيرازي,  الدين 
والفطرة والغرائز، ومرةً ينظِ رُ للتقشف وترك اللذائذ، كما أنه يدمج التصوف والعرفان عندما يجعل للتصوف  

رس بلغ مجموعها نيفاً وعشرين مدرسة، ثم يستثني مدرسة واحدة، وهي المدرسة التي ينتمي اليها هو،  مدا
لكونها تعتمد على الروايات الشيعية، بخلاف المدارس الأخرى المتأثرة بأفكار شتى، وهذا معناه أنه مزج 

رز لا يرى كبير تفريق بينهما  . ، وهذا ما جعل عبداللطيف الح40"التصوف والعرفان، وجعلهما شيئاً واحداً 
 .41لكنه لا يجمع بينهما كاتجاه واحد

التي  الاجتماعي,  الميدان  في  أهدافه  وفي  الخارجي،  واقعه  في  للتصوف  النقد  سروش  عبدالكريم  ويوجه 
تنحو الى الانقطاع عن الدنيا بمعنى الكلمة، وهذا خلاف ما عليه الحياة الطبيعية التي تستلزم أن يجد 
م به نفسه من المال والقدرة والامكانية، لا أن ينظر اليها كحمل ثقيل. كما يوجه النقد الى   الانسان ما يقوِ 
والتقوى،  بالزهد  والتظاهر  الرياء  من  حالة  الى  تنحدر  المتصوفة  أخلاق  أن  جهة  من  التصوف  حركة 

 . 42والعُجُب حينما يتصورون أن الآخرين دونهم في المرتبة 
م مرتضى  حصلت  ويؤرخ  السنين  من  مئات  بضع  فخلال  والتصوف،  العرفان  بين  الافتراق  الى  طهري 

توفرت  جديدة,  الهجري مرحلة  العاشر  القرن  بدايات  في  العرفان  ودخل  الافتراق،  هذا  الى  أدت  تطورات 
 على ثلاثة متغيرات ميزته عن التصوف، تلخصت في ما يأتي: 



 

 
  

87 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

لميزات العلمية والثقافية التي كانت لأوائلهم، وقد غرق  منذ هذا التاريخ لم يكن لأقطاب الصوفية تلك ا -1
 التصوف في ظواهر وآداب ابتدعتها الصوفية في كثير من الأحيان.

هـ(، دون أن 638تخصص جماعة في العرفان النظري الذي أسس له محيي الدين بن عربي )ت   -2
، نظير لأولئك العرفاء.  يدخلوا في أي من سلسلة مشايخ وطرق التصوف، بحيث لم يوجد بين المتصوفة

هـ(  وتلميذ الكاشاني، 1091هـ( وتلميذه الفيض الكاشاني )ت   1050من هؤلاء صدر الدين الشيرازي )ت  
هـ(، وكان هؤلاء أكثر أقطاب عصرهم وعياً للعرفان النظري، الذي أسس  1103القاضي سعيد القمي )ت  

الصو  الاتجاه  على  الباحث  يحسبهم  أن  غير  من  عربي،  ابن  مشخصاً  له  الوضع  هذا  أصبح  بل  في، 
والسير   العملي  العرفان  أهل  من  يكونوا  لم  النظري،  العرفان  في  متخصصة  جماعة  بظهور  واضحاً، 

 والسلوك، أو كانوا كذلك لكن بعيدين عن سلاسل الصوفية الرسمية.
والعرفان -3 والسلوك  السير  أهل  من  جماعات  الشيعة  عالم  في  الهجري  العاشر  القرن  في  كان   كما 

العملي، قد طوروا المقامات العرفانية بأحسن وجه, من دون أن يكونوا حلقات في إحدى سلاسل العرفان 
أو التصوف الرسمي، بل كانوا يخط ئونهم في بعض أعمالهم أو في أغلبها. وكان بعض من هؤلاء العرفاء 

العرفاني  الفقهية وآداب السلوك  ا43فقهاء، يوفقون بين الجوانب  لصورة واضحة في تصوير  . وبهذا تكون 
 الافتراق الذي ذهب اليه مطهري بين التصوف والعرفان، وهو كما يبدو الأقرب الى الواقع. 

 : الفلسفة ونشأة العرفان:  المطلب الثالث
بعد أن انتهينا من متابعة العلاقة بين التصوف والعرفان يتعين دراسة العلاقة بين الفلسفة والعرفان ومعرفة  

ففي  الأبعاد   الرئيس.  موضوعنا  وهو  الفلسفة  عن  افترق  الذي  العرفاني  المعرفي  المنهج  بها  يرتسم  التي 
النظر الى العلاقة المتصورة بين الفلسفة والعرفان، نستطيع أن نتوصل الى موقع العرفان كنظام معرفي، 

 وما يترتب عليه في الفكر السياسي الاسلامي. 



 

 
  

88 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

ذاهب الاسلامية، إذ يبدو العرفان لدى الشيعة غضاً طرياً، فضلا  تتعدد وجهات النظر للعرفان، لدى الم
متينة   علاقات  لمبانيه  أن  على  يبرهن  ما  الإسلامي،  الموروث  في  متقدم  موقع  من  له  سبق  ما  عن 
بالإسلام، فهو الذي ينظم علاقات الانسان بربه وبالعالم وبالإنسان نفسه، ويفسر الوجود ككل. فما الذي  

 فان في إطاره الإسلامي؟ يتوفر لبحث العر 
يذهب الشيخ مرتضى مطهري الى أنه ليس في العرفان ما يخالف الاسلام، لكن ما يميز أهل العرفان,  
أنهم يد عون بتقدمهم على غيرهم في فهم الحقائق الاسلاميــــة، ويعدون أنفسهم وفق هذا التصور نموذجاً  

الكتاب والسنة، وسيرة النبي والأئمة وأكابر الصحابة. ولا  للمسلمين الحقيقيين. وينسبون ادعاءهم هذا الى  
 يأتي على تفصيل ذلك من غير أن يدرج مطهري آراء علماء المسلمين بالعرفان واختلافها كما يأتي: 

استناد   -1 بأن  العرفان  تنفي حقيقة  النظرية  وهذه  والفقهاء،  الحديث[  ]أهل  ثين  المحد  نظرية جماعة من 
وا الكتاب  الى  أساساً  العرفاء  للعرفان  علاقة  فلا  المسلمين،  لقلوب  وجلباً  للعوام,  خداعاً  إلا  ليس  لسنة 

 بالإسلام. 
نظرية معاصرة ترى أن العرفان والتصوف، وجهان لوقوف الأمم غير العربية أمام الاسلام والعرب،  -2

 وأن استناد العرفاء الى الكتاب والسنة إنما كان تقية من العوام وحفظا لنفوسهم.
معتدلة يرى اصحابها أن أهل العرفان، لم يكونوا في كلامهم بالضد من الاسلام، ولم يضمروا نظرية   -3

لو قرأ  "السوء للإسلام. وهو ما يمكن استظهاره من القراءة الموضوعية لكتب العرفاء، فيرى مطهري أن  
م، وإن كان من  انسان كتب العرفاء بلا غرض وبلا انحياز، لم يشك في أنهم كانوا مخلصين تماما للإسلا

الممكن أن يجد عندهم أخطاء كثيرة، ولكن بشرط أن يعرف منطقهم وأعرافهم الخاصة ومصطلحاتهم ... 
من اللازم أن يبحث متخصصون في المعارف الإسلامية والعرفان في مدى توافق المسائل العرفانية مع  



 

 
  

89 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

لعرفاء من خلال قراءة سطحية من  ، ولأجل ذلك فلا يصح الحكم على ا44الاسلام بلا انحياز أو ممالأة "
 غير معرفة دقيقة لمصطلحات العرفان ومسائله.

وإذا سلمنا بهذه النظرية، فلا شيء يفصل العرفان عن الإسلام بل يكون قد "أخذ مواده الأولى من الاسلام  
الكلامية وال تأثير الأفكار  يسلم من  "لم  ذاته  الوقت  لكنه في  له قواعد وضوابط وأصولًا،  فلسفية ولا  وبين 

الإشراقية"  بالكلام  45سيما  تأثر  وإن  الإسلامي,  العرفان  ان  تؤكد  التي  المعطيات،  من  يغير  لا  وهذا   ،
 والفلسفة, لكن ذلك لا يمس أصولها, التي تعود الى الاسلام فحسب.

ن لم  وحيث أن العلوم النظرية مرتبطة بعضها ببعض, خصوصا الفلسفة والكلام والعرفان والبيان فإن العرفا
يسلم من التأثر بما اطلع عليه المسلمون من العلوم اليونانية والفارسية، بعد نقل ما دون فيها بالسريانية  
منطلقاً   وصارت  بغيرهم،  المسلمين  اختلاط  الى  الاسلامية،  الفتوحات  أدت  إذ  العربية،  الى  والفارسية 

سع للفتوحات فرصة للاتصال والتعرف على  لاحتكاك الثقافة الإسلامية بالثقافات الأجنبية. وشكل هذا التو 
وكانت تلك الأمم ذات حضارة وثقافة في العلوم والآداب، وكان "حضارة وثقافة الأمم التي وصلوا اليها،  

بين المسلمين رجال ذوو علاقة متأصلة, بكسب العلوم السائدة في تلك الحضارات، فأدت تلك العلاقة الى 
 .46ترجمة كتبهم الى اللغة العربية ثانياً"  المذاكرة والمحاورة أولًا، والى

ولم يكن المجتمع في عمومه مؤهلًا لتمييز الفاسد من الصالح من تلك الآثار، ما جعل الفرصة، لوجود  
تيارات فكرية أسهمت في الترجمة والنشر لعديد من كتب الروم والفرس، التي يختلط فيها الغث والسمين، 

لذلك ولدحض   نشأ  ونتيجة  للعقيدة الاسلامية،  الرئيسة  المعالم  اثيرت على الاسلام, وبيان  التي  الشبهات 
علم الكلام كما قدمنا، إذ "شعر المفكرون المخلصون من المسلمين بواجب الدفاع عن العقيدة الاسلامية,  

ستدلال  بنفس الأصول والطرق التي يسلكها المخالفون، وكان نتيجة ذلك أن تأسس علم الكلام’ بهدف الا
 .47على صحة العقيدة وذب الشكوك والشبه عنها" 



 

 
  

90 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

وأمام ذلك هناك إشكالية تنطلق من أن فطرية العقيدة الاسلامية, لا يبدو فيها أي رمز أو امور غامضة  
كما يطرح في العرفان، فالتوحيد مثلا، لم يكن يتعدى الايمان بالله وحده لا شريك له، وبأنه هو الخالق  

هد فانه لم يكن يعني أكثر من الإعراض عن متاع الحياة الدنيا الفانية للوصول الى نعيم  للكون. وكذا الز 
الحياة الخالدة في الآخرة. ثم ان خيار الصحابة الذين ينتسب اليهم العرفاء والصوفية ويعدونهم أئمتهم لم  

م أي أصل في ذلك,  يكونوا غير زهاد عابدين، ولم يؤثر عنهم هذا النمط من السلوك العرفاني، وليس له
 سوى أنهم يستشعرون الخوف من عذاب جهنم, والرجاء لثواب الجنة. فبماذا يجيب العرفاء؟

وأن هناك   الأدنى,  المستوى  يمثل  للتوحيد  الفهم  هذا  أن  يرون  لكنهم  ذلك،  ينكرون  لا  أنهم  العرفاء  يقول 
، فهو يعني درجة أعلى من الزهد مستوى أعلى من الفهم المتعارف، والأمر نفسه بالنسبة للزهد العرفاني

هذه   تفترضه  مما  أغنى  ]للإسلام[  الأولى  الأساسية  المادة  "ان  معتبرين  المعروف  البسيط,  بمفهومه 
على   مقصورة  الإسلامية  المعنوية  ولا  والفراغ،  والسذاجة  البساطة  بهذه  الإسلامي  التوحيد  فلا  الإشكالية، 

نوا كما وصفهم هؤلاء، ولا الآداب الإسلامية محدودة بأعمال  الزهد الجامد، ولا صحابة الرسول الكرام كا
 .48الأعضاء والجوارح الظاهرة وحدها"

عالم   دخلت  إنما  وتفصيلاته,  وأفكاره  العرفان  أن  على  المستشرقين  بعض  يصر  الإشكالية  بهذه  وربطاً 
خارجه.   من  العرب  الاسلام  الباحثين  بعض  دها  يرد  والتي  المستشرقين،  لآراء  عليهم  وتبعا  تتلمذ  مم ن 

وتابعهم، فإنهم يتحدثون عن عناصر التشابه بين ما يسميه الصوفية )المعرفة بالله( ويعتبرونه من أخص   
بـ )الغنوص(، والتي معناها )العلم   صفاتهم، وبين ما يُرادف في اللغة اليونانية كلمة )جنوسيس( المعربة 

هبوا إلى أن كثيراً من صوفية الاسلام في القرن  الحاصل بلا واسطة, والناشئ عن الكشف والشهود(. وذ 
ل هؤلاء كما ذكرنا ذو النون المصري )ت   هـ(؛ الذي  245الثالث الهجري, قد عر فوها بهذا التعريف، وأو 

الصوفي   فيدركها  الحقائق  فيه  تتجلى  الذي  "المعرفة",  مقام  إلى  الوصول  الصوفية  الحياة  غاية  أن  رأى 



 

 
  

91 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

في أثر  لا  ذوقياً,  بأعين  ادراكاً  يرون  الذين  الله  لأهل  إلا  ذلك  يكون  ولا  الفلسفي ة،  للرؤية  ولا  للعقل  ه 
 .49بصائرهم" 

ومن المناسب أن نتطرق الى بعض ما صرح به مستشرقون من دفع العرفان الاسلامي الى أصول سبقت 
فيقول:   هندية  أصول  الى  التصوف  ينسب  تسيهر(  )جولد  فهذا  مجاورة،  أمم  في  نقد   "الاسلام  ر  لكي 

التاريخية، يجب أن لا نغفل مطلقاً الأثر )الهندي( الذي   تقديراً صحيحاً من الوجهة  التصوف الاسلامي 
أسهم في بناء هذا النظام الديني المتولد عن الافلاطونية الحديثة"، كما يذهب )هاملتون جب( الى تأثر  

الكلام "أن علم  فكما  خارجية  بعوامل  المسلمين  لدى  والتصوف  الكلام  الاحتكاك    علم  طريق  عن  استثير 
المسيحي   بالتصوف  الاتصال  طريق  عن  ابتعث  التصوف  كذلك  اليونانية،  والعقلانية  بالفلسفة 

 .50والغنوصية" 
وبذلك درج المستشرقون على البحث في العقائد السابقة للإسلام, محاولة منهم للكشف عن مصدر ملهم 
من   الكبير  الكم   عن  ذاته  الوقت  في  النظر  يغضون  فرضياتهم,  إثبات  أجل  من  لكنهم  العرفاني،  للفكر 

ة، التي تعتبر اصولًا  نصوص القرآن والأحاديث النبوية والخطب والحوارات والأدعية المأثورة وعموم السير 
أن  ويشير سليمان دنيا في مقدمة التحقيق لكتاب )الإشارات لابن سينا( يعود الى  فكرية لدى المسلمين.  

تقم على أساس سليم،  " لم  ثقة  لنا وهي  أساتذة  منهم  اتخذنا  للمستشرقين حتى  أوليناها  التي  الكبيرة  الثقة 
 ، تمثلت في النقاط الآتية:51لاعتبارات كثيرة" 

إن معظم ما قام به الاستشراق لم يكن على أساس علمي خالص, بل أعوزه عنصر أصيل من عناصر   •
الى   بالإضافة  الأغراض.  عن  والتخلي  النزاهة  وهو  العلمي،  كبرياء لا  "البحث  خالطه  قد  الاستشراق  أن 

 .52تليق بالعلم والعلماء"



 

 
  

92 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

التي تأسست عليها العلوم التجريبية، وهي  إن المستشرقين أشادوا أفكارهم على منهجية التطور الحديثة,   •
بما    -تعتمد المادة والتجربة بشكل أساس، لتعمم تلك المنهجية كأصل لكافة المعارف الفطرية والنظرية  

العرفاني   أو  المعنوي  الجانب  أفكار    –فيها  من  سبق  ما  في  جذورها  عن  التفتيش  في  وتطبيقها 
ال53وتصورات  أن  يرون  النهج,  لهذا  ووفقاً  تعتبر .  لذلك  وتبعا  الروم،  قوانين  من  أخذت  الاسلامية  شرائع 

 .54العقائد الدينية الصيغة المتكاملة, لمسار تحول وتكامل الأفكار من عهد الأساطير 
العرب،   • الكت اب  من  تابعهم  ومن  المستشرقين  بحوث  إظهار "تقوم  في  والمبالغة  البر اني.  الشكل  على 

المضم عن  الكشف  لديهم  أغفلت  مطلقاً  الشكل  يلغ  لم  طحي  الس  الخارجي  التشابه  على  والاعتماد  ون. 
 .55توجُّهات المضمون الديني الذي ينتسب إليه صوفية ]وعرفاء[ الإسلام ويدينون له بالولاء"

وفي تحليله لهذه الاتجاهات يعلق العلامة الطباطبائي على الطريق الذي يسلكه هؤلاء المستشرقون والذي  
  من جهتين:يعتبره طريقاً خاطئاً 

اليه أهل  الأولى وبالتالي فما يصل  العادي،  الفكري  العرفاني هو من نوع الادراك  : تصورهم أن الإدراك 
العرفان من معلومات, عن طريق التهذيب وتنقية الباطن, هو نوع من الأفكار الخيالية، تماما كما يحصل  

اته الجميلة. ونظير هذا يجرى يقع في طبيعة  للشاعر حين ينسج الأفكار, بالاستعانة بعاطفته القوية وعبار 
إدراكهم للوحي, الذي هو وسيلة الأنبياء لتلقي المعارف الإلهية والشرائع السماوية، ما أدى بهم الى النظر  
في أفكار اليونان, وقوانين الروم واعتبارها الجذر الأصلي لعقائد الاسلام وشرائعه، وهذا ما تبطله بيانات  

 صل الينا من وحي السماء.الأنبياء، وما و 
أننا لا ننفي أصل التطور أو التكامل, بل هو من الثوابت والمسلمات، لكن الثانية : أنه على الرغم من 

الفطرة والغريزة البشرية, ليس لها صلة بالأصل المذكور، فالغريزة من المستلزمات الطبيعية للنوع الانساني,  
تكن، وهذا ينطبق تمام الانطباق, على الحياة المعنوية ]الروحية[  سواء أكانت مسبوقة في العمل بها أم لم  



 

 
  

93 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

تستيقظ   وهي  وتكوينه،  الانسان  بنية  في  أودعتا  فطريتان,  أو  غريزيتان  مسألتان  فهما  العرفاني،  والذوق 
الطريق هذا  الانسان في  الموانع, فيسير  وارتفاع  الديانات 56بالاستعداد  أتباع  لدى  ما يجري  يشبه  وهذا   .

بنسبة وأخرى مع الإسلام    -اهب  والمذ  بين    –التي تشترك  إذ توجد  الطبيعة؛  بعالم ما وراء  في الإيمان 
 أولئك ثلة من العشاق الوالهين بالحياة الروحية والنهج العرفاني.

وينتهي الطباطبائي الى القول إنه مع ترجيح الدقة في المتون الأصلية للإسلام, فان نهج التهذيب وتنقية  
الاسلام هو أمر طبيعي، دون الحاجة الى أبعد من هذا، ليربط أصل وجود العرفان ومصدره   الباطن في

أخرى  وأماكن  بمصادر  أو  من  57بالهند,  باعتباره  البيان،  من  المقدار  بهذا  الطباطبائي  يكتفي  ولا   .
تهت  المتخصصين المعاصرين، إذ أنه توصل في دراسته للعرفان لدى الأمم الأخرى، الى بعض نتائج ان

 اليها تلكم الأنماط من العرفان السابق على الاسلام، ويجدر أن نذكرها بإيجاز كما يأتي:
الأصنام،   -1 عبادة  في  نقيضه  الى  تبدل  لله،  الخالص  التوحيد  الى  الوصول  بدل  الهندي  العرفان  ان 

وفي السياق   وأوجد أربابا من دون الله إذ انكب هؤلاء على عبادة الملائكة والجن والمقدسين من البشر.
الملائكة   بتقديس  نفسه  المصير  الى  الآخر،  هو  ديانتهم  من  المنبثق  المجوسي،  العرفان  انتهى  ذاته 

 والصالحين من البشر، وعناصر الطبيعة كالنار بشكل خاص.
تلك   -2 أن  بالنتيجة  أدى  مما  بالسلبية،  لأتباعه  العرفان  من  الشكل  هذا  يعطيها  التي  التعاليم  اتسمت 

التعليمات تنأى بهم عن مجال الحياة المعنوية، وبشكل كلي، عن كافة الأعمال الايجابية، التي أودعها الله  
الله   آيات  من  آية  منها عن  واحد  كل  يعبر  والتي  نفسه،  الإنسان  وجود  إطار  وفي  الإنساني،  العالم  في 

 وتجلي صفة من صفاته. 
الناس   -3 فئات  بعض  الهندي  العرفان  الرجال  كالنساء    –يحرم  من  المعنوية.    –وطبقة  الحياة  من 

والمنحى نفسه نجده في المسيحية التي تحرم النساء من الحياة المعنوية. وبمقاربة بسيطة يصل العلامة  



 

 
  

94 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

الى التأكيد على أن الاسلام هو الدين المتميز، الذي لا يضع خطوطا حمراء في المعرفة على أحد، وإنما 
 .58التربية، بما هو جدير به وبما يناسب قابلياته واستعداداتهيمنح كل إنسان حظه من التعلم و 

وكنتيجة لكل ذلك, فإن هذا الاختلاف في مستوى المعرفة ألقى بظلاله على فهم القرآن الكريم أيضاً، الذي 
يعد المنبع الأساس لهذه المعارف والحقائق، فحاولت كل  طائفة أن تحمل القرآن على تلك النتائج, التي  
انتهت إليها وتفهمه من خلالها، فانبثق فهم عرفاني  للقرآن، وفهم فلسفي ـ عقلي، وفهم كلامي، وفهم روائي  

 ، ولعل هذا اللون من التفسيرات وراء ما عرفناه من التعدد في المدارس المعرفية في الاسلام. 59وهكذا
 : تأثير العرفان على الفكر السياسي الإسلامي: المطلب الرابع

عرضنا في مطالب البحث ما يتعلق بالعرفان وتطرقنا الى من الفرق بين العرفان والتصوف وكذلك    بعد ما
قد   الاسلامي.  السياسي  الفكر  على  العرفاني  التأثير  في  ننظر  أن  بقي  بالفلسفة،  العرفان  وعلاقة  النشأة 

ن ولم  الاسلامية  العصور  خلال  للسلطة  تطبيقية  بأشكال  حظيت  أن  النص  لمدرسة  تحرينا يكون  اذا  جد 
الدقة أي تطبيق للاتجاه السياسي العرفاني حيث لم تسنح لأهل العرفان بحكم الواقع أي فرصة لترجمة  
الفكر   في  تأثيره  العرفان  من  نستقي  أن  ترجمة  الأقرب  نجد  لذلك  العملية،  السياسة  في  أفكارهم  منظومة 

حد  من  حصل  بما  تمثل  تطبيقي  كنموذج  المعاصر  الاسلامي  سبعينيات  السياسي  أواخر  في  خطير  ث 
القرن العشرين، انتهى الى تأسيس الجمهورية الاسلامية بقيادة روح الله الموسوي الخميني، وهو الشخصية  
وكانت  المجال،  هذا  في  عديدة  مؤلفات  وله  المعاصرين،  العرفان  فكر  أقطاب  كأحد  المعروف  الدينية 

. ويرى كامل الهاشمي  60عرفان والفلسفة والسياسة تجتمع في شخصيته وفكره ووجوده ثلاثة عوامل هي: ال
رؤية   وعلى  روحية،  رؤية عرفانية  على  يتوفر  أن  من  الطويلة  العلمية  مسيرته  خلال  تمكن  الخميني  أن 
الخميني   للإمام  بأن  القول  يمكن  الحقيقة  هذه  من  وانطلاقً  تغييرية.  سياسية  رؤية  وعلى  عقلية,  فلسفية 



 

 
  

95 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

ذه الروافد المعرفية الثلاثة, فلا تنفصل تجربته السياسية عن رؤيته العرفانية  رؤيته السياسية, التي تجمع ه
 ورؤيته الفلسفية. وهذا يقودنا الى بحث محركات الفعل السياسي في إطار العرفان ومن أبرزها: 

ان الإنسان هو المحطة الأولى في العملية التغييرية كما هو خطاب الأنبياء الذين كان الإنسان مصب   •
 .61حديثهم واهتماماتهم 

الاصلاح الاجتماعي وهو هدف للسياسة يرى الخميني أن "كل فرد لا بد أن يبدأ بنفسه،    مجالوفي   •
وأن يسعى لأن تتوافق عقائده وأخلاقه وأعماله مع الإسلام. وبعد أن يصلح نفسه حينئذ عليه أن يتحرك  

 .62باتجاه إصلاح الآخرين" 
ا • الى  الفرد ينطلق  الثقة  ومن الإنسان  "تلك  العرفاني عنده هو  يميز الخطاب  لأمة والمجتمع؛ وأهم ما 

المواقف  ومختلف  الظروف  شتى  في  بالأمة  يبديها  التي  دخل 63الكبيرة  "اذا  أنه  العرفانية  مقولاته  ومن   .
اليوم الفعاليات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية .. فإن أعقد مسائل عالم  بالله والعمل لله في    الإيمان 

 .64يمكن أن تحل بكل يسر وسهولة"
لم يكن العرفان لديه استغراقا في الله بحيث ينسى الحياة ,التي تضج من حوله, بكل آلام المستضعفين   •

هُمُ  ئِكَ  أُولََٰ أَنفُسَهُمْ ۚ  فَأَنسَاهُمْ  اللَََّّ  نَسُوا  كَالَّذِينَ  تَكُونُوا  )وَلَا  تعالى:  قوله  من  ينطلق  هذا  وفي    ومشاكلهم، 
القلبي للحضور الإلهي في النفس, يدفع الانسان  19)  65الْفَاسِقُونَ(  (ليستوحي منها أن ذكر الله, بالمعنى 

الناس   بالعزلة عن  ذلك  المسؤولية، من غير أن يعبر عن  آفاق  بالانفتاح على كل  نفسه  يتذكر  الى أن 
 . 66في حياته الخاصة والعامة وعن المسؤولية, وعن كل المشاكل الانسانية الكبيرة التي تحاصر الانسان 

التأسيس   • بحو  التغيير  حركة  قاد  انه  وحيث  المعاصر.  الإنسان  حياة  في  الدين  دور  تأسيس  إعادة 
التراكمات   إزاحة  تتحقق, من دون  أن  يمكن  لا  بالأمة  للنهوض  دينية  أية محاولة  فإن  لحكومة إسلامية، 

عة للدين، ومن هنا كانت فكرة أن يعيد للدين  والتشوهات التي قدر لها أن تغطي الصورة الحقيقية الناص



 

 
  

96 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

البشر  حياة  في  تحقيقها  الدين  من  ينتظر  التي  الرئيسة  المهام  عن  يفصح  وأن  المجتمع،  في  ,  67دوره 
وليس  المجتمع.  في  الفرد  صهر  أجل  ومن  المجتمع،  إصلاح  أجل  من  جاءوا  الأنبياء  "كل  أن  باعتبار 

من   وأسمى  أفضل  فرد  على  العثور  )ليقوم  بالإمكان  مجتمعاتهم  لخدمة  بأنفسهم  ضحوا  الذين  الأنبياء، 
 . 68الناس بالقسط( 

ان الإمام الخميني في تحديده لطبيعة المشكلة الإنسانية, يصدر من رؤية عقلية ودينية معاً، وقوام هذه   •
أساس  الرؤية هو جعل الذات البشرية محوراً أولياً في كل عملية تغييرية واعية وهادفة.. فهو يتجه بشكل  

على   يستحثها  أن  أجل  أولًا, من  الفردية  الانسانية  الذات  الى  ومشروعه الإصلاحي  التغييرية  فلسفته  في 
إنجاز عملية التغيير في مستواها الفردي على أرض الواقع, لكي ينفتح لها باب واسع على ساحة التغيير  

أنفسكم فان قدرتم عليها فأنتم على  الاجتماعي, ينطلق من قول الامام علي عليه السلام: )ميدانكم الأول  
 غيرها أقدر وإن عجزتم عنها كنتم عن غيرها أعجز(.

هذه   • خلال  من  ليندفع  الفقيه،  بشخصية  العارف  شخصية  يدمج  أن  الخميني  الإمام  استطاع  واخيرا، 
عية  الشخصية الجديدة الى الله, في خط المعرفة والحركة السياسية معاً، ليعيش على سواء في شخصية الدا 

سبيله في  والمجاهد  الله,  المعرفي   .69الى  للنظام  التطبيقي  الجانب  تلمس  نقاط  الى  تطرقنا  ما  في  ولعل 
لنظام   التأسيس  في  السياسي الإسلامي حين ترجم عمليا  الفكر  النظام في  هذا  تأثير  يؤكد  ما  العرفاني، 

معاصر له    سياسي  المجال  يفسح  دولي  بموقف  يحظ  ولم  عقود  خمسة  قبل  الحاضر  تأسس  يبني  كي 
في فسحة حرة في إطار نظام سياسي بقيم مستقلة لا تبعد كثيرا عن القيم الديمقراطية    ويخطط للمستقبل

 . المعاصرة
 :خاتمةال



 

 
  

97 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

عرفاني نكون قد سلطنا الضوء على جوانب مهمة في  إطار البحث في النظام المعرفي ال  المطالب في  هبهذ 
سياسي تم بحث آثاره   يفرزه من فكر  ما  و نظامه المعرفي  بسط البحث في  التأريخ لتأسيس الفكر العرفاني و 

معاصر   نموذج  حركة في  في  ملكي  نظام  تركة  على  تأسست  التي  الإسلامية  الجمهورية  في  متمثل 
تأسيس   العمل على  الى  لينتهي   , الشعب  فكر عرفاني مع  بما تحمله من  الروحية  القيادة  فيها  اندمجت 

ويتعامل    في التأسيس لمجتمع يتكامل فيه دور الفرد والمجتمعويسخرها  لام وقيمه  مبادئ الإسنظام يحمل  
مع النظام الدولي من خلال الاستقلالية والسيادة بعيداً عن محاور القوى التي تسود العالم، وهو ما دفع 

 تلك القوى الى محاصرة هذه الدولة وما لا يغيب عن المراقب الى يومنا هذا. 
 الهوامش:

 

 .  70، ص2008قيصر التميمي, الفلسفة تقريرا لأبحاث السيد كمال الحيدري, دار فراقد للطباعة والنشر, قم   1
 . 153، ص9، ج1988ابن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي، بيروت،  2
 . 331، ص 2008الراغب الاصفهاني: المفردات في غريب القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت،  3
 . 83سورة النحل: الآية  4
 . 3سورة التحريم: الآية  55
 . 13سورة الحجرات: الآية   6
 .45سورة يونس: الآية  7
 . 198سورة البقرة: الآية  8
 . 331الراغب الاصفهاني: المصدر السابق ، ص 9

 15سورة لقمان: الآية  10
 . 158-153، ص9ابن منظور: مصدر سابق، ج 11
،  2محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القران، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم، ب ت، ج  12
 . 248ص



 

 
  

98 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

 

 . 249، ص2009، 9دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط  مركز، محمد عابد الجابري: بنية العقل العربي 13
 . 251المصدر نفسه، ص 14
 . 251المصدر نفسه، ص 15
محمد تقي مصباح يزدي: محاضرات في الأيديولوجية المقارنة، ترجمة: محمد الخاقاني، مؤسسة في طريق الحق، قم    16

 . 20-19، ص 1982
 .  21-20المصدر نفسه، ص 17
 .  80ص قيصر التميمي, مصدر سابق، 18
بيروت    19 والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الاسلامية  الدار  خازم،  علي  تعريب:  والعرفان،  الكلام  مطهري:  ،  1992مرتضى 
 . 66ص
 . 115سورة البقرة: آية  20
 . 10، ص  2008، دار الكتاب العربي، بيروت، 1مدرسة العرفاء، ج ابراهيم حسين سرور: 21
 . 11المصدر نفسه، ص 22
 . 11صالمصدر نفسه ،  23
 . 81.ص 2008قيصر التميمي: الفلسفة تقريرا لأبحاث السيد كمال الحيدري, دار فراقد للطباعة والنشر, قم   24
 . 24سورة الأنفال: الآية  25
دندش:    26 التالي:  رحيل  الرابط  الخشن،  الشيخ حسين  تلزم أصحابها، موقع  العرفان  القائمة على  -http://al المعرفة 

khechin.com/article/466 2020/ 10/ 12تاريخ الدخول  . 
 .  71مرتضى مطهري: الكلام والعرفان، مصدر سابق، ص  27
 . 11ابراهيم حسين سرور: مصدر سابق، ص. 28
 . 70قيصر التميمي، مصدر سابق، ص 29
 . 71مرتضى مطهري: المصدر السابق، ص 30
 ه، ص) د(. 1430جعفر السبحاني: الإلهيات، مؤسسة الإمام الصادق، قم، إيران،   31



 

 
  

99 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

 

 . 60قيصر التميمي:  مصدر سابق، ص  32
 . 62، وقيصر التميمي، مصدر سابق، ص101محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي، مصدر سابق، ص  33
، منظمة الإعلام الإسلامي ،  75لة التوحيد، العدد  محسن كديور: أهمية الفكر الفلسفي عند صدر الدين الشيرازي، مج  34
      .  77ص
 (. 2017عبدالله حسين: التصوف والمتصوفة، مؤسسة هنداوي سي آي سي، لندن،   35
ايران،    36 الاسلامي،  الثقافي  المركز  الوحي،  وبصائر  البشر  نظريات  بين  الإسلامي  العرفان  المدرسي:  تقي  محمد 

 . 141هـ،  ص 1405
 . 117، ص2009بغداد،  –وش، التراث والعلمانية، ترجمة أحمد القبانجي، منشورات الجمل، بيروت عبدالكريم سر  37
 .502، ص3مرتضى مطهري: الإسلام وإيران،  مصدر سابق، ج 38
 مجدي ابراهيم: الفلسفة والعرفان،  مصدر سابق.   39

مهيدية، موقع مركز الأبحاث   والدراسات عبداللطيف الحرز: التصوف في فكر الإمام الخميني والشهيد الصدر، دراسة ت  40
  http://mbsadr.ir/ar/2020/09/13 التخصصية للشهيد الصدر،

 المصدر نفسه.  41
 . 117عبدالكريم سروش، التراث والعلمانية، مصدر سابق، ص 42
 . 520، ص1997مرتضى مطهري: الاسلام وإيران، رابطة الثقافة والعلاقات الاسلامية، طهران،  43
 . 495، ص 3مرتضى مطهري: الإسلام وإيران, مصدر سابق، ج 44
 .  496ص المصدر نفسه،  45
 جعفر السبحاني: الإلهيات، مصدر سابق، ص)ج(.  46
 المصدر نفسه، ص )د(.  47
 . 497صدر سابق، صمرتضى مطهري: الاسلام وايران، م 48
 . 4912العدد: مجدي ابراهيم: الفلسفة والعرفان، صحيفة المثقف،  49
 . 61محمد حسين الطباطبائي: مقالات تأسيسية في الفكر الاسلامي، ترجمة: جواد علي، ب ت، ص  50

http://mbsadr.ir/ar/2020/09/13


 

 
  

100 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

 

 10، ب ت، ص3ابن سينا: الإشارات والتنبيهات، تحقيق سليمان دنيا، القسم الأول، دار المعارف، القاهرة، ط  51
 . 10المصدر نفسه، ص52  

 . 62محمد حسين الطباطبائي: المصدر نفسه، ص 53
 . 62المصدر نفسه، ص 54
    مجدي ابراهيم: مصدر سابق. 55
 . 63ص ،مصدر سابق، تأسيسية في الفكر الاسلاميالطباطبائي: مقالات محمد حسين  56
 . 64، ص المصدر نفسه 57
 . 68-67المصدر نفسه، ص 58
البرهان والقرآن والعرفان، مجلة قضايا إسلامية معاصرة،    59 للتوفيق بين  أحمد محمود: مدرسة الحكمة المتعالية مشروع 

 . 85، ص2012العدد تموز 
 . 13، ص 2001كامل الهاشمي: إشراقات الفلسفة السياسية في فكر الإمام الخميني، دار الهادي، بيروت،  60
 . 19المصدر نفسه، ص 61
 . 25المصدر نفسه، ص 62
 . 31المصدر نفسه ص  63
 . 30المصدر نفسه، ص  64
 . 19سورة الحشر: الآية  65
.  1995مام الخميني، مؤسسة التوحيد للنشر الثقافي،  محمد حسين فضل الله  وآخرون، دراسات في الفكر السياسي للا  66
 . 72ص
 . 43كامل الهاشمي، مصدر سابق، ص  67
 . 25سورة الحديد: الآية   68
 . 73محمد حسين فضل الله وآخرون، مصدر سابق، ص  69

  المصادر والمراجع:



 

 
  

101 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

 

 .القرآن الكريم-
 معاجم اللغة

 . 1988العربي، بيروت، ابن منظور: لسان العرب، دار إحياء التراث  .1
 . 2008الراغب الاصفهاني: المفردات في غريب القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت،  .2

 المصادر العربية والمترجمة
 . 2008ابراهيم حسين سرور: مدرسة العرفاء، دار الكتاب العربي، بيروت،  .3
 ، ب ت. 3المعارف، القاهرة، طابن سينا: الإشارات والتنبيهات، تحقيق سليمان دنيا، دار  .4
 جعفر السبحاني: الإلهيات، مؤسسة الإمام الصادق، ب ت، قم، إيران. .5
 . 2009بغداد،  –عبدالكريم سروش، التراث والعلمانية، ترجمة أحمد القبانجي، منشورات الجمل، بيروت  .6
 . 2017عبدالله حسين، التصوف والمتصوفة، مؤسسة هنداوي سي آي سي، لندن،   .7
 .2008ميمي, الفلسفة تقريرا لأبحاث السيد كمال الحيدري, دار فراقد للطباعة والنشر, قم  قيصر الت .8
 . 2001كامل الهاشمي: إشراقات الفلسفة السياسية في فكر الإمام الخميني، دار الهادي، بيروت،  .9

الاس .10 الثقافي  المركز  الوحي،  وبصائر  البشر  نظريات  بين  الإسلامي  العرفان  المدرسي:  تقي  ايران،  محمد  لامي، 
 هـ. 1405

محمد تقي مصباح يزدي: محاضرات في الأيديولوجية المقارنة، ترجمة: محمد الخاقاني، مؤسسة في طريق الحق، قم   .11
1982 . 

 محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القران ، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم، ب ت .  .12
 . 2009، 9العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط محمد عابد الجابري: بنية العقل .13
 . 2009، 10دة العربية، بيروت، طــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ : تكوين العقل العربي، مركز دراسات الوح .14
 . 1995اسي للإمام الخميني، مؤسسة التوحيد للنشر الثقافي،  محمد حسين فضل الله وآخرون، دراسات في الفكر السي .15
 . 1992مرتضى مطهري : الكلام والعرفان، تعريب: علي خازم، الدار الاسلامية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت  .16
 لات تأسيسية في الفكر الاسلامي، ترجمة: جواد علي، ب ت. ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ : مقا  .17



 

 
  

102 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 

 

 

 . 1997ة والعلاقات الاسلامية، طهران ، ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ : الإسلام وإيران، رابطة الثقاف .18
 الدوريات وشبكة الانترنت

الحكمة المتعالية مشروع للتوفيق بين البرهان والقرآن والعرفان، مجلة قضايا إسلامية معاصرة،   أحمد محمود: مدرسة .19
 . 2012العدد تموز 

التالي:    .20 القائمة على العرفان تلزم أصحابها، موقع الشيخ حسين الخشن، الرابط  -http://alرحيل دندش: المعرفة 
khechin.com/article/466 

الأبحاث  .21 مركز  موقع  تمهيدية،  دراسة  الصدر،  والشهيد  الخميني  الإمام  فكر  في  التصوف  الحرز:  عبداللطيف 
 http://mbsadr.ir/ar/2020/09/13والدراسات التخصصية للشهيد الصدر،  

 . 4912فان، صحيفة المثقف، العدد: مجدي ابراهيم: الفلسفة والعر  .22
، منظمة الإعلام الإسلامي،  75محسن كديور: أهمية الفكر الفلسفي عند صدر الدين الشيرازي، مجلة التوحيد، العدد   .23

 طهران.
 

http://al-khechin.com/article/466
http://al-khechin.com/article/466

