
  
  

 اسم مشتق من الذكوة  وهي الجمرة الملتهبة والمراد بالذكوات 
الربوات البيض  الصغيرة المحيطة  بمقام  أمير المؤمنين علي بن أبي 

طالب}عليه السلام{
شبهها لضيائها وتوهجها عند شروق الشمس عليها لما فيها

موضع  قبر علي بن أبي طالب }عليه السلام{
من الدراري المضيئة 

ثلاثة  وهي  الأرض،  من  المرتفع  وهي  ملتهبة  جمرات  النجف{فكأنها  }در 
مرتفعات صغيرة نتوءات  بارزة  في أرض الغري وقد سميت الغري باسمها، وكلمة 
ا موضع عبادته  ا موضع خلوته أو إنهّه بيض لبروزهاعن الأرض.وفي رواية إنهّه
وفي رواية أخرى في رواية المفضل عن الإمام الصادق }عليه السلام{قال: 
قلت:يا سيدي فأين يكون دار المهدي ومجمع المؤمنين؟ قال:يكون ملكه 
بالكوفة، ومجلس حكمه جامعها وبيت ماله ومقسم غنائم المسلمين 

مسجد السهلة وموضع خلوته الذكوات البيض

الله 

ه 
الل

اكبر 

بر 
اك



إشارة إلى كتاب وزارة التعليم العالي والبحث العلمي / دائرة البحث والتطوير
 المرقم 5049 في 2022/8/14 المعطوف على إعمامهم 

المرقم 1887 في 2017/3/6
 تعُدّه مجلة الذكوات البيض مجلة علمية رصينة ومعتمدة للترقيات العلمية. 



الله 

ه 
الل

اكبر 

بر 
اك

 العدد ) 17(
 السنة الثالثة المجلد الأول

جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م



رقم الإيداع في دار الكتب والو ثائق )1125( 
 ISSN 2786-1763   الرقم المعياري الدولي

ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ 

 العدد )17( السنة الثالثة جمادى الآخرة 1446 هـ تشرين الأول 2025 م

رئيس التحرير 
أ.د. فائز هاتو الشرع 

مدير التحرير 
حسين علي محمد حسن الحسني 

هيأة التحرير 
أ.د. عبد الرضا بهية داود 
أ.د. حسن منديل العكيلي 
أ.د.نضال حنش الساعدى

أ.د. حميد جاسم عبود الغرابي
أ.م.د. فاضل محمد رضا الشرع 
أ.م.د. عقيل عباس الريكان 

أ.م.د. أحمد حسين حيال
أ.م .د. صفاء عبدالله برهان 
م.د.موفق صبرى الساعدى 

م.د.طارق عودة مرى 
م.د. نوزاد صفر بخش 

هيأة التحرير من خارج العراق
أ.د.نور الدين أبو لحية / الجزائر 

أ.د. جمال شلبي/ الاردن 
أ.د. محمد خاقانى / إيران 

أ.د. مها خير بك ناصر / لبنان 

عمار موسى طاهر الموسوي
مدير عام دائرة البحوث والدراسات

       التدقيق اللغوي 
       م.د. مشتاق قاسم جعفر

الترجمة الانكليزية    
  أ.م.د. رافد سامي مجيد

2 م
02

ل 5
لأو

ن ا
شري

- ت
 هـ 

14
46

رة 
لآخ

ى ا
حماد

ثة 
لثال

نة ا
لس

1( ا
7(

دد 
الع



ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ 

الله 

له 
ال

اكبر 

بر 
اك

الله 

له 
ال

اكبر 

بر 
اك

العنوان الموقعي 
مجلة الذكوات البيض 

جمهورية العراق
 بغداد /باب المعظم 
مقابل وزارة الصحة 

دائرة البحوث والدراسات 
الاتصالات 
مدير التحرير

07739183761
صندوق البريد / 33001 

الرقم المعياري الدولي 
 1763-2786 ISSN 

رقم الإيداع 
 في  دار الكتب والوثائق)1125(

 لسنة 2021
البريد الالكتروني

إيميل

 off reserch@sed.gov.iq   
   hus65in@gmail.com2 م

02
ل 5

 الأو
شرين

 - ت
1 هـ

44
رة 6

الآخ
دى 

 حما
ثالثة

نة ال
 الس

)17
دد )

الع



1-أن يتسم البحث بالأصالة والجدّهة والقيمة العلمية والمعرفية الكبيرة وسلامة اللغة ودقة التوثيق. 
2- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على:  

أـ عنوان البحث باللغة العربية .
ب ـ اسم الباحث باللغة العربي، ودرجته العلمية وشهادته.

ت ـ بريد الباحث الإلكتروني.
ث ـ ملخصان: أحدهما باللغةِ العربية والآخر باللغةِ الإنكليزية.
ج ـ تدرج مفاتيح الكلمات باللغة العربية بعد الملخص العربي.

3-أن يكونَ مطبوعًا على الحاسوب بنظام) office  Word(  2007 أو 2010( وعلى قرص ليزري مدمج )CD( على 
شكل ملف واحد فقط )أي لا يُزَّأ البحث بأكثر من ملف على القرص( وتزُوَّد هيأة التحرير بثلاث نسخ ورقية وتوضع الرسوم أو 

الأشكال، إن وُجِدت، في مكانِها منَ البحثِ، على أن تكونَ صالحةً مِنَ الناحيةِ الفنيَّة للطباعة. 
 .) A4 ( خمس وعشرين صفحة من الحجم )4-أن لا يزيدَ عدد صفحات البحث على )25

APA  5. يلتزم الباحث في ترتيب وتنسيق المصادر على الصغية
بالعملات  يعادلها  ما  أو   ، عراقيّه دينار  ألف  البالغة )75،000( خمسة وسبعين  المحدَّدة  النشر  أُجُور  بدفعِ  الباحث  يلتزم  6-أن 

الأجنبية. 
7-أن يكونَ البحثُ خاليًا مِنَ الأخطاءِ اللغوية والنحوية والإملائيَّة. 

8-أن يلتزم الباحث بالخطوط وأحجامِها على النحو الآتي: 
 أـ اللغة العربية: نوع الخط )Arabic Simplified( وحجم الخط )14( للمتن. 

 ب ـ اللغة الإنكليزية: نوع الخط ) Times New Roman ( عناوين البحث )16(.  والملخصات )12(
 أما فقرات البحث الأخرى؛ فبحجم )14( . 

9-أن تكونَ هوامش البحثِ بالنظام الأكتروني)تعليقات ختامية( في نهاية البحث. بحجم 12. 
10-تكون مسافة الحواشي الجانبية )2.54( سم،والمسافة بين الأسطر )1( . 

11-في حال استعمال برنامج مصحف المدينة للآيات القرآنية يتحمل الباحث ظهور هذه الآيات المباركة بالشكل الصحيح من 
عدمه، لذا يفضّهل النسخ من المصحف الالكتروني المتوافر على شبكة الانترنيت. 

12-يبلَّغ الباحث بقرارِ صلاحيَّة النشر أو عدمها في مدَّةٍ لا تتجاوز شهرين من تاريخ وصولهِ إلى هيأةِ التحرير. 
لةٍ في مدَّةٍ لا تتجاوزُ )15(  13-يلتزمُ الباحث بإجراءِ تعديلات المحكّهمين على بحثهِ وفق التقارير المرسلة إليهِ وموافاةِ المجلة بنسخةٍ مُعدَّ

خمسة عشر يومًا. 
14-لا يحق للباحث المطالبة بمتطلبات البحث كافة بعد مرور سنة من تاريخ النشر. 

15-لاتعاد البحوث الى أصحابها سواء قبُلت أم لم تقُبل. 
16-تكون مصادر البحث وهوامشه في نهاية البحث، مع كتابة معلومات المصدر عندما يرد لأول مرة. 

17-يخضع البحث للتقويم السري من ثلاثة خبراء لبيان صلاحيته للنشر. 
البحث وفق  يثبت موافقة الأستاذ المشرف على  ما  السابقة جلب  الشروط  العليا فضلًا عن  الدراسات  18-يشترط على طلبة 

النموذج المعتمد في المجلة.
19-يحصل الباحث على مستل واحد لبحثه، ونسخة من المجلة، وإذا رغب في الحصول على نسخة أخرى فعليه شراؤها بسعر 

)15( ألف  دينار.
20-تعبر الأبحاث المنشورة في المجلة عن آراء أصحابها لا عن رأي المجلة. 

21-ترسل البحوث إلى مقر المجلة - دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي بغداد - باب المعظم ( 

 أو البريد الإلكترونيّه:)off reserch@sed.gov.iq( )hus65in@Gmail.com ( بعد دفع الأجور في مقر المجلة 
22-لا تلتزمُ المجلة بنشر البحوث التي تُلُّ بشرطٍ من هذهِ الشروط .

دليل المؤلف ........................................



محتوى العدد )17( المجلد الأول
اسم الباحثعنوانات البحوث صت

18
26
40
50
62
82

116

102

128
146
152

194
178
168

206
216

232

246
264
280
298
314
330
340
 354

2
3
4

8
9
10
11
12
13
14

15

20

22

17

23

18

24
25

19

16

21

5
6

7

البعدُ النّهفسيّه للدّهين عِنْدَ سيجيموند فرويد )1856-1939م(

إستراتيجية الدولة في تحقيق أهداف التنمية المستدامة في العراق 
أدوات تحقيق العدالة الاقتصادية في الاقتصاد الإسلامي

من النشوء الكوني الى تعددية العوالم: تأملات فلسفية 
حدود العلم وامكانات الوعي

البنية السردية في رواية )ردني إليك(لأحمد آل حمدان                    

حركة المقاومة الاسلامية حماس النشأة والتطور  دراسة تاريخية وسياسية 

التنوع البيولوجي في النص القرآني: دراسة مقارنة بين المفهوم الديني  العلمي

لغة الحوار عند الرسل والانبياء

أثر أنموذج ADI في تحصيل مادة الاجتماعيات عند طالبات
 الصف الثالث المتوسط وتنمية تفكيرهن الاحاطي

مشروعية النقد البنيوي في دراسة النص القرآني بين إمكانات التحليل ومحاذير التطبيق

التسول بين الشريعة الإسلامية والقانون العراقي واثره في المجتمع

 البعد العقدي في الزرادشتية والكاكائية دراسة مقارنة في النشأة والعقيدة والتأثير

تطبيق المنهج العرفاني للسيد حيدر الآملي على النص القرآني

المنهج الوظيفي في اللغة العربية المعارف أنُموذجًا

فلسفة العقل عند مفكري الإسلام في القرن الرابع الهجري »ابن سينا« أنُموذجاً 

التطرف الفكري وانعكاساته في الاعمال التشكيلية لطلبة قسم التربية الفنية 

المسؤولية القانونية للأضرار البيئية للنفط

المسؤولية الجزائية عن جرائم المستهلك

 الحملات الاعلامية الرقميةفي تعزيز الوعي بقضايا المجتمع

TranslatingEmotionallyChargedLanguage in Arabic ress
Reports intoEnglish:AFunctionalTranslationApproach

دور الاعلام التربوي في محاربة الشائعات المجتمعية من وجهة نظر
 الهيئات التعليمية والتدريسية

تمثيل صورة المرأة في وسائل الإعلام السمعية البصرية
 دراسة تحليلية في برامج تلفزيونية وإذاعية مختارة

أطر المعالجة الإعلامية للعلاقات العراقية السورية في القنوات الفضائية
 العراقية دراسة تحليلية مقارنة بين قناة الشرقية والعراقية

آراء الامام ابو علي السنجي الاصولية في كتاب البحر المحيط
 في اصول الفقه في الادلة المتفق عليها دراسة مقارنة

التحول في صناعة المحتوى الإعلامي عبر وسائل التواصل
في ظل صعود أدوات الذكاء الاصطناعي

أ.م.د. إخلاص جواد علي مير

أ . د. حمزة محمود شمخي
أ.م. د. أحمد وسام الدين قوام

أ. م. د. أكرم مطلك محمد

أ. م. د. سهاد ساعد صاحب                                  

أ.م.د. وداد جابر غازي

م.د.نضال حسين عبد الرشيد  

م.د. فاطمة جبار كريم

م. د. ميسون محمد علي

م. د. كريم سوادي معين

م. د. وسام مخلف محمد

م. د. أيمن عبد الكريم علي
 م. د. بلال محمد عباس مسهر

الباحثة: رنا عبد الكريم الرديني
أ. د. نظلة أحمد الجبوري
م. م. زيد كريم جاسم
 م. م. أنس حميد مجيد

الباحثة:نبأ غازي عبد المحسن  

م. م. ربى ابراهيم نعمه  

الباحثة: حلا محمد ابراهيم   

م. م. زهراء عبد الهادي  

 الباحثة: زينب علي جمعة 

 Sarah Abdul
Salam Abdullah

م. م. فاطمة مهدي احمـد
م. م. شفاء سلام حميد 

الباحثة: رحمة علي حسين

 م. د. محمد داود سلمان  

م. د. قتيبة خالد صبار  

م.م. عمر إبراهيم أحمد



232

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

في  الإسلام  مفكري  عند  العقل  فلسفة 
القرن الرابع الهجري »ابن سينا« أنُموذجاً 

الباحثة: نبأ غازي عبد المحسن الاسدي
 الجامعة المستنصرية / رئاسة  الجامعة  



233

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

المستخلص:  
ان موضوع فلسفة العقل عند مفكري الإسلام في القرن الرابع الهجري عموما وعند ابن سينا خصوصا 
نجده من المواضيع المهمة التي شغلت تفكير العلماء والمفكرين قديما وحديثا لان جميعهم حاولوا اثبات 
أهمية العقل وعلى مر العصور حيث قاموا بتقسيم العقل الى عدة أنواع ومنهم الفارابي والكندي والرازي 
وابن سينا الذي هو موضوع بحثنا ولكي نقوم بإياد الحلول للمشاكل التي يقع بها العقل عندما يستخدم 
بطريقة غير صحيحة، وان سبب اختيارنا لهذا البحث وابن سينا تحديدا لكي نعرف ما اضافه الى فلسفة 
العقل وكيف قام بالتأكيد على أهمية العقل لكل من شكك سابقا من الفلاسفة بالعقل، من خلال بيان ان 
العقل هو مصدر المعرفة ولولا العقل لما استطاعت الأمم الوصول الى ما وصلت اليه الان، اما عن طريقة 
البحث فقد سلكت الباحثة مناهج منها:-المنهج الاستقرائي-الوصفي-الاستنباطي، اما من حيث النتائج 
التي توصلت الباحثة لها فكانت كما يلي: يسمـي ابـن سينـا العقــل بالقــوة النـاطقــة ويقسمـهُ الى قوة عاملة 
وقوة عالمة، كما قســمَ ابـن سينـا العقــل النظــري الـى أربــع مــراتــب او مستــويــات وهـي الهيـولانـي والعقـل 
بالملكة والعقـل بالفعـل والعقـل المستفــاد، ويــرى أن اعلـى مـراتـب العقـل عندمـا يتصــل العقـل الفعّهال بالعقـل 
بالملكة، وتسمـى هذه المعـرفـة بالمعرفة الحـدسيــة، ونجد ان ابن سينا اتفق مع الفارابي بتقسم أنواع العقول 

وقولهم ان اعلى درجات العقل هو العقل الفعال.
الكلمات المفتاحية:العقل، ابن سينا، العقل الهيولاني، الفارابن العقل الفعال.

Abstract:
The subject of the AH in general and Ibn Sina in particular is one of the 
important philosophy of reason among Islamic thinkers in the fourth 
century topics that occupied the thoughts of scholars and thinkers, 
ancient and modern, because they all tried to prove the importance 
of reason throughout the ages. They divided the mind into several 
types, including Al-Farabi, Al-Kindi, Al-Razi, and Ibn Sina, who is 
the subject of our research, in order to find solutions to the problems 
that the mind encounters when it is used incorrectly. The reason we 
chose this research, and Ibn Sina specifically, is to know what he added 
to the philosophy of reason and how he emphasized the importance of 
reason for all philosophers who previously doubted reason, by stating 
that reason is the source of knowledge, and without reason, nations 
would not have been able to reach what they have reached now. As for 
the research method, the researcher followed approaches including: 
- the inductive - descriptive - deductive approach. As for the results 
that the researcher reached, they were as follows: Ibn Sina calls reason 
the speaking power and divides it into an active power and a know-
ing power. He also divided Ibn Sina divided the theoretical intellect 
into four levels or ranks, namely the material, the intellect by faculty, 
the intellect by action, and the acquired intellect. He believed that the 
highest levels of the intellect are when the active intellect is connected 
to the intellect by faculty, and this knowledge is called intuitive knowl-



234

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

edge. We find that Ibn Sina agreed with Al-Farabi in dividing the types 
of intellects and saying that the highest levels of the intellect are the ac-
tive intellect.

Keywords: Mind ,Ibn Sina ,Material Mind ,Al-Farabi, effective mind
1. المقدمة:

ان الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات اعمالنا، من يهده الله 
فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، واشهد ان لا إله الا الله واشهد ان محمد عبده ورسوله،  قال تعالى 
ُ قاَلُوا بَلْ نـتََّبِعُ مَا ألَْفَيـنَْا عَلَيْهِ آبَاءَنَاۗ  أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يـعَْقِلُونَ شَيـئًْا وَلَا  »وَإِذَا قِيلَ لَهمُُ اتَّبِعُوا مَا أنَزَلَ اللَّ
يـهَْتَدُونَ« سورة البقرة الآية )170( ، وفق هذا المعنى لتفسير الآية نجد ان الله سبحانه وتعالى ميز الانسان 
عن باقي المخلوقات الأخرى بالعقل ليميز فيه ما هو صلاح للإنسانية وخرابها  فمن تم له عقله تم له كل 
شيء ، على اعتبار ان العقل هو زينة الحياة للإنسان وخير دليل على ذلك ما ذكره رسولنا الكريم محمد 
)صلى الله عليه وآله وسلم( في احدى رسالاته للإنسانية عن السندي بن محمد عن العلاء عن محمد عن أبي 
جعفر، وأبي عبد الله )عليهما السلام( قالا » لما خلق الله العقل قال له أدبر فأدبر، ث قال له أقبل فأقبل، 
فقال: وعزتي وجلالي ما خلقت خلقا أحسن منك، إياك آمر، وإياك أنهى، وإياك أثيب وإياك أعاقب« 
)المجلسي، 1983م، ص96 ( وأضاف وصية علي بن ابي طالب )عليه السلام( واصفا العقل من خلال 
تميزه بين العاقل والجاهل بقوله » الأول هو الذي يضع الشيء في مواضعه اما الثاني الذي لا يضع الشيء 

في مواضعه«، )عرايبية، سهام، 2011، ص19(.
وللعقل ميزة اودعها الله )جل جلاله( في جميع البشر وبقدر وفرة العقل في الانسان تعلو منزلته بين البشر فتهفوا 
اليه النفوس وتنصت له الاسماع وتطرب اليه القلوب لذلك قالت الهند قديما »ما من شيء كثر الا رخص 
ما خلا العقل فانه كلما كثر غلا«، فضلا عن ذلك نجد ان الله )جل جلاله( خص بالذكر اهل العقول لأنهم هم 
الذين يعقلون عن الله امره ونهييه ويتدبرون آياته وحججه دون غيرهم فنجد الآية الكريمة » فَمَن شَهِدَ 
مِنكُمُ الشَّهْرَ فـلَْيَصُمْهُ »، سورة البقرة الآية )185(، ومعناها من كان عاقل بالغ مكلفا فليصم فالعقل 
شرط لإداء فريضة الصيام، ولهذا جاء اختيارنا للموضوع الموسوم » فلسفة العقل عند مفكري الاسلام في 

القرن الرابع الهجري )ابن سينا( انوذجاً.
2. بيان المشكلة

 ان موضوع فلسفة العقل عند مفكري الإسلام في القرن الرابع الهجري عموما وعند ابن سينا خصوصا نجده 
من المواضيع المهمة التي شغلت تفكير العلماء والمفكرين قديما وحديثا لان جميعهم حاولوا اثبات أهمية العقل 
وعلى مر العصور لان العقل ليس فقط هو الجزء المهم في جسم الانسان ولكن العقل هو أداة تقوم بتحريك 
الانسان الى ما هو صواب وما هو خطا يعني يوجه الانسان الى الاعمال السليمة والاعمال القبيحة الى تؤدي 
الى هلاكه، فهذه المشكلة يب علينا إياد الحلول لها لكي يستطيع الانسان التحكم في عقله من خلال ترك 
الاعمال السيئة التي تؤدي الى ذهاب عقله ، وهذا ما آل اليه مفكري الإسلام على مر العصور بإعطاء أهمية 
كبيرة لهذا الجزء المهم الذي اودعه الله سبحانه وتعالى في الانسان لكي يحسن التصرف في حياته فيجب علينا 
إياد الحلول الجيدة للسلبيات التي يقوم بها العقل، وهذا ما أوصى به الله تعالى ورسوله )ص(، وكذلك حاول 
البعض تصوير العلاقة بين الإسلام والعقل انها علاقة تصادم وتنافر وكأن الايمان ضد العقل رغم ان القران 
يحرص على التفكير كما يؤكد تاريخ الحضارة الإسلامية ان للعقل مكانته ودوره لكن الرؤية الإسلامية تنظر الى 

العقل على انه أداة وليس جوهرا مستقلا.



235

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

3. طريقة البحث
سلكت الباحثة في طريقة البحث المناهج التالية:   

- المنهج الاستقرائي: ويتم فيه معرفة آراء علماء الفلسفة وعلماء الدين في موضوع الدراسة. 
العقل عند  أنواع  لغة واصطلاحا وبيان  العقل  العقل وبيان مفهوم  فيه تصوير  الوصفي: ويتم  المنهج   -

مفكري الإسلام في القرن الرابع الهجري.
النبوية الشريفة واقوال علماء ومفكري  القران والسنة  - المنهج الاستنباطي: ويقتضي بدراسة نصوص 

الإسلام واستنباط كل ما يدل على فلسفة العقل ومدى توافق واختلاف الفلاسفة لهذا المفهوم. 
- قامت الباحثة بتوثيق كل المصادر التي تم ذكرها في البحث من حيث الكتب والموسوعات والدراسات 

السابقة، وفي ضوء موضوع هذه الرسالة فأن منهج البحث هو منهج وصفي وتحليلي.
4. مقترحات بحثية

من خلال ما تقدم تقترح الباحثة بعض المقترحات:  
1. القيام بإجراء دراسة مشابهة تتناول فلسفة العقل عند الفلاسفة الإسلاميين كالغزالي وابن رشد وكذلك 

عند فلاسفة الغرب كأرسطو وافلاطون وديكارت.
2.  القيام بدراسة مقارنة بين فلسفة العقل عند ابن سينا وبين فلاسفة الغرب.

3. اجراء دراسة وصفية لكافة انواع العقل من حيث ما هو العقل الهيولاني وما هو العقل المستفاد او العقل 
الفعال وما هو العقل بالملكة لكي يكون واضحا للكثير من الدارسين. 

5. اهمية وضرورة اجراء البحث
تظهر أهمية هذه الدراسة فيما يلي:  

العقل ووضعه في هذا  الحقيقي من خلق  تعالى، وتبين الهدف  أعظم مخلوق كرمه الله  تبحث في  انها   .1
المخلوق.

2. إنها تجيب عن تساؤلات كثير من الناس الذين يبحثون عن العقل من أين وجـد؟ ولمـاذا وجد؟ وإلى أين 
يمكن ان يصل؟ وما مكانة العقل في هذا الكون؟ وما الذي يميز الكائنات الحية عن المخلوقات المفكرة 

العليا؟ ما العقل وماذا اجاب عنه فلاسفة الاسلام؟
3. الدعوة الى استنارة العقل والاعتماد على المنهج الذي وضعة فلاسفة الاسلام ومفكريه عن مفهوم 
اختلف عنه غيره من مفكري  ابن سينا وبما  المفكر والفيلسوف الإسلامي  به  ما جاء  العقل وخصوصا 

الإسلام. 
4. العقل هو الالة التي يستطيع الانسان من خلالها ان يفكر ويتأمل بحثا عن المعرفة ومن خلالها يستطيع 

ان يكشف عن طبيعة الأشياء واسرار الطبيعة التي تحيط به من ظواهر قد يراها غريبة أحيانا.
6. التعريف بالعقل لغة واصطلاحا

ان العقل لغةً »هو من الفعل عقل، يعقل، عقلا ومصدره معقول واصل معناه المنع والامساك ومنه عقل 
الحصان لمنعه من الهرب ويطلق على الملجأ والحصن وكذلك القلب« )حسن، عثمان علي، 2010م، 

ص61(.
اما العقل اصطلاحاً فقد جاء على عدة معاني فذكرة الباجي في كتابه الحدود في الاصول بقوله » أنه العقل 
بالعلوم الضرورية التي تقع ابتداءً وتعم جميع العقلاء« )الباجي، 1973م، ص31( وهذا معناه ان الانسان 
لا يحتاج ان يعرف حزنه وفرحه وصحته ومرضه لان ذلك لا يقع ابتداءً وانا يقع بعد ان يحدث للإنسان، 
وقال ابو الوليد انه يقع ابتداءً اي يقع من غير إدراك حاسة اي ان الانسان لا يحتاج في العلم الى إدراك 



236

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

حاسة من الحواس، اما القسم الاخر يحصل عليه الانسان من الاكتساب لذلك خص العقل بالقسم الأول، 
في حين ان الحسن البصري)ت:728م( الذي كان امام عصره والذي خرج تيار العقلانية الاسلامية من 
تحت عباءته ومن مجلس علمه قال » ما تم دين الرجل حت يتم عقله وما أودع الله عز وجل امراً عقلا الا 

استنقذه به يوما ما«، )د. محمد عمارة ،2008 م، ص28(.
ولهذا نجد ان علماء ومفكري الإسلام افردوا كتبا ومؤلفات ومعاجم عن بيان مفهوم العقل وبيان الاختلاف 
فيه فيذكر ابن منظور اكثر من تعريف للعقل في معجمه لسان العرب ويستنتج من مؤلفاته انه ذهب ان 
العقل معناه الحجر  بقوله »العقل معناه الحجر والنهى ضد العقل وعند الجمع تصبح عقول، والعقل يعني 
العاقل اي انه من قوم عقلاء اي ان الرجل عاقل اي جامع لإمره، وايضا يقال عقلت البعير اي جعت 
قوائمه ، وقيل العاقل الذي يحبس نفسه ويردها عن هواها ويحبس لسانه ويمنعه من الكلام ، وقيل ايضا 
العقل هو القلب اي ما تعقله في قلبك ، كما اعطيت صفة العقل للإنسان لكي تميزه عن سائر الحيوانات 
لأنه يمنع صاحبه من الوقوع في الهاوية والمصائب، ويعني ايضا عقل الشيء اي فهمه«، )د. سعيد مراد، 

2000م، ص16-15(.
في حين ان الراغب الاصفهاني ذهب ان العقل هو القوة بقوله »العقل يقال للقوة المتهيئة لقبول العلم 
ويقال للعلم الذي يستفيد به الانسان بتلك القوة عقل« الاصفهاني، هو الحسين بن محمد بن الفضل ابو 
القاسم الاصفهاني، ولد في اصفهان سنة 954م وتوفي سنة 1108م، عاش ببغداد وهو عالم واديب واحد 
من علماء المسلمين في القرن الحادي عشر في تفسير القران باللغة العربية، له مؤلفات منها )الذريعة في 

مكارم الشريعة، تحقيق البيان وغيرها العديد(، )د. سعيد مراد،2000م، ص18(.
وقيل ايضا ان العقل هو الامساك بالشيء مثل عقل البعير بالعقال اي الامساك به بواسطة العقال اي 
ربطه بشيء، ويقال عقلت المرأة شعرها اي ربطته برباط وجمعته، وعقل لسانه اي صانه من الخطأ، وقيل 
ايضا معقل وجمعه معاقل اي الحصن ويقال ايضا عقل المقتول اي دفعت ديته وقد سميت الديه بكل شيء 

عقلا، نجد ان الراغب الاصفهاني قد جمع بشكل مختصر وواضح معنى العقل في اللغة. 
وقد توسع ابو البقاء وصفه بانه العلم بصفات الأشياء بقوله » ان العقل هو العلم بصفات الاشياء من 
حسنها وقبحها وكمالها ونقصها« ابو البقاء هو ايوب بن موسى الحسيني الكفوي الملقب بأبو البقاء، ولد 
في مدينة كفة بالقرم ولم يعرف تاريخ وفاته بالتحديد، يعد من قضاة المذهب الحنفي، له مؤلفات منها كتاب 

الكليات، )د. سعيد مراد، 2000م، ص19(.
 وقال اخرون ان العقل من العالم العلوي وهو مدبر لهذا العالم ومخالط للابدان ما دامت الابدان معتدلة في 
الطبائع الاربع ) الصفراء والسوداء والبلغم والدم( فإذا خرجت من الاعتدال فارقها العقل، في حين ذهب 
فريق من الفلاسفة ان العقل والنفس والذهن واحد لكن هناك اختلاف بالمسميات مثلا ان النفس سميت 
نفسا لكونها متصرفة ، والذهن سمي ذهنا لكونه مستعد لإدراك الاشياء والعقل عقلا لكونه مدرك للأشياء، 
وهكذا نجد ان مفكري الاسلام قد بينوا لنا بنبذه مختصرة مفهوم العقل لغة واصطلاحا من خلال ما ورد 
في كتبهم ومعاجمهم، خيرين وشر الشرين ويطلق على الامر الذي تكون فيه  قوة تميزه بين القبيح والحسن.

7. فلسفة العقل عند ابن سينا
من خلال بحثنا عن حياة ابن سينا وسيرته الذاتية والتي كتبها ابن سينا بنفسه ونقلها تلميذه الجوزجاني، 
انه ولد في بيت يعتقد بالمذهب الإسماعيلي فكان ابن سينا يقول » قد سمع منهم ذكر النفس والعقل على 
الوجه الذي يقولونه ويعرفونه هم وكذلك ابي.. وانا اسمعهم وأدرك ما يقولونه ولا تقبله نفسي« )عطاء الله 
زرارقة، 2012م، ص56(، حيث كانت المناقشات والمناورات التي تدور في بيتهم حول موضوع النفس 



237

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

والعقل وكان رفضه لهذه المناقشات يؤدي الى استنتاج عنصرين هامين:  
الأول: يتمثل في نبوغه ونضج عقله ونباهته وقوة استيعابه رغم صغر سنه.

الثاني: تكمن في شخصيته المستقلة حيث ان المسالة عند ابن سينا كانت ليس رفض وقبول وانا اطمئنان 
فكري وقناعة )نفس المصدر، ص57(.   

حيث كانت شخصيته قوية جدا وكان من طباعه انه لا يهاب أحدا ولا يطأطأ راسه لاحد حت لأمراء الدولة 
واساتذته وهذا كان واضحا في كثير من مؤلفاته، حيث كان مستقلا في آرائه وافكاره حت انه كان يأخذ من 
أفكار المعلم الأول ارسطو ما ينفعه فقط حيث قال » ث قابلنا جميع ذلك بالنمط من المعلم الذي يسميه 
اليونان المنطق حرفا حرفا فوقفنا على ما تقابل وعلى ما عصى وطلبنا لكل شيء وجهة فحق ما حق وزاف 
ما زاف« )نفس المصدر، ص58( ،  ونجد أن ابن سينا  يعد موسوعة علمية وثقافية بصورة عامة ذات 
وجوه متنوعة يمكن أن نستفيد منها في دراستنا الحالية، إذ أستوعب ابن سينا معظم ثقافة عصره ومنذ 
بواكير طفولته، ولاسيما أنه قد حفظ )القرآن الكريم( وهو في سن العاشرة من عمره، وقد أستوعب الكثير 
من الكتب والمؤلفات الفلسفية والأدبية، وهذا دليل على حسن نضوجه العقلي والجسدي بوقت مبكر 
وسريع، وبذلك فقد حصل على جميع علوم زمانه آنذاك وهذا يعد انجازاً فلسفياً عظيماً في ذلك الوقت.

8. العقل عند ابن سينا
يعد العقل مصدرا رئيسيا ومهما من بين مصادر المعرفة الإنسانية، حيث انه يزودنا بالمعارف والحقائق عن كل 
شيء مثل حقيقة الانسان وحقيقة الكون والله سبحانه وتعالى وما هي العلاقة بينهم، حيث يشار الى العقل 
انه مصدر الادراك العقلي في تكوين وبناء نظرية المعرفة، حيث يعرف العقل » جوهر بسيط مدرك للأشياء 
بحقائقهـا ورسومهـا، وهـذا الجوهر ليسَ مركبـاً من قوة قابلة للفساد او التغيير« )حاجي، 1986م، ص193(.
وعلى الرغم من وضوح هذا التعريف الى ان الكثير من الفلاسفة لم يتفقوا على تعريف محدد، لان العقل 
العامة والخاصة وقد خصص ابن سينا أكثر مؤلفاته للتحدث عن العقل وحت يدعم  كلمة شائعة عند 
نظرياته استشهد بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشريفة، وهذا ما انعكس على آرائه حول العقل 

حيث كانت دراسة ابن سينا للعقل دراسة شاملة ووافية، لذا نجد انه بحث العقل من عدة جوانب: 
- مفهوم العقل: في كتابه رسالة عن الحدود فقد وضع ابن سينا تعريفا للعقل حدد فيه مفهوم العقل ومعانيه 
وعلاقته مع النفس فيقول عن حد العقل » العقل اسم مشترك لمعان عدة فيقال عقل لصحة الفطرة الأولى 
في الانسان حيث يقوم بالتمييز بين الأمور القبيحة والحسنة، ويقال عقل لما يكسبه الانسان من التجارب 
من الاحكام الكلية، او هو وقار الانسان وهيئته من حيث حركاته وتصرفاته واختيار كلامه، فهذه المعاني 
الثلاثة هي التي يطلق عليها الجمهور اسم العقل« )د. عبد الأمير الأعسم، 1989م، ص240؛ حاجي، 

1986م، ص194(.   
وللعقل ثمان معان عند العلماء منها ما قاله ارسطو في كتابه )البرهان( والذي فرق به بين العقل والعلم فقال 
ان العقل هو تصورات تحصل للنفس عن طريق الفطرة، اما العلم فيكون عن طريق الاكتساب، ومن هذه 

العقول ما ذكر في كتاب )النفس( ومنها: 
الكلية من جهة ماهي كلية«، وله وظيفة  تقبل ماهيات الأمور  للنفس  النظري: » وهو قوة  العقل   .1
المعرفة، حيث يدرك القضايا النظرية الكلية والجزئية، الكلية يدركها بذاته والجزئية يدركها بمساعدة الآتة.    
2. العقل العملي: » قوة للنفس هي مبدا لتحريك القوة الشوقية الى ما يختار من الجزئيات من اجل 
غاية معلومة« )نفس المصدر السابق ونفس الصفحة؛ و د. سعيد مراد، 2000م، ص132(، ويظهر 
في الاخلاق والإرادة او هذا العمل حسن ام قبيح، اما القائد هو العقل النظري وهو يقوم بإدارة العقل 



238

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

العملي.
3. العقل جوهر بسيط مدرك للأشياء بحقائقها ورسومها، وهذا الجوهر ليس مركبا من قوة قابلة للفساد 

وانا مجرد عن المادة في ذاته ومقارن لها في فعله، والقول بجوهرية العقل موجود في أكثر الكتب. 
4. العقل قوة النفس والتي يحصل بها تصور المعاني وتأليف القضايا والقياس، وهناك فرق بين العقل والحس 
هو ان العقل يستطيع ان يرد الصورة عن المادة وعن لواحق المادة، لكن الحس لا يستطيع، لذلك ان 
العقل قوة تجريد وانتزاع ويدرك المعاني الكلية كالجوهر والعرض والعلة والمعلول والغاية والوسيلة والخير 

والشر )د. صليبا، 1982م، ص84(.   
5. العقل هو قوة الإصابة في الحكم، أي تمييز الحق عن الباطل والخير عن الشر والحسن من القبح، وهذا 
التمييز يكون بطريقة مباشرة وليس بواسطة القياس والفكر، وله قاعدة وهي » ان لا اتلقى على الاطلاق 
شيئا على انه حق مالم اتبين بالبداهة انه كذلك، أي ان أعني بتجنب التعجل والتشبث بالأحكام السابقة 
وان لا ادخل في احكامي الا ما يتمثل لعقلي في وضوح وتمييز لا يكون لدي معهما أي محال لوضعه موضع 

الشك )ديكارت، 1637، ص25(.
6. العقل هو قوة طبيعية للنفس وتكون متهيئة للحصول على المعرفة العلمية وتكون هذه المعرفة مختلفة 

عن المعرفة الدينية التي تستند على الوحي والايمان.  
7. العقل هو مجموع المبادئ القبلية المنظمة للمعرفة مثل مبدا عدم التناقض ومبدأ السببية والغائية، وهذا 

ما يميز الانسان عن الحيوان.
8. العقل هو الملكة التي يحصل بها للنفس علم مباشر بالحقائق المطلقة. 

 وقد قسم ابن سينا العقول الى أربع مراتب وسوف نقوم ببيان هذه العقول:  
1. العقل الهيولاني: ومعناه العقل الإنساني في اول مراحله حيث يكون مستعد لقبول ماهيات الأشياء بدون 
المادة، مثل عقول الأطفال، والعقل الهيولاني في مصطلح الفلاسفة هو » قوة للنفس تكون مستعدة لقبول 
ماهيات الأشياء وتكون مجردة من المواد« او هو » جوهر حالي تنطبع فيه صور الأشخاص المحسوسة من 
جهة الحس« او هو »الاستعداد المحض لإدراك المعقولات« )الموسوعة الحوزوية، ويكي فقه(، كما انه عقل 
بالقوة كما قال عنه الاسكندر الافروديسي لان كلمة المادة او القوة كلمتان مترادفتان وهو ليس جسمانيا بل 
هو شبيه بالهيولي والتي هي بمثابة شيء مستعد لان يصبح أي شيء) محمد عبد الهادي أبو ريدة، 1950م، 
ص322(، وقد سماها ابن سينا هيولاني نسبة الى الهيولي الأولى التي هي ليست سوى امكان مطلق لتقبل 

الصور، وهي في علم النفس على أساس ما بعد الطبيعة)برنارد كارا دو فو، 2020م، ص141(.
2.العقل بالملكة: - ويكون العقل في مرحلته الثانية حيث يقوم العقل بتقبل المعقولات الأولى من العقل 
الفعال، ويكون قوة قريبة من الفعل، حيث يحصل العقل على هذه المعقولات من غير زمان ولا كيفية ولا شعور 
مثل الاعتقاد ان الكل أكبر من الجزء وان الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية، أي ان العقل بالملكة هو 

الجانب الفطريِ الذي يمتلك المعقولات البديهية.    
العقل بالفعل: - وهي المرحلة الثالثة من العقل حيث تنتقل من العقل الفعال معلومات ومعقولات   .3

الى العقل بالملكة حيث تكون النفس كاملة في صورة معقولة مت ما شاء العقل احضرها بالفعل.
4. العقل المستفاد: - وهو العقل الذي تكون فيه الصورة حاضرة بحيث لا تغيب عنه، أي انه اقصى 
درجة يصل اليها العقل البشري حيث كان ابن سينا يسمي صور المعقولات عقلا مستفادا حيث يقول ابن 
سينا » العقل يعقل ويدرك الامر الباقي الكلي ويتحد به ويصير هو هو على وجه ما« و »العقل والعاقل 
والمعقول شيء واحد او قريب من الواحد« )لويس جارديه، 1952م، ص7(، ولا يمكن اكتساب هذه 



239

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

الصور الا بوجود عقل اخر مستقل عن النفس الإنسانية وهو العقل الفعال.
والعقل الفعال هو ليس عقلا إنسانيا بل هو عقل كوني وهو كل ماهية مجردة عن المادة وهو منشأ افاضة 
الفيض وكمال النفوس البشرية وهو من يهب الصور والكمال وهو منشأ العلوم البشرية وهو نقطة اتصال 
بين عالم المادة وعالم المجردات وهو العقل القدسي ويكون من أرقي العقول الاربعة واسماها، حيث ان الله 
الفعال مثل عقول الأنبياء  سبحانه وتعالى يهب هذه العقول للذين لديهم القدرة على الاتصال بالعقل 
والعلماء والحكماء )د. مصطفى غالب،1995م، ص48-49( ، لذا يعتبر ابن سينا كل العقول المفارقة 
عقل فعال لأنها عقول مجردة وعلى حسب العقول المفارقة وعددها توجد عقول فعالة، وفي النظام الفلسفي 
لابن سينا ان العقول واسطة بين عالم المجردات والعالم المادي، هذا بالإضافة ان ابن سينا قام بتسمية العقل 
الفعال كما اسماه الفارابي بـــــ) واهب الصور( لأنه اخر سلسلة العقول العشرة واقربها الى الانسان وهو دائما 
بالفعل وهو أساس حصول العقل البشري على المعرفة من البداية الى النهاية ) هنري كوربان، 2020م، 

ص247(.
يقول ابن سينا » ان اتصال العقل الفعال بالنفس علته قوة بعيدة هي العقل الهيولاني وقوة كاسبة هي العقل 
بالملكة وقوة تامة الاستعداد لها ان تصل بالنفس من جهة الاشراق مت شاء بملكة وهي المسماة بالعقل 

بالفعل« )الطوسي، 1950م، ص402(.
اكد ابن سينا على أهمية العقل الفعال والحاجة الماسة له لأنه من يقوم بوهب الصور الى العقول البشرية 
من خلال اشراق وانبثاق فيضه فيها، حيث تكون هذه العقول مستعدة وجاهزة لتقبل هذه الاشراقات 
النورانية، حيث يصف ابن سينا العقل الفعال » ليس مما يغيب ويحضر بل هو حاضر بنفسه«، معناه ان 
العقل الفعال هو حاضرا دائما وموجود في كل وقت لكن العقول البشرية يب ان تكون مستعدة لقبول 
فيضه ويكون ذلك من خلال التأمل والتفكر والقيام ببعض الممارسات الروحانية، وعندما نكون منغمسين 
في ملذات الحياة والاشياء المادية نكون بعيدين عن الاتصال بهذا العقل القدسي النوراني، فالعقل الفعال 
يكون اشبه بنور الشمس عندما تقع ابصارنا عليه فمثلما تضيء الشمس من ذاتها بقوة الفعل فيكون العقل 
الفعال في نفوسنا كذلك، يقول ابن سينا » العقل الفعال قدرة تسيح الى المتخيلة التي هي بالقوة معقولة 
لتجعلها معقولة بالفعل وتجعل العقل بالقوة عقلا بالفعل وكما الشمس بذاتها مبصرة وسبب ان تجعل المبصر 
بالقوة مبصرا بالفعل كذلك هذا الجوهر هو بذاته معقول وسبب لان يعل سائر المعقولات التي هي بالقوة 
معقولة بالفعل، لكن الشيء الذي هو بذاته معقول هو بذاته عقل فان الشيء الذي هو بذاته معقول هو 
الصورة المجردة عن المادة وخصوصا اذا كانت مجردة بذاتها لا بغيرها وهذا الشيء هو العقل بالفعل أيضا 
فاذاً هذا الشيء هو معقول بذاته ابدا بالفعل وعقل بالفعل« ) الوجرة إبراهيم محمد، ص215؛ د. مرفت 

عز بالي، 1994م،ص304-303(.
كذلك نجد ان العقل النظري والعقل العملي يقومان بخدمة العقل المستفاد وان هذا العقل يخدمه الجميع 
لأنه يعد بمثابة رئيس لكل العقول وانه غاية لكل العقول، وان هذه العقول لولا العقل المستفاد فأنها تصبح 
تائهة في ضلالاتها، وسوف نقوم بتفسير هذا الاتصال عن طريق سرد قصة وضعها ابن سينا للتعبير هذا 

الاتصال وهي رسالة الطير: - 
قام ابن سينا بتشبيه النفوس بالطيور والاخطاء بالشباك وكيف تهيم هذه الطيور )النفوس( في ضلالاتها وتقع 
في الشباك )الأخطاء( التي تنصب لها ، حيث تقوم هذه الطيور جاهدة للتخلص من هذه الشباك حت 
تتخلص منها شيئا فشيئا لكن تبقى ارجلها عالقة بتلك الشباك، الا انها تقوم بتخليص راسها واجنحتها 
فتحاول الطيران والشباك معلقة بأرجلها حيث تقصد الملك )العقل الفعال( ليخلصها من هذه الشباك 



240

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

)العقل  اليهم رسولا  منفذ  واني  عاقدوها  الا  ارجلكم  من  الحبائل  على حل  يقدر  لا   «  : قائلا  وييبها 
المستفاد( يسومهم ارضاءكم وابعاد السوء عنكم فانصرفوا مغبوطين« )ابن سينا، 703ه، ص3-2(.

من هذه القصة نصل الى ان النفس الانسانية حت تبتعد عن الخطأ عليها ان تلجأ الى العقل المستفاد 
فهو يقوم بأبعاد الأخطاء عنها والتي تقع بها عن طريق عقليها العملي والنظري من خلال التوهم والتخيل 

ويكون ذلك عن طريق الاتصال بالعقل الفعال. 
من هنا نجد ان ابن سينا يرى ان اعلى درجات العقل هو درجة الاستعداد التي تكون عند بعض الأشخاص 
العقل  الفعال، وتكون اعلى درجات  العقل  تعليم او دراسة حيث يسمى بفيض  الذين لا يحتاجون الى 
ونطلق عليه العقل القدسي حيث يكون هذا الاستعداد عند الأشخاص الذين يكونون شديدي الارهاف 

الى الادراك الذاتي حيث تكون الحقائق حاضرة في أنفسهم.
ويرى ابن سينا ان هناك علاقة بين العقل الإنساني والعقل الفعال كعلاقة السماء والأرض، وهذه العلاقة 
تعبر عن مدى فاعلية إدراك الانسان فيقول ابن سينا » أنك تجد العقل المستفاد بل العقل القدسي رئيساً 
بخدمة الكل وهو الغاية القصوى، ث ان العقل بالفعل بخدمة العقل بالملكة، والعقل الهيولاني بما فيه من 
الاستعداد بخدمة العقل بالملكة، ث العقل العملي يخدم جميع هذه، وأنه مدير لكل العلاقة وتدمهُ المخيلة« 

)زيد، 2010م، ص214(.
ويستمر ابن سينا في رحلته مع العقل الى النهاية حيث يرى من التقاء العقل الإنساني بالملكوت الأعلى 
من خلاله تحصل المعرفة الثابتة واليقينية حيث تتفق الفلسفة مع الدين من حيث الكشف والاشراق حيث 

نرى ان العقل له الامكانية في الوصول الى حقيقة الأشياء )د. خليف،1974م، ص107(.   
من خلال ما اطلعنا عليه في كتب ابن سينا عن العقل الفعال توصلنا الى ان هذا العقل هو جوهر روحاني 
بسيط لا يمكن ان يكون في جسم لأنه اخر العقول المفارقة ومنه تفيض كل المعقولات من وجود وصور، 
وهو عبارة عن ضوء للعقول الإنسانية يعرف الانسان من خلاله العلوم والمعارف ومن خلاله تبدأ النفوس 
الإنسانية بالصعود الى عالم الملكوت بعد ان تتطهر وتتخلص من شهواتها ورغباتها، لذلك يصف ابن سينا 

هذا العقل انه جوهر عقلي لا جسمي يكون قائم بذاته حيث يكون للنفس الناطقة مقام الضوء. 
 من خلال ما تقدم نجد ان عقل الانسان يمر في ثلاث حالات: -

- مرحلة الادراك: وهي حضور صورة المدرك في الذهن.
- مرحلة الغفلة: وهي ان يكون الانسان غير منتبه الى هذه الصورة.

- مرحلة النسيان: وفي هذه المرحلة يفقد الانسان الصورة نهائيا.  
يقول ابن سينا: -

انا النفس كالزجاجة والعلم       سـراج وحكمة الله زيت 
فـاذا اشـرقت فانك حي          وإذا اظلمت فانك ميت.

لقد أشار ابن سينا في هذين البيتين الى ان العقل الإنساني لا يخرج من الظلمة الى النور الا بإشراق حكمة 
الله عليه )عرقسوسي وملا عثمان، 1982م، ص128(.

والجدير بالذكر ان ابن سينا قد رتب مراتب العقول على ضوء النصوص القرآنية وكان ذلك واضحا عندما 
ُ نوُرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نوُرهِِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ في زجَُاجَةٍ  فسر اية النور بقوله تعالى )اللَّ
الزُّجَاجَةُ كَأنَّـَهَا كَوكَْبٌ دُرِّهيٌّ يوُقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَاركََةٍ زيَـتُْونةٍَ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبيَِّةٍ يَكَادُ زيَـتْـهَُا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ 
ُ بِكُلّه شَيْءٍ عَلِيمٌ (  ُ الْأَمْثاَلَ لِلنَّاسِ وَاللَّ ُ لنُِورهِِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّ تَمْسَسْهُ نَارٌ نوُرٌ عَلَى نوُرٍ يـهَْدِي اللَّ

)النور الآية 35( ، حيث نجد ان ابن سينا قام بتفسير الآية حسب ما يلي:-



241

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

- في قوله تعالى )المشكاة( قال ابن سينا هي عبارة عن العقل الهيولاني والنفس الناطقة.
- اما في قوله تعالى )المصباح( فهو عبارة عن العقل المستفاد بالفعل والعقل بالفعل سببه انه مضيء فقد 

عبر عنه بالمصباح.
- وقوله تعالى )توقد من شجرة مباركة زيتونة( عني بها القوة الفكرية التي هي موضوعة ومادة للأفعال 

العقلية.
المعقولات  العقول ليست من عالم  انه كل مراتب  تعالى )لا شرقية ولا غربية( فهي إشارة الى  - وقوله 

وليست من عالم المحسوسات وانا من عالم الملكوت.
- وفي قوله تعالى )يكاد زيتها يطفئ( إشارة الى العقل القدسي أي يوجد فيه نوع من الاشعة وهذا هو مدح 

للقوة الفكرية أي ليس هناك حاجة للكبريت للإضاءة.  
- وقوله )لم تمسسه النار نور على نور( هذا تأكيد على العقل القدسي أي انه ليس بحاجة الى الإضاءة لأنه 

مضيء من نفسه )تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، بدون تاريخ، ص127-126(.
طريقة البحث«

سلكت الباحثة في طريقة البحث المناهج التالية:  
- المنهج الاستقرائي: ويتم فيه معرفة آراء علماء الفلسفة وعلماء الدين في موضوع الدراسة. 

العقل عند  أنواع  لغة واصطلاحا وبيان  العقل  العقل وبيان مفهوم  فيه تصوير  الوصفي: ويتم  المنهج   -
مفكري الإسلام في القرن الرابع الهجري.

- المنهج الاستنباطي: ويقتضي بدراسة نصوص القران والسنة النبوية الشريفة واقوال علماء ومفكري 
الإسلام واستنباط كل ما يدل على فلسفة العقل ومدى توافق واختلاف الفلاسفة لهذا المفهوم. 

قامت الباحثة بتوثيق كل المصادر التي تم ذكرها في البحث من حيث الكتب والموسوعات والدراسات 
السابقة، وفي ضوء موضوع هذه الرسالة فأن منهج البحث هو منهج وصفي وتحليلي.

 النتائج:
1. يسمـي ابـن سينـا العقــل بالقــوة النـاطقــة ويقسمـهُ الى قوة عاملة، وقوة عالمة، فالقوة العاملة تهتـم بـإدارة 

الجســم، وأمــا القوة العالمة فتهتـم بجـانــب التنظيــر لذا يسميها ابن سينا القوة النظرية.
2. قســمَ ابـن سينـا العقــل النظــري الـى أربــع مــراتــب او مستــويــات وهـي العقل الهيـولانـي والعقـل بالملكة، 
بالعقـل  الفعّهال  العقـل  يتصــل  عندمـا  العقـل  مـراتـب  اعلـى  أن  ويــرى  المستفــاد،  والعقـل  بالفعـل  والعقـل 
بالملكة، فيفيــض عليــهِ بالعلـوم والمعـارف مبــاشــراً مـن غيــر توسط تعليـم ولا معلـم وتسمـى هذه المعـرفـة 

بالمعرفة الحـدسيــة، وهــي أعلـى مراتـب العقـل الانســانــي.
3. ويــرى ابـن سينا أن المعرفـة العقليـة هــي أخــذ تلـكَ الصـور مـن الحـس الى العقــل، دون مخالطتهــا بالمـادة، 

لأن العقــل يــدرك الصــور المــفــارقــة فقــط.
4. ينــظــر ابـن سينـا الى أن الحـس هو باب من ابـواب الادراك العقلـي، فالإحساس يحـدث عند حصــول 
صــورة الشـيء فـي الحــس، وهــذا يتلخــص فــي انفعــال الحـس بالمـؤثــرات الخارجيـة، فتحصـل صـورة الشـيء 
مجـردة عـن المـادة في الذهن، ويــرى ايضاً أن الاحســاس لا يمكـن أن يتحــقـق الا بـوجـود الحـاس والمحـسـوس 

والمتـوسـط.
5. جـعــل ابـن سينـا الحــس اول مرتبه من مراتب المصـادر المعرفيـة، فعن طريق الحس يتـم حصـول المعـرفة 
للإنسان، ويــرى بــأن مصــدر المعـرفـة الأولـى هـي تجربـة حسيـة وهـذه تتحــول الـى خبــرة، والخبـرة هـي التـي 

تأتي من الحـواس فالإنسـان يبـدأ مـن المجـرد الـى الكلــي، ومن الحسي الى العقلي.



242

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

6. ويـذكـر ابـن سينــا أن الانسـان يـولــد وهـو مـزود بعمليـات عقليـة بديهيـة، وهــذهِ فطريـة غيـر مكتسبـة، 
تعمل تلقائياً مثـل الكـل أعظـم مـن الجـزء، والاشيـاء المساوية لشـيء واحـد متساويـة بالقيــاس، ولاسيمـا مـبـدأ 

العليـة والسببــية فعـن طريقهـا يمكـن استعمالهـا كوسـائـل فـي القيــاس والاستدلال العقلــي.
7. ويـذهــب ابـن سينـا الى ان الحــواس الـبـاطنيـة وهـي ما يسميها بالحـس المشتـرك وهي المخيلـة والواهمـة 
الظـاهـر  الحـس  بيـن  مـا  وصــل  يعمـل كحلقـة  باطنـي،  إدراك حسـي  وهـي  والمفكـرة،  والـذاكـرة  والمصـورة 

)الحـواس الخمـس( والـى الادراك العقـلـي.
8. نجد ان ابن سينا اتفق مع الفارابي بتقسم أنواع العقول وقولهم ان اعلى درجات العقل هو العقل الفعال. 
9. والجدير بالذكر ان ابن سينا قد رتب مراتب العقول على ضوء النصوص القرآنية وكان ذلك واضحا 

عندما فسر اية النور.
11. الأسئلة والاجابة عنها

 ما العقل؟
يعد العقل مصدرا رئيسيا ومهما من بين مصادر المعرفة الإنسانية، وهو ذلك الجزء المهم الذي اودعه الله 
سبحانه وتعالى في جسم الانسان لك يميزه ويفضله عن سائر الكائنات الحية، وهو ذلك الجوهر البسيط 
والمدرك للأشياء بحقائقها ورسومها، وهو اسم مشترك يأتي لعدة معاني حيث انه يساوي صحة الفطرة الأولى 
او ما يكسبه الانسان من تجارب خلال حياته او هو كل ما يقوم به الانسان من تصرفات وحركات وافعال، 
هذا بالإضافة الى ما تم ذكره عن معاني العقل في القران الكريم من حيث انه اللب والفؤاد والنهى وكل ما 

ذكرناه سابقا، وهو ذلك الجزء الذي م خلاله يقوم
الانسان بالتمييز بين الخطأ والصواب وبين الحسن والقبح وبين الاعمال السيئة والجيدة، لذلك اوصانا الله 
سبحانه وتعالى ب ضرورة المحافظة علية من كل ما يفقده السيطرة مثل الحوادث والمشعوذات والمسكرات.   

ما هي انواع العقل عند ابن سينا؟
لقد قسم ابن سينا العقل الى أربعة اقسام وهي:    

1.  العقل الهيولاني: - ومعناه العقل الإنساني في اول مراحله حيث يكون مستعد لقبول ماهيات الأشياء 
بدون المادة، مثل عقول الأطفال، وقد سماها ابن سينا هيولاني نسبة الى الهيولي الأولى التي هي ليست 
سوى امكان مطلق لتقبل الصور حيث يكون اشبه بالصفحة البيضاء التي لم ينقش عليها شيء، وهي في 

علم النفس على أساس ما بعد الطبيعة.
2. العقل بالملكة: ويكون العقل في مرحلته الثانية حيث يقوم العقل بتقبل المعقولات الأولى من العقل 
الفعال، ويكون قوة قريبة من الفعل، حيث يحصل العقل على هذه المعقولات من غير زمان ولا كيفية ولا 
شعور مثل الاعتقاد ان الكل أكبر من الجزء وان الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية، أي ان العقل 

بالملكة هو الجانب الفطري الذي يمتلك المعقولات البديهية.    
3. العقل بالفعل: وهي المرحلة الثالثة من العقل حيث تنتقل من العقل الفعال معلومات ومعقولات الى 

العقل بالملكة حيث تكون النفس كاملة في صورة معقولة مت ما شاء العقل احضرها بالفعل.
4. العقل المستفاد: وهو العقل الذي تكون فيه الصورة حاضرة بحيث لا تغيب عنه، أي انه اقصى درجة 

يصل اليها العقل البشري حيث كان ابن سينا يسمي صور المعقولات عقلا مستفادا.
ما مفهوم العقل عند فلاسفة القرن الرابع الهجري؟

- الكندي: لقد عرف الكندي العقل بانه » جوهر بسيط يدرك الأشياء بحقائقها والعقل الإنساني له طاقة 
وقدرة محددة ينبغي ان يقف عندها« وقام بتقسيم العقل الى اربعة أنواع: 



243

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

1. العقل الذي هو بالفعل دائما: - ويكون هذا العقل علة جميع العقول والمعقولات ونستطيع ان نصفه 
بالعقل الأول.

2. العقل الذي يكون في نفس الانسان بالقوة.
3. العقل كعادة وهو الذي يكون في النفس بالفعل، وهذا النوع من العقول نستطيع استخدامه مت ما 

شاء الانسان مثل قوة الكتابة لدى كاتب الروايات او المسرحيات.
4. العقل هو فعل حيث تستطيع النفس بتطهير ما فيها بالفعل.

ليتقبل  مهيئ  ويكون  بالقوة  العقل  هذا  ويكون  ملكة  ارفع  البشري  العقل  الفارابي  يعتبر  الفارابي: -   -
المعقولات سواء كانت هذه المعقولات مفارقة او أشياء مادية، وقد قسم العقل الى أربعة اقسام: -

1. العقل بالقوة: - وقد سماه الفارابي العقل الهيولاني او العقل المنفعل فهو » نفس ما او جزء من نفس 
او قوة من قوى النفس او شيء ما ذاته معدة او مستعدة لان تنتزع ماهيات الأشياء كلها وصورها دون 

موادها وتجعلها كلها صور لها«.
2. العقل بالفعل: - او ما يسمى العقل بالملكة ويكون هذا العقل فوق العقل الهيولاني يقول الفارابي عنه 
» فاذا حصلت فيه المعقولات التي انتزعتها عن المواد صارت تلك المعقولات بالفعل وكانت قبل ان تنزع 

موادها معقولات بالقوة.
3. العقل المستفاد: وهذا العقل يدرك الصور المفارقة والمعقولات المجردة ويقول الفارابي » فالعقل بالفعل 
مت عقل المعقولات التي هي صور من حيث هي معقولة بالفعل صار العقل الذي كنا نقول أولا انه العقل 

بالفعل هو الان العقل المستفاد«.
4. العقل الفعال: وهذا العقل هو آخر العقول السماوية المفارقة ويكون دائما بالفعل، وهذا العقل يكون 

خارج النفس الإنسانية.
- الرازي: اعتبر العقل من أعظم النعم التي أنعمها الله سبحانه وتعالى على الانسان، ويعتبر الرازي العقل 
ملكة الإرادة أي انه لا يمكن خروج الأفعال دون تجربه واحكام، وبالعقل يستطيع الانسان ان يعيش عيشا 
رغيدا من خلال تحكمه بعقله وعدم إطلاق الاحكام دون روية، كذلك نجد ان الرازي يقول ان العقل لا 
يتناقض مع الدين لان العقل هو القائد وهو الذي يقدم الحجة الواضحة، وبالعقل يتصور الانسان افعاله 
قبل ان تحسها الحواس، لان كل ما يقبله العقل مقبول وكل ما يرفضه مرفوض وكل شيء بدون البرهان 

غير مقبول.
مع من اتفق ابن سينا من الفلاسفة بمفهوم العقل؟

 اتفق ابن سينا مع الفارابي في إعـطاء مفهـوم للعقـل بأنـهُ أداة وقوة معرفيـة في الانسان يمكن بواسطتها 
إدراك المعاني الكلية لصور المحسوسات الخارجية، كذلك اتفق مع الفارابي بنظرية الاتصال بالعقل الفعال 
لكنه اختلف عنه بطريقة الاتصال، حيث قال الفارابي ان الاتصال بالعقل الفعال يكون بين العقل المستفاد 

والمخيلة، اما ابن سينا يقول الاتصال يكون بالعقل الفعال بواسطة العقل المستفاد.
ما هي شروط العقل السليم؟

1.  الاعتصام بحبل الله ودين الحق والابتعاد عن كل ما يمكن ان يغضب الله سبحانه وتعالى لكي ينال 
العبد رضاه.

2.  ضرورة التوحيد بالله فيجب ان يكون الانسان موحدا لله وغير مشرك به وهذه مهمة العقل السليم.
3. الزهد في الدنيا وعدم الانصياع بملذاتها وشهواتها وكل ما يفقد عقل الانسان.

4. التحلي بالأخلاق الكريمة وان يكون الانسان ذا خلق كريم مع جميع خلق الله ان كان ذلك مؤمنا ام 



244

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

كافرا وعاصي لأوامر الله عز وجل.
ما هي اعلى مراتب العقل عند ابن سينا؟

ان اعلى مراتب العقل عند ابن سينا هو العقل الفعال وذلك لأنه ليس عقلا إنسانيا بل هو عقل كوني وهو 
كل ماهية مجردة عن المادة وهو منشأ افاضة الفيض وكمال النفوس البشرية وهو من يهب الصور والكمال 
وهو منشأ العلوم البشرية وهو نقطة اتصال بين عالم المادة وعالم المجردات وهو العقل القدسي ويكون من 
أرقي العقول الاربعة واسماها، حيث ان الله سبحانه وتعالى يهب هذه العقول للذين لديهم القدرة على 
الاتصال بالعقل الفعال مثل عقول الأنبياء والعلماء والحكماء، هذا بالإضافة ان ابن سينا قام بتسمية 
العقل الفعال كما اسماه الفارابي بـــــ) واهب الصور( لأنه اخر سلسلة العقول العشرة واقربها الى الانسان 

وهو دائما بالفعل وهو أساس حصول العقل البشري على المعرفة من البداية الى النهاية.
ما هي اقسام المعرفة العقلية عند ابن سينا؟

قسم ابن سينا المعرفة العقلية الى ثلاث اقسام: 
1. معرفة فطرية: - أي ان الانسان يولد وهو مزود بها وتكون على شكل مبادئ أولية بديهية مثل الكل 

أعظم من الجزء والواحد نصف الاثنين ..... الخ.
2. معرفة مكتسبة: - وتكون وظيفتها إدراك المجردات المعقدة والكليات العامة للأشياء، وهذا القسم 
يحتاج الى مجهود وتعلم أوسع من القسم الأول لان عملية التفكير تبدأ فيه، ويكون ذلك عن طريق الشعور 

بوجوب انفصال الصور التجريبية عن العالم المحسوس انفصالا تاما أي صورة الأشياء المجردة. 
العقل  من  فيض  القلب وتكون  اشراقية دخيلة على  المعرفة  عقلية حدسية: - وتكون هذه  معرفة   .3
الفعال، حيث يخرج العقل من القوة الى الفعل وعن طريق العقل الفعال تفيض الصور الى العقل الإنساني.

المصادر والمراجع:  
1. الاعسم، عبد الأمير، المصطلح الفلسفي عند العرب، ط2، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1989م. 

2. ابن سينا، ابي علي الحسين، )ت:428ه(، تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، ترجمة: حسنين بن إسحاق، ط2، دار 
العرب للطباعة، القاهرة، بدون تاريخ.

3. ابن سينا، رسالة الطير، )الحكمة العملية والأخلاق(، ج1، مكتبة الزهراء للنشر،703ه.
للطباعة  الزغبي  نزيه حماد، ط1، مؤسسة  الوليد سليمان، )ت:474ه(، الحدود في الأصول، تحقيق:  أبو  الباجي،   .4

والشر، بيروت، 1973م.
5. أبو ريدة، محمد عبد الهادي، رسائل الكندي الفلسفية، ج1، دار الفكر العربي، مصر، 1950م.

6. الطوسي، نصر الدين، الإشارات والتنبيهات لابن سينا، تحقيق: د. سليمان دنيا، ق2، ط3، دار المعارف للنشر، 
القاهرة، 1950م.

7. المجلسي، الشيخ محمد باقر )قدس(، )ت:1111(، بحار الانوار، تحقيق: محمد مهدي السيد حسن الموسوي، ط2، 
مؤسسة الوفاء، بيروت، 1983م.

8. الوجرة، إبراهيم محمد، فلسفة النفس عند ابن سينا، أطروحة في المجلة العلمية المحكمة لرئاسة الشؤون الدينية التركية، 
المجلد 2، العدد2، 2020م. 

9. بالي، ميرفت عزت، الاتجاه الاشراقي في فلسفة ابن سينا، ط1، دار الجيل، بيروت، 1994م. 
10. حاجي، د. جعفر عباس، نظرية المعرفة في الإسلام، ط1، مكتبة الالفين، الكويت، 1986م.

11. حسن، د. عثمان علي، جدلية النص والعقل في الفكر الإسلامي )الرازي وابن تيمية نوذجا(، بحث في كلية الشريعة 
والدراسات الإسلامية، جامعة افريقيا، العدد28، 2010م.



245

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

12. خليف، فتح الله، ابن سينا ومذهبة في النفس، ط1، دار الاحد البحيري، بيروت، 1974م.
13. دو فو، برنارد كارا، ابن سينا، ترجمة: عادل زعيتر، مؤسسة هنداوي للنشر، المملكة المتحدة، 2020م.

14. ديكارت، رينيه، مقالة الطريقة، ترجمة: جميل صليبا، ط3، المكتبة الشرقية، بيروت، 2016م.
15. زرارقة، عطا الله، المدخل الى فلسفة ابن سينا، ط1، ابن النديم للنشر والتوزيع، 2012م.

16. زيد، عامر، القراءت المسيحية للنفس ابن سينا في العصر الوسيط، ط3، العارف للمطبوعات، بيروت، 2010م.
17. صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، ج1، مكتبة المدرسة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1982م.

الفلسفة،  الدين بن عربي، اشراف: د. ساعد خميسي، أطروحة ماجستير في  العقل عند محي  18. عرابية، سهام، منزلة 
2011م.

19. عرقسوسي، محمد خير حسن وملا عثمان، ابن سينا والنفس الإنسانية، ط1، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1982م.
20. عمارة، محمد، مقام العقل في الإسلام، ط1، نهضة مصر للطباعة والنشر، مصر، 2008م.

21. غالب، مصطفى، في سبيل موسوعة فلسفية، ط1، دار مكتبة الهلال، بيروت، 1995م.
22. كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة: نصير مروة وحسن قبيسي، مراجعة وتقديم: الامام موسى الصدر 

والأمير عارف تامر، ط2، عويدات للنشر والطباعة، بيروت، 1998م.
23. مراد، سعيد، العقل الفلسفي في الإسلام، ط1، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، مصر، 2000م. 
 Gardet, louis, la connaissance mystique chez )IBN SINA( et  .24
 ses presupposes philosophiquse, publication de l›institut Francis

.1952 ,d›archeologic Orientale du Cairo
https://ar.wikifeqh.ir ،25. الموسوعة الحوزوية، ويكه فقه



364

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

Al-Thakawat Al-Biedh Maga-

Website address 
White Males Magazine 

Republic of Iraq
 Baghdad / Bab Al-Muadham 

Opposite the Ministry of Health 
Department of Research and Studies 

Communications 
managing editor

07739183761
P.O. Box: 33001 

International standard number 
 ISSN 2786-1763 
Deposit number 

 In the House of Books and Documents 
)1125(

 For the year 2021
e-mail
Email

off reserch@sed.gov.iq 
hus65in@gmail.com



365

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

general supervisor
Ammar Musa Taher Al Musawi

Director General of Research and Studies Department
editor

Mr. Dr. fayiz hatu alsharae
managing editor

Hussein Ali Mohammed Al-Hasani
Editorial staff

Mr. Dr. Abd al-Ridha Bahiya Dawood
Mr. Dr. Hassan Mandil Al-Aqili

Prof. Dr. Nidal Hanash Al-Saedy
a.m.d. Aqil Abbas Al-Rikan
a.m.d. Ahmed Hussain Hai

a.m.d. Safaa Abdullah Burhan
Mother. Dr.. Hamid Jassim Aboud Al-Gharabi

Dr. Muwaffaq Sabry Al-Saedy
M.D. Fadel Mohammed Reda Al-Shara

Dr. Tarek Odeh Mary
M.D. Nawzad Safarbakhsh

Prof. Noureddine Abu Lehya / Algeria
Mr. Dr. Jamal Shalaby/ Jordan

Mr. Dr. Mohammad Khaqani / Iran
Mr. Dr. Maha Khair Bey Nasser / Lebanon


