
  
  

 اسم مشتق من الذكوة  وهي الجمرة الملتهبة والمراد بالذكوات 
الربوات البيض  الصغيرة المحيطة  بمقام  أمير المؤمنين علي بن أبي 

طالب}عليه السلام{
شبهها لضيائها وتوهجها عند شروق الشمس عليها لما فيها

موضع  قبر علي بن أبي طالب }عليه السلام{
من الدراري المضيئة 

ثلاثة  وهي  الأرض،  من  المرتفع  وهي  ملتهبة  جمرات  النجف{فكأنها  }در 
مرتفعات صغيرة نتوءات  بارزة  في أرض الغري وقد سميت الغري باسمها، وكلمة 
ا موضع عبادته  ا موضع خلوته أو إنهّه بيض لبروزهاعن الأرض.وفي رواية إنهّه
وفي رواية أخرى في رواية المفضل عن الإمام الصادق }عليه السلام{قال: 
قلت:يا سيدي فأين يكون دار المهدي ومجمع المؤمنين؟ قال:يكون ملكه 
بالكوفة، ومجلس حكمه جامعها وبيت ماله ومقسم غنائم المسلمين 

مسجد السهلة وموضع خلوته الذكوات البيض

الله 

ه 
الل

اكبر 

بر 
اك



إشارة إلى كتاب وزارة التعليم العالي والبحث العلمي / دائرة البحث والتطوير
 المرقم 5049 في 2022/8/14 المعطوف على إعمامهم 

المرقم 1887 في 2017/3/6
 تعُدّه مجلة الذكوات البيض مجلة علمية رصينة ومعتمدة للترقيات العلمية. 



الله 

ه 
الل

اكبر 

بر 
اك

 العدد ) 17(
 السنة الثالثة المجلد الأول

جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م



رقم الإيداع في دار الكتب والو ثائق )1125( 
 ISSN 2786-1763   الرقم المعياري الدولي

ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ 

 العدد )17( السنة الثالثة جمادى الآخرة 1446 هـ تشرين الأول 2025 م

رئيس التحرير 
أ.د. فائز هاتو الشرع 

مدير التحرير 
حسين علي محمد حسن الحسني 

هيأة التحرير 
أ.د. عبد الرضا بهية داود 
أ.د. حسن منديل العكيلي 
أ.د.نضال حنش الساعدى

أ.د. حميد جاسم عبود الغرابي
أ.م.د. فاضل محمد رضا الشرع 
أ.م.د. عقيل عباس الريكان 

أ.م.د. أحمد حسين حيال
أ.م .د. صفاء عبدالله برهان 
م.د.موفق صبرى الساعدى 

م.د.طارق عودة مرى 
م.د. نوزاد صفر بخش 

هيأة التحرير من خارج العراق
أ.د.نور الدين أبو لحية / الجزائر 

أ.د. جمال شلبي/ الاردن 
أ.د. محمد خاقانى / إيران 

أ.د. مها خير بك ناصر / لبنان 

عمار موسى طاهر الموسوي
مدير عام دائرة البحوث والدراسات

       التدقيق اللغوي 
       م.د. مشتاق قاسم جعفر

الترجمة الانكليزية    
  أ.م.د. رافد سامي مجيد

2 م
02

ل 5
لأو

ن ا
شري

- ت
 هـ 

14
46

رة 
لآخ

ى ا
حماد

ثة 
لثال

نة ا
لس

1( ا
7(

دد 
الع



ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ 

الله 

له 
ال

اكبر 

بر 
اك

الله 

له 
ال

اكبر 

بر 
اك

العنوان الموقعي 
مجلة الذكوات البيض 

جمهورية العراق
 بغداد /باب المعظم 
مقابل وزارة الصحة 

دائرة البحوث والدراسات 
الاتصالات 
مدير التحرير

07739183761
صندوق البريد / 33001 

الرقم المعياري الدولي 
 1763-2786 ISSN 

رقم الإيداع 
 في  دار الكتب والوثائق)1125(

 لسنة 2021
البريد الالكتروني

إيميل

 off reserch@sed.gov.iq   
   hus65in@gmail.com2 م

02
ل 5

 الأو
شرين

 - ت
1 هـ

44
رة 6

الآخ
دى 

 حما
ثالثة

نة ال
 الس

)17
دد )

الع



1-أن يتسم البحث بالأصالة والجدّهة والقيمة العلمية والمعرفية الكبيرة وسلامة اللغة ودقة التوثيق. 
2- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على:  

أـ عنوان البحث باللغة العربية .
ب ـ اسم الباحث باللغة العربي، ودرجته العلمية وشهادته.

ت ـ بريد الباحث الإلكتروني.
ث ـ ملخصان: أحدهما باللغةِ العربية والآخر باللغةِ الإنكليزية.
ج ـ تدرج مفاتيح الكلمات باللغة العربية بعد الملخص العربي.

3-أن يكونَ مطبوعًا على الحاسوب بنظام) office  Word(  2007 أو 2010( وعلى قرص ليزري مدمج )CD( على 
شكل ملف واحد فقط )أي لا يُزَّأ البحث بأكثر من ملف على القرص( وتزُوَّد هيأة التحرير بثلاث نسخ ورقية وتوضع الرسوم أو 

الأشكال، إن وُجِدت، في مكانِها منَ البحثِ، على أن تكونَ صالحةً مِنَ الناحيةِ الفنيَّة للطباعة. 
 .) A4 ( خمس وعشرين صفحة من الحجم )4-أن لا يزيدَ عدد صفحات البحث على )25

APA  5. يلتزم الباحث في ترتيب وتنسيق المصادر على الصغية
بالعملات  يعادلها  ما  أو   ، عراقيّه دينار  ألف  البالغة )75،000( خمسة وسبعين  المحدَّدة  النشر  أُجُور  بدفعِ  الباحث  يلتزم  6-أن 

الأجنبية. 
7-أن يكونَ البحثُ خاليًا مِنَ الأخطاءِ اللغوية والنحوية والإملائيَّة. 

8-أن يلتزم الباحث بالخطوط وأحجامِها على النحو الآتي: 
 أـ اللغة العربية: نوع الخط )Arabic Simplified( وحجم الخط )14( للمتن. 

 ب ـ اللغة الإنكليزية: نوع الخط ) Times New Roman ( عناوين البحث )16(.  والملخصات )12(
 أما فقرات البحث الأخرى؛ فبحجم )14( . 

9-أن تكونَ هوامش البحثِ بالنظام الأكتروني)تعليقات ختامية( في نهاية البحث. بحجم 12. 
10-تكون مسافة الحواشي الجانبية )2.54( سم،والمسافة بين الأسطر )1( . 

11-في حال استعمال برنامج مصحف المدينة للآيات القرآنية يتحمل الباحث ظهور هذه الآيات المباركة بالشكل الصحيح من 
عدمه، لذا يفضّهل النسخ من المصحف الالكتروني المتوافر على شبكة الانترنيت. 

12-يبلَّغ الباحث بقرارِ صلاحيَّة النشر أو عدمها في مدَّةٍ لا تتجاوز شهرين من تاريخ وصولهِ إلى هيأةِ التحرير. 
لةٍ في مدَّةٍ لا تتجاوزُ )15(  13-يلتزمُ الباحث بإجراءِ تعديلات المحكّهمين على بحثهِ وفق التقارير المرسلة إليهِ وموافاةِ المجلة بنسخةٍ مُعدَّ

خمسة عشر يومًا. 
14-لا يحق للباحث المطالبة بمتطلبات البحث كافة بعد مرور سنة من تاريخ النشر. 

15-لاتعاد البحوث الى أصحابها سواء قبُلت أم لم تقُبل. 
16-تكون مصادر البحث وهوامشه في نهاية البحث، مع كتابة معلومات المصدر عندما يرد لأول مرة. 

17-يخضع البحث للتقويم السري من ثلاثة خبراء لبيان صلاحيته للنشر. 
البحث وفق  يثبت موافقة الأستاذ المشرف على  ما  السابقة جلب  الشروط  العليا فضلًا عن  الدراسات  18-يشترط على طلبة 

النموذج المعتمد في المجلة.
19-يحصل الباحث على مستل واحد لبحثه، ونسخة من المجلة، وإذا رغب في الحصول على نسخة أخرى فعليه شراؤها بسعر 

)15( ألف  دينار.
20-تعبر الأبحاث المنشورة في المجلة عن آراء أصحابها لا عن رأي المجلة. 

21-ترسل البحوث إلى مقر المجلة - دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي بغداد - باب المعظم ( 

 أو البريد الإلكترونيّه:)off reserch@sed.gov.iq( )hus65in@Gmail.com ( بعد دفع الأجور في مقر المجلة 
22-لا تلتزمُ المجلة بنشر البحوث التي تُلُّ بشرطٍ من هذهِ الشروط .

دليل المؤلف ........................................



محتوى العدد )17( المجلد الأول
اسم الباحثعنوانات البحوث صت

18
26
40
50
62
82

116

102

128
146
152

194
178
168

206
216

232

246
264
280
298
314
330
340
 354

2
3
4

8
9
10
11
12
13
14

15

20

22

17

23

18

24
25

19

16

21

5
6

7

البعدُ النّهفسيّه للدّهين عِنْدَ سيجيموند فرويد )1856-1939م(

إستراتيجية الدولة في تحقيق أهداف التنمية المستدامة في العراق 
أدوات تحقيق العدالة الاقتصادية في الاقتصاد الإسلامي

من النشوء الكوني الى تعددية العوالم: تأملات فلسفية 
حدود العلم وامكانات الوعي

البنية السردية في رواية )ردني إليك(لأحمد آل حمدان                    

حركة المقاومة الاسلامية حماس النشأة والتطور  دراسة تاريخية وسياسية 

التنوع البيولوجي في النص القرآني: دراسة مقارنة بين المفهوم الديني  العلمي

لغة الحوار عند الرسل والانبياء

أثر أنموذج ADI في تحصيل مادة الاجتماعيات عند طالبات
 الصف الثالث المتوسط وتنمية تفكيرهن الاحاطي

مشروعية النقد البنيوي في دراسة النص القرآني بين إمكانات التحليل ومحاذير التطبيق

التسول بين الشريعة الإسلامية والقانون العراقي واثره في المجتمع

 البعد العقدي في الزرادشتية والكاكائية دراسة مقارنة في النشأة والعقيدة والتأثير

تطبيق المنهج العرفاني للسيد حيدر الآملي على النص القرآني

المنهج الوظيفي في اللغة العربية المعارف أنُموذجًا

فلسفة العقل عند مفكري الإسلام في القرن الرابع الهجري »ابن سينا« أنُموذجاً 

التطرف الفكري وانعكاساته في الاعمال التشكيلية لطلبة قسم التربية الفنية 

المسؤولية القانونية للأضرار البيئية للنفط

المسؤولية الجزائية عن جرائم المستهلك

 الحملات الاعلامية الرقميةفي تعزيز الوعي بقضايا المجتمع

TranslatingEmotionallyChargedLanguage in Arabic ress
Reports intoEnglish:AFunctionalTranslationApproach

دور الاعلام التربوي في محاربة الشائعات المجتمعية من وجهة نظر
 الهيئات التعليمية والتدريسية

تمثيل صورة المرأة في وسائل الإعلام السمعية البصرية
 دراسة تحليلية في برامج تلفزيونية وإذاعية مختارة

أطر المعالجة الإعلامية للعلاقات العراقية السورية في القنوات الفضائية
 العراقية دراسة تحليلية مقارنة بين قناة الشرقية والعراقية

آراء الامام ابو علي السنجي الاصولية في كتاب البحر المحيط
 في اصول الفقه في الادلة المتفق عليها دراسة مقارنة

التحول في صناعة المحتوى الإعلامي عبر وسائل التواصل
في ظل صعود أدوات الذكاء الاصطناعي

أ.م.د. إخلاص جواد علي مير

أ . د. حمزة محمود شمخي
أ.م. د. أحمد وسام الدين قوام

أ. م. د. أكرم مطلك محمد

أ. م. د. سهاد ساعد صاحب                                  

أ.م.د. وداد جابر غازي

م.د.نضال حسين عبد الرشيد  

م.د. فاطمة جبار كريم

م. د. ميسون محمد علي

م. د. كريم سوادي معين

م. د. وسام مخلف محمد

م. د. أيمن عبد الكريم علي
 م. د. بلال محمد عباس مسهر

الباحثة: رنا عبد الكريم الرديني
أ. د. نظلة أحمد الجبوري
م. م. زيد كريم جاسم
 م. م. أنس حميد مجيد

الباحثة:نبأ غازي عبد المحسن  

م. م. ربى ابراهيم نعمه  

الباحثة: حلا محمد ابراهيم   

م. م. زهراء عبد الهادي  

 الباحثة: زينب علي جمعة 

 Sarah Abdul
Salam Abdullah

م. م. فاطمة مهدي احمـد
م. م. شفاء سلام حميد 

الباحثة: رحمة علي حسين

 م. د. محمد داود سلمان  

م. د. قتيبة خالد صبار  

م.م. عمر إبراهيم أحمد



116

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

التنوع البيولوجي في النص القرآني: دراسة 
مقارنة بين المفهوم الديني والعلمي

م. د. نضال حسين عبد الرشيد السوداني
كلية الإمام الكاظم )عليه السلام( للعلوم الإسلامية الجامعة



117

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

المستخلص:
يشهد مفهوم »التنوع البيولوجي« حضوراً متصاعدًا في الخطاب العلمي المعاصر، نظراً لما يمثله من ركيزة حيوية 
لاستقرار الأنظمة البيئية وصحة الكوكب. غير أن هذا المفهوم، على حداثته الاصطلاحية، يمتد بجذوره إلى منظومة 
القيم القرآنية التي أولت الكائنات الحية – نباتًا، وحيوانًا، وإنسانًا – اهتمامًا بالغًا، بوصفها تجليات مباشرة لإبداع 

الخالق ووحدة النظام الكوني.
تهدف هذه الدراسة إلى استكشاف حضور مفهوم التنوع البيولوجي في النص القرآني، من خلال تحليل دلالات 
الآيات التي تشير إلى تنوع المخلوقات، وظائفها، وأدوارها في التوازن البيئي، ومقارنتها بالمفهوم العلمي المعاصر 
للتنوع البيولوجي. اعتمدت الدراسة على المنهج التحليلي المقارن، مستندة إلى تفسير مدرسة أهل البيت )عليهم 

السلام(، مع توظيف مفاهيم بيئية حديثة لتقريب الفهم بين الديني والعلمي.
وتكشف نتائج البحث أن القرآن الكريم لم يقتصر على ذكر المخلوقات، بل ربط تنوعها بالحكمة الإلهية، وسنّهة 
الاختلاف، وقانون الزوجية، والتناغم بين الكائنات. كما تُظهر الآيات الكريمة أن كل كائن حيّه يؤدي وظيفة دقيقة 
في شبكة الحياة، وهو ما يتقاطع مع النظرية العلمية في التنوع البيولوجي من حيث أهمية التعدد في دعم استدامة 

الحياة.
تلص الدراسة إلى أن القرآن الكريم قدّهم تصوراً سابقًا لعصره في فهم قوانين الطبيعة الحية، مما يوجب على الباحثين 

إعادة قراءة النصوص القرآنية بمنظور علمي يعزز التكامل بين العلم والدين في خدمة البيئة والإنسان.
 الكلمات المفتاحية:التنوع البيولوجي، القرآن الكريم، البيئة، الكائنات الحية، المفهوم العلمي، مدرسة أهل البيت، 

.الزوجية، التوازن البيئي
Abstract:
The concept of »biological diversity« has gained increasing prom-
inence in contemporary scientific discourse due to its essential 
role in maintaining the stability of ecosystems and the health of 
the planet. Despite its modern terminology, this concept finds 
deep roots in the Qur›anic value system, which grants remarkable 
attention to all forms of life—plants, animals, and humans—as di-
rect manifestations of divine creativity and the unity of the cosmic 
order.
This study aims to investigate the presence of the concept of bio-
diversity in the Qur›anic text by analyzing the verses that reference 
the diversity of creatures, their functions, and their roles in main-
taining environmental balance. It further compares the Qur‘anic 
vision with the contemporary scientific understanding of bio-
diversity. The study employs a comparative analytical method 
based on the exegesis of the Ahl al-Bayt )peace be upon them(, 
while also integrating modern ecological concepts to bridge reli-
gious and scientific perspectives.
The findings reveal that the Qur›an not only acknowledges the di-
versity of living beings but also connects this diversity to divine 
wisdom, the principle of difference, the law of pairing, and the 



118

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

harmony among all creatures. These insights align closely with 
scientific theories of biodiversity, especially regarding the impor-
tance of diversity for sustaining life.
The study concludes that the Holy Qur›an presents an advanced, 
timeless understanding of the natural order. It calls upon research-
ers to revisit Qur‘anic verses through scientific lenses that foster a 
harmonious integration of religious teachings and modern envi-
ronmental science for the benefit of both nature and humanity.
 Keyword:Biodiversity, Holy Qur‘an, environment, living organ-
isms, scientific concept, Ahl al-Bayt School, pairing, ecological 

balance
المقدمة:

يشكل التنوع البيولوجي أحد المرتكزات الأساسية في الحفاظ على التوازن البيئي واستمرارية الحياة على كوكب 
الأرض، وقد أولته الدراسات العلمية الحديثة أهمية بالغة ضمن إطار علوم البيئة والتنمية المستدامة. غير أن المتتبع 
للنص القرآني يد أن هذا المفهوم ليس غريبًا عن الوحي الإلهي، بل هو حاضر بوضوح في الآيات التي تصف 
تنوع الخلق، واختلاف الأجناس، والألوان، والأصوات، والوظائف، ضمن نظام متكامل يشهد على وحدة الصانع 
وحكمته وتقديره. ويأتي هذا البحث في سياق قراءة تحليلية مقارنة، تهدف إلى الربط بين المفهوم البيولوجي الحديث 
للتنوع، وما يقدّهمه القرآن الكريم من إشارات تكوينية وأخلاقية، تؤسس لرؤية بيئية متجذّهرة في الوحي، ومنفتحة 

على العلم.
مشكلة البحث

رغم الحضور القوي لفكرة التنوع في النص القرآني، إلا أن الدراسات البيئية الحديثة غالبًا ما تغفل الأبعاد القرآنية 
والدينية لهذا المفهوم، كما أن بعض القراءات التفسيرية التقليدية لم تبرز ارتباط هذه الآيات بالمفاهيم البيئية المعاصرة. 

من هنا تتحدد إشكالية البحث بالسؤال الآتي:
ما مدى انطباق مفهوم »التنوع البيولوجي« في الرؤية العلمية المعاصرة مع ما ورد في القرآن الكريم؟ وكيف يمكن 
تحليل الخطاب القرآني في ضوء هذا المفهوم، بمنهج علمي وتفسيري يراعي خصوصية المدرسة الإمامية ويستأنس 

بمصادر سنية معتدلة؟
أهمية البحث

تبرز أهمية هذا البحث في كونه يسد فجوة بين الحقول التفسيرية والدراسات البيئية، ويعيد توجيه الانتباه إلى أن 
القرآن الكريم لا يخلو من مفاهيم علمية ضمنية يمكن الاستفادة منها في قراءة الواقع البيئي. كما يعزّهز الوعي القرآني 

البيئي، ويبينّه كيف أن النص القرآني يشكّهل مرجعًا حضاريًا لبناء خطاب علمي أخلاقي متكامل.
ضرورة البحث

الواقع البيئي العالمي يشهد تحديات كبرى، تتمثل في انقراض الأنواع، والتغير المناخي، والخلل في التوازن الطبيعي. 
وهذه التحديات تفرض على الخطاب الديني أن ينخرط في المعالجة، لا كخطاب ماضوي، بل كمصدر فاعل في 
ترشيد السلوك البيئي. لذا تأتي ضرورة هذا البحث لتفعيل النص القرآني ضمن مسار البحث العلمي، وتوظيف 

مفاهيمه في دعم القيم البيئية المعاصرة.
منهجية البحث

يعتمد البحث على المنهج التحليلي المقارن، من خلال تحليل آيات مختارة ذات علاقة بالتنوع في الخلق، استنادًا إلى 



119

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

تفاسير معتمدة عند العلماء الامامية ، مثل »الميزان في تفسير القرآن« للعلامة الطباطبائي، و«تفسير نور الثقلين« 
للحويزي، ومقارنتها مع تفاسير لمذاهب اخرى مثل«الدرالمنثور« للسيوطي، و«البرهان في علوم القرآن« للزركشي، 

بغرض استخلاص الرؤية التكاملية التي تربط بين المعنى الديني والمعنى العلمي لمفهوم التنوع البيولوجي.
هيكلية البحث

يتكوّهن البحث من مبحثين رئيسين، يتفرع كل منهما إلى مطلبين:
المبحث الأول: التنوع البيولوجي في القرآن الكريم من منظور تكويني ومعرفي

المطلب الأول: مظاهر التنوع في الخلق في ضوء النص القرآني
المطلب الثاني: البعد المعرفي للتنوع البيولوجي في ضوء الخطاب القرآني
المبحث الثاني:  الرؤية الدينية والعلمية للتنوع البيولوجي: دراسة مقارنة

المطلب الأول: الرؤية القرآنية والحديثية للتنوع البيولوجي.
المطلب الثاني:  مقارنة تحليلية بين الرؤية القرآنية للتنوع البيولوجي والتفسير العلمي الحديث له

المبحث الأول: التنوع البيولوجي في القرآن الكريم من منظور تكويني ومعرفي
يحظى مفهوم التنوع في القرآن الكريم بحضور لافت، ليس فقط بوصفه مظهراً من مظاهر الإعجاز التكويني، بل 
أيضًا كعنصر معرفي وأخلاقي يرتبط بالإنسان والكون في آنٍ واحد. فالخطاب القرآني لا ينحصر في الإشارة إلى 
تعددية المخلوقات على مستوى الأنواع والوظائف، بل يتجاوز ذلك إلى تسليط الضوء على سنن كونية تحكم علاقة 
الإنسان بالطبيعة، وتُحدِّهد موقعه ضمن شبكة الحياة. وفي هذا السياق، تتجلى نظرة الإسلام ـ وخصوصًا في مدرسة 
أهل البيت عليهم السلام ـ إلى التنوع البيولوجي بوصفه دليلًا على التوحيد، ووسيلة للتفكر، وأمانة في عنق الإنسان. 
ومن خلال هذا المبحث، سنقوم بتحليل دقيق للآيات المرتبطة بالتنوع في الخلق، على المستويين الكمي والكيفي، 

لفهم العلاقة بين الجانب التكويني والمضمون المعرفي الذي يرسمه النص القرآني لهذا المفهوم.
المطلب الأول: مظاهر التنوع في الخلق في ضوء النص القرآني

يحمل القرآن الكريم تصوراً فريدًا للتنوع البيولوجي، قائمًا على بعُدين متلازمين: الأول تكويني، يرتبط بالنظام الطبيعي 
الذي أودعه الله في الكون، والثاني معرفي-أخلاقي، يعُزز من وعي الإنسان بموقعه ومسؤوليته في هذا النظام. ومن 
خلال النظر في عدد من الآيات، يتضح أن القرآن يشير إلى تنوع الكائنات الحية، وتعدد صورها، وتمايز وظائفها، 
بوصفها من دلائل عظمة الخالق وعلامات قدرته وتدبيره، كما في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتهِِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ 

وَاخْتِلَافُ ألَْسِنَتِكُمْ وَألَْوَانِكُمْ إِنَّ في ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِّهلْعَالِمِيَن﴾ )الروم: 22(.
تعكس هذه الآية فكرة التنوع ليس على المستوى البشري فقط، بل باعتبارها »آية«، أي علامة كونية تقود إلى 
المعرفة الإلهية، حيث يشير العلامة الطباطبائي إلى أن »الاختلاف المقصود شامل لأصل التكوين والتقدير، لا مجرد 
الصفات الظاهرة«، معتبراً أن هذا التنوع جزء من سنة الله في الخلق )الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، 1997، 

ج16، ص383(.
ويعزز القرآن الكريم هذه النظرة عبر ربطه بين التنوع ووحدة الخلق، كما في قوله تعالى: ﴿وَفي الْأرَْضِ قِطَعٌ مُتَجَاورِاَتٌ 
وَجَنَّاتٌ مّهنْ أَعْنَابٍ وَزرَعٌْ وَنخَِيلٌ صِنـوَْانٌ وَغَيـرُْ صِنـوَْانٍ يُسْقَىٰ بماَءٍ وَاحِدٍ وَنـفَُضّهلُ بـعَْضَهَا عَلَىٰ بـعَْضٍ في الْأكُُلِ﴾ 
)الرعد: 4(. فاختلاف النباتات رغم وحدة الماء والتربة يمثل نوذجًا بيولوجيًا لتنوع الكائنات رغم الاشتراك في البيئة 
العامة، وهو ما ينسجم تمامًا مع ما تؤكده علوم البيئة الحديثة حول التنوع الوراثي والوظيفي ضمن النظام الإيكولوجي 
الواحد )خليفة ،التنوع البيولوجي ومهدداته في الوطن العربي :دراسة في الجغرافيا،2020، ج1،ص 47-45 (.

وعند النظر في تفسير أهل البيت عليهم السلام، نجد تأكيدًا على أن هذا التنوع ليس عبثيًا، بل يمثل قانونًا من قوانين 
الخليقة، كما جاء عن الإمام الصادق عليه السلام في قوله: »إن الله لم يخلق شيئًا إلا وله في الخلق موضع، وله فيه 



120

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

حكمة« )الحر العاملي، وسائل الشيعة، 2009، ج16، ص254(.
كذلك جاء في تفاسير علمائنا الأجلاء أن مفهوم الآية يتجاوز ظاهر التعدد إلى عمق التكامل الوظيفي بين 
الكائنات، وهو ما يعُرف علميًا بـ«التوازن البيولوجي«. فمثلًا، يشير الشيخ مكارم الشيرازي في تفسيره إلى أن 
اختلاف ألوان الأزهار والثمار هو دليل على وجود حكيم أودع في الخلق هذا التنوع الجمالي والغذائي في آنٍ واحد، 

خدمةً للإنسان والبيئة )مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، 2003، ج9، ص271(.
كما تذكر بعض المراجع التفسيرية لمدارس اسلامية اخرى ، يورد السيوطي في تفسيره للآية قوله: »واختلاف 
ألسنتكم وألوانكم، أي ما أنتم عليه من تنوع، دليل على أنه خالق مختار« )السيوطي، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، 

2001، ج6، ص387(.
 وهو نفس الاتجاه الذي ذهب إليه الزركشي حين أشار إلى أن تعدد المخلوقات يعُدّه من »وجوه الإعجاز العقلي 

الذي يدعو للتفكر لا مجرد النظر« )الزركشي، البرهان في علوم القرآن، 2004، ج2، ص411(.
ولا يقتصر التنوع في القرآن على النباتات أو البشر، بل يتعداه إلى عالم الحيوان، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ 
في الْأرَْضِ وَلَا طاَئرٍِ يَطِيُر بجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أمَُمٌ أمَْثاَلُكُم﴾ )الأنعام: 38(، حيث يؤكد النص القرآني أن هذه الكائنات 
ليست مجرد موجودات، بل »أمم« لها أنظمتها وتراكيبها البيئية. ويرى الشيخ الحويزي في تفسير »نور الثقلين« أن 
استخدام لفظ »أمم« يدل على وجود انتظام وسلوك فطري يعلها جديرة بالاعتبار والتأمل )الحويزي، نور الثقلين، 

1422هـ، ج2، ص268(.
من جهة أخرى، يُلاحظ أن القرآن أشار إلى تنوع الأطعمة والثمار بوصفها نعمة ومنّهة على الإنسان، وهي أيضًا 
مظاهر للتنوع البيولوجي، كما في قوله تعالى: ﴿ينُبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرعَْ وَالزَّيـتُْونَ وَالنَّخِيلَ وَالْأعَْنَابَ وَمِن كُلّه الثَّمَراَتِ﴾ 
)النحل: 11(. وتبرز هنا القيمة الغذائية والدوائية لهذا التنوع، وهو ما تطابقه العلوم البيئية والغذائية الحديثة تمامًا.

ولعلّه من أبرز دلالات هذا المطلب أن القرآن لا يقدّهم التنوع في سياق الإعجاز الخلقي فقط، بل في إطار مسؤولية 
الإنسان تجاه بيئته، كما في قوله تعالى: ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ في الْبَرّه وَالْبَحْرِ بماَ كَسَبَتْ أيَْدِي النَّاسِ﴾ )الروم: 41(. وهو 
ما يشير إلى أن فقدان التنوع نتيجة السلوك الإنساني السلبي، هو شكل من أشكال »الفساد البيئي«، ويعني ضمنًا 

وجوب الحذر من الإضرار بتوازن الخلق.
وفي ضوء ما تقدم، يتبين أن القرآن الكريم وضع أسسًا متكاملة للتعامل مع التنوع البيولوجي، باعتباره مظهراً إلهيًا، 

ومسؤولية بشرية، وسبيلاً للمعرفة، والتأمل، والتكامل، والتزكية.
المطلب الثاني: البعد المعرفي للتنوع البيولوجي في ضوء الخطاب القرآني

يعُد البعد المعرفي للتنوع البيولوجي في القرآن الكريم من الجوانب المحورية التي تجمع بين العلم والدين، بحيث يتجاوز 
مجرد الإشارة إلى التعدد في المخلوقات إلى تكوين منظومة معرفية أخلاقية وروحية تعُزز فهم الإنسان للعالم وواجبه 
تجاهه. فالقرآن، وفق منهج أهل البيت عليهم السلام، لا يعرض التنوع البيولوجي كمعلومة علمية بحتة، بل كآية 

قرآنية تنطوي على حكم ومعانٍ ترتبط بالفطرة الإنسانية، والحكمة الإلهية، والتكامل الكوني.
يتضح ذلك من خلال العديد من الآيات التي تدعو الإنسان إلى التدبر والتفكر، ومنها قوله تعالى: ﴿أفَـلََا تنَظرُُونَ 
إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ﴾ )الغاشية: 17(، وقوله: ﴿إِنَّ في خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنّـَهَارِ لَآيَاتٍ 
لِأوُلي الْألَْبَابِ﴾ )آل عمران: 190(. هذه الآيات لا تكتفي بعرض التنوع كظاهرة، بل ترفعه إلى مرتبة الدلالة على 

وحدة الخلق وحكمة الخالق، وتحث على سلوك معرفي يعزز التقوى والوعي البيئي.
يرى العلامة الطباطبائي أن هذه الآيات تمثل مدخلًا لفهم الكون كمنظومة متكاملة تحمل رسائل أخلاقية وروحية، 
وأن التدبر فيها ينمي المعرفة التي تتجاوز حدود العلم التجريبي إلى معرفة قلبية وروحية )الطباطبائي، الميزان في 
تفسير القرآن، 1997، ج16، ص427(. وهو ما يؤكده الإمام الخميني عندما يقول: »إن القرآن يربط بين العلم 



121

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

والتقوى، ولا يفصل بين المعرفة المادية والروحية، لأن الحقيقة واحدة« )الخميني، البصائر، 1380هـ، ص210(.
وفي هذا السياق، يفُهم التنوع البيولوجي ليس فقط بوصفه مجموعة من الحقائق البيئية، بل كرمز إلى وحدة الخلق 
وتعدد مظاهر القدرة الإلهية، ما يعزز رؤية شاملة تربط الإنسان بالكون بطريقة روحية ومسؤولة. كما أشار الشيخ 
محمد حسين فضل الله إلى أن »فهم التنوع البيولوجي في القرآن يب أن يرافقه وعي بالبعد الأخلاقي الذي 
يفرضه على الإنسان مسؤولية الحفاظ على هذا التنوع باعتباره أمانة إلهية« )فضل الله، من وحي القرآن، 

2006، ج18، ص150(.
علاوة على ذلك، يحث الخطاب القرآني على الاستفادة من هذا البعد المعرفي عبر الدعوة إلى التفكر العلمي والمراقبة 
الميدانية لما حول الإنسان، حيث يقول تعالى: ﴿قُلِ انْظرُُوا مَاذَا في السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ﴾ )يونس: 101(. وهذا 

التأكيد على النظر والتدبر يشكل دعوة صريحة لاستكشاف التنوع البيولوجي كجزء من دراسة النظام الكوني.
وقد برز في تفاسير أهل البيت عليهم السلام تأكيدهم على أن المعرفة القرآنية للكون ترتكز على الجمع بين البُعدين 
الظاهري والباطني، بحيث تكون الرؤية علمية قائمة على الإيمان، تؤدي إلى فهم عميق لأسباب التنوع، كما في تفسير 
الفيض الكاشاني الذي يقول: »الكون يظهر في ظاهره كثرة وتعدد، ولكن باطنه وحدة وإرادة واحدة، وهذا هو سر 

التنوع والتكامل في الخلق« )الفيض الكاشاني، الصافي في تفسير القرآن، 1385هـ، ج3، ص295(.
وفي المنظور العلمي الحديث، يدرك علماء البيئة أن التنوع البيولوجي يمثل قاعدة الاستقرار للنظم البيئية، حيث 
تضمن تعددية الأنواع والوظائف قدرة البيئة على مقاومة التغيرات والتحديات، وهو ما ينسجم مع الآيات التي 
تؤكد على حكمة الخالق في خلق هذا النظام الدقيق والمتكامل )النجار، الإعجاز العلمي في القرآن الكريم، 2014، 

ج1، ص230(.
كما أن الربط بين المعرفة والتنفيذ الأخلاقي، وهو ما يُظهره الخطاب القرآني في مواضع عديدة، يبرز من خلال قوله 
تعالى: ﴿وَلَا تـفُْسِدُوا في الْأرَْضِ بـعَْدَ إِصْلَاحِهَا﴾ )الأعراف: 56(، ما يدل على أن الوعي بالتنوع البيولوجي يب 
أن يتبعه العمل على الحفاظ عليه، مع التأكيد على أن الفساد في الأرض ينجم عن الإهمال والتعدي على هذا التنوع 

)مغنية، التفسير الكاشف، 1982، ج4، ص220(. 
ويؤكد الإمام علي عليه السلام على هذا الجانب المعرفي-العملي بقوله: »الناس صنفان إما أخ لك في الدين أو 
نظير لك في الخلق« )نهج البلاغة، الخطبة 26(، في إشارة إلى ارتباط الإنسان بالكائنات الأخرى في شبكة الحياة، 

وتحمل مسؤولية أخلاقية تجاهها.
وفقا لما ورد في بعض مصادر التفسير العامة، فقد أكد الإمام السيوطي أن التفكر في التنوع المخلوق هو باب من 
أبواب العلم النافع، الذي يدعو الإنسان إلى الخشوع والاعتبار )السيوطي، الدر المنثور، 2001، ج5، ص357(.

 وكذلك ذهب الزركشي إلى أن التفكر في الآيات الكونية من أهم وسائل تعزيز المعرفة الصحيحة التي ترتقي 
بالإنسان إلى مستوى الوعي البيئي )الزركشي، البرهان في علوم القرآن، 2004، ج1، ص182(.

وفي ضوء ذلك، يتبين أن البعد المعرفي للتنوع البيولوجي في القرآن الكريم، حسب منهج أهل البيت عليهم السلام، 
يتداخل مع البعد الروحي والأخلاقي، ليؤسس لفهم متكامل يشجع الإنسان على البحث العلمي المراقب، والتدبر 

الإيماني، مع الالتزام بالحفاظ على التوازن البيئي، باعتباره تعبيراً عن توحيد الخالق ورحمته بالحياة.
ويؤُكّهد الخطاب القرآني على أن المعرفة التي يحصل عليها الإنسان من التدبر في مظاهر التنوع البيولوجي ليست مجرد 
علم نظري، بل هي مدخل مسؤولية أخلاقية وعبادة تقرب العبد إلى خالقه. يقول تعالى: ﴿وَلَا تـفُْسِدُوا في الْأرَْضِ 
بـعَْدَ إِصْلَاحِهَا﴾ )الأعراف: 56(، وهو تحذير من العبث والتدمير الذي يؤدي إلى فساد البيئة والنظام البيولوجي، 

الأمر الذي يعني وجوب المحافظة على التنوع كجزء من صيانة النظام الإلهي.
ويبرز هذا المعنى في أقوال أهل البيت)عليهم السلام(، حيث قال الإمام الصادق)عليه السلام(: »كل ما في 



122

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

الأرض لله، والإنسان خليفة في أرضه، فمن أفسد فيها فقد خالف أمر الله« )الكليني، الكافي، 1407هـ، ج2، 
ص178(.

 وهذا يوضح أن الوعي البيئي هو من صميم الوعي الديني، وأن التدبر القرآني في التنوع البيولوجي يرتبط ارتباطاً 
وثيقًا بمسؤولية الإنسان في حفظ الأرض.

كما يشير الشيخ محمد حسين فضل الله إلى أن »الحفاظ على البيئة والتنوع الحيوي هو جزء من الإيمان والعمل 
الصالح، لأن الله خلق الكون بمقتضى نظام متكامل يب ألا يعبث به الإنسان« )فضل الله، من وحي القرآن، 

2006، ج18، ص163(.
في ضوء هذا، يمكن القول إن البعد المعرفي في القرآن الكريم يشكل قاعدة صلبة للفهم البيئي الذي يربط بين الإدراك 
العلمي والواجب الأخلاقي، مع تعزيز الروحانية، إذ يدعو الإنسان إلى أن يكون عالِمًا ومؤمنًا في آن واحد، يعمل 

على الحفاظ على تنوع الخلق بوعي واهتمام.
وهكذا، يمع الخطاب القرآني بين العلم والتقوى، والمعرفة والعمل، ليقدم نوذجًا متكاملاً يستند إلى التنوع 

البيولوجي كآية إلهية، ووسيلة لإظهار حكمة الله، ومنطلق لمسؤولية الإنسان تجاه البيئة والحياة.
المبحث الثاني: الرؤية الدينية والعلمية للتنوع البيولوجي: دراسة مقارنة

يمثل التنوع البيولوجي أحد أهم المظاهر الكونية التي عكست عمق الإرادة الإلهية، وجمال الخلق، ودقّهة التوازن الذي 
يحكم علاقة الكائنات ببعضها وبالبيئة التي تحتضنها. وقد أولى القرآن الكريم عناية فائقة بهذا الجانب، ليس فقط 
كإشارة إلى القدرة الإلهية، وإنا كمقوم من مقومات إعمار الأرض وتحقيق التوازن البيئي والاجتماعي. وفي مقابل 
ذلك، فإن العلم الحديث، من خلال بحوثه البيولوجية والإيكولوجية، قد توصّهل إلى اكتشافات دقيقة حول أهمية 

التنوع البيولوجي في حفظ التوازن البيئي، وتحقيق الأمن الغذائي، وضمان بقاء الإنسان والكائنات الأخرى.
إلا أن اللافت في هذا السياق أن التصور القرآني للتنوع البيولوجي لم يكن بعيدًا أو مفصولًا عن ما توصّهل إليه العلم، 
بل قدّهمه منذ قرون في إطار تشريعي توجيهي يلُزم الإنسان بحماية النظام البيئي والاحترام لمكوناته. من هنا، يتضح 
أن هناك تقاطعًا كبيراً بين الرؤية الدينية )القرآنية والحديثية( وبين النتائج التي توصّهل إليها العلماء في المجال البيولوجي، 

مما يفتح الباب واسعًا أمام التأمل في وحدة المعرفة الإلهية والكونية.
يهدف هذا المبحث إلى دراسة مقارنة بين الرؤية الدينية للتنوع البيولوجي كما وردت في القرآن الكريم وأحاديث أهل 
البيت )عليهم السلام(، وبين الرؤية العلمية التي تبلورت عبر دراسات البيولوجيا الحديثة. وسيتضمن هذا المبحث 

مطلبين:
المطلب الأول: الرؤية القرآنية والحديثية للتنوع البيولوجي.

لقد عني القرآن الكريم عناية فائقة بإبراز مظاهر التنوع في مخلوقات الله تعالى، فجعل منها دليلاً على عظمة الخالق، 
وعلى دقة النظام الإلهي في الخلق، وعلى التكامل بين مكونات الكون. وهذا التنوع لم يكن عرضيًا، بل يحمل 

دلالات عميقة في البناء الكوني والغاية الوجودية، مما يشكل بعُدًا بيئيًا وبيولوجيًا متجذراً في النص القرآني.
فالقرآن الكريم يفتح أمام الإنسان نافذة للتأمل في تعدد أصناف النباتات والحيوانات، وتنوع الألوان والطعوم 

والروائح، والتمايز في الخلق بين البشر، والاختلاف بين الألسن والثقافات. يقول تعالى:
﴿وَمِنْ آيَاتهِِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ وَاخْتِلَافُ ألَْسِنَتِكُمْ وَألَْوَانِكُمْ إِنَّ في ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِّهلْعَالِمِيَن﴾ )الروم: 22(.

هذه الآية تشير إلى بعُد بيولوجي وإنساني واجتماعي في آنٍ واحد، فاختلاف الألسن والألوان، هو من سنن الله 
تعالى في الخلق، ويؤكد وجود نظام تنوع دقيق لا عبث فيه.

وقد بينَّ الإمام الصادق )عليه السلام( أن لكل خلق غاية، ولكل كائن حكمة في وجوده، فقد روي عنه: »ما 
خلق الله شيئًا إلا وفيه وجه من وجوه الحكمة، ولو فُقد لاضطرب النظام« )الكليني، الكافي، 1407هـ، ج1، 



123

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

ص98(. ومن هذا المفهوم يتبين أن مظاهر التنوع البيولوجي إنا هي تجلّه لحكمة الله في تدبير الكون. ومن مظاهر 
هذا التنوع ما ورد في قوله تعالى:﴿وَهُوَ الَّذِي أنَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فأََخْرَجْنَا بِهِ نـبََاتَ كُلّه شَيْءٍ فأََخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِراً 
نخُّْرجُِ مِنْهُ حَبًّا مُّتـرَاَكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طلَْعِهَا قِنـوَْانٌ دَانيَِةٌ وَجَنَّاتٍ مّهنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيـتُْونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيـرَْ مُتَشَابِهٍ﴾ 

)الأنعام: 99(.
تؤكد هذه الآية أن التنوع ليس فقط في النوع النباتي، بل حت في الصفات الجزئية كالشكل والطعم والرائحة رغم 

اشتراك النباتات في أصل النمو والعنصر المائي، وهذا التنوع البيولوجي يمنح الأرض خصوبةً وغنى في الموارد.
ومن هذا المنظور، فقد أفاض المفسرون  في تحليل أبعاد هذا التنوع، مثل ما جاء عن العلامة الطباطبائي في تفسيره 
»الميزان«، إذ يشير إلى أن هذا التنوع في النبات، يشير إلى قانون التكوين الذي يحكم الخليقة، وهو النظام الذي 
يتجلى فيه الإعجاز الإلهي ويفرض على الإنسان الاعتراف بوحدانية الخالق )الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، 

1417هـ، ج7، ص105(.
كما أن القرآن الكريم لفت أنظار البشر إلى تنوع الكائنات الحية في الماء، إذ قال تعالى: ﴿وَمِنْ كُلّه شَيْءٍ خَلَقْنَا 

ُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مّهن مَّاءٍ﴾ )النور: 45(. زوَْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذكََّرُونَ﴾ )الذاريات: 49(، وقال أيضًا: ﴿وَاللَّ
فالزوجية، وتعدد الكائنات، وتنوعها البيولوجي داخل الماء، له دلالات بيئية عظيمة. وهو ما أشار إليه الشيخ ناصر 
مكارم الشيرازي في تفسيره »الأمثل« بأن هذا التنوع هو أحد أوجه الرحمة الإلهية، الذي يُظهر قدرة الخالق على 
بثّه الحياة في الماء وإخراج أصناف لا تحصى من الأحياء )مكارم الشيرازي، تفسير الأمثل، 1421هـ، ج11، 

ص212(.
أما التنوع في الحيوانات، فقد جاء في قوله تعالى: ﴿وَمَا ذَرأََ لَكُمْ في الْأرَْضِ مُختَْلِفًا ألَْوَانهُُ﴾ )النحل: 13(، فاختلاف 
ألوان الحيوانات وأشكالها وأدوارها البيئية كلها من آيات الله تعالى. وقد أشار الإمام علي )عليه السلام( في نهج 
البلاغة إلى دقة خلق الحيوانات، فقال: »أتَـرََى صُنـعًْا لَا صَانِعَ لَهُ، أمَْ أنَْتَ خُلِقْتَ مِنْ غَيْرِ خَالِقٍ؟!« )نهج البلاغة، 

خطبة 185(، 
دالاً على أن هذا التنوع هو ناتج عن قصد إلهي بالغ في الحكمة. وقد أشار بعض العلماء   إلى هذا المفهوم، ومنهم 
فخر الدين الرازي في تفسيره، حيث اعتبر أن اختلاف الخلق في الألوان والألسن والهيئات، هو آية عظيمة على 

البعث والخلود )الرازي، التفسير الكبير، 1420هـ، ج25، ص43(.
وفي ضوء ما تقدم، يتضح أن القرآن الكريم تناول التنوع البيولوجي بنظرة شمولية دقيقة، لا من باب الإعجاز العلمي 
فقط، بل من باب الهداية والتأمل والربط بين النظام الكوني والعقيدة التوحيدية. وهذا يبين أن الرؤية القرآنية سبقت 
كثيراً من النظريات العلمية الحديثة التي اهتمت بالتنوع البيولوجي وأهميته للحفاظ على التوازن البيئي واستدامة 

الحياة.
المطلب الثاني: مقارنة تحليلية بين الرؤية القرآنية للتنوع البيولوجي والتفسير العلمي الحديث له

لقد أولى القرآن الكريم مسألة التنوع البيولوجي اهتمامًا بالغًا، حيث قدّهم رؤية شاملة لخلق الكائنات الحية وتنوعها، 
مرتبطة بمقاصد إلهية سامية تتجاوز البُعد البيئي المحض، لترتبط بمفاهيم التوحيد، والتدبير الإلهي، والتكامل بين 
المخلوقات. أما التفسير العلمي الحديث للتنوع البيولوجي، فقد ركّهز على الجوانب البيئية والوظيفية للكائنات الحية، 

في سياق التطور والنظام البيئي.
إن المقارنة بين الرؤيتين تبينّه أن القرآن الكريم لم يكن نصًا بيئيًا علميًا بمفهومه التجريبي، بل هو نصّه هادٍ يربط 
الحقائق الكونية بالغاية الإلهية، بينما العلم الحديث يعتمد على المنهج التجريبي والملاحظة الدقيقة دون الإحالة إلى 

الغاية الإلهية.
ففي الرؤية القرآنية، يعُتبر التنوع في الكائنات دليلاً على وحدة الخالق، قال تعالى: ﴿ومن آياته خلق السماوات 



124

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين﴾ ]الروم: 22[، فالاختلاف في الألسن والألوان 
يشير إلى التنوع البيولوجي في الإنسان، وكذلك قال سبحانه: ﴿وفي الأرض قطعٌ متجاوراتٌ وجنّهاتٌ من أعناب 
وزرع ونخيل صنوان وغير صنوان يسقى بماءٍ واحد ونفضل بعضها على بعض في الأكل إن في ذلك لآيات لقوم 

يعقلون﴾ ]الرعد: 4[.
وقد علّهق الإمام الصادق )عليه السلام( على هذه الآيات في تفسيره لبعض تلامذته، بأن في ذلك دلالة على عظمة 
الخالق الذي فرّهق الخلق في الصورة واللون والهيئة دون أن يتبدّهل جوهر لخلق أو يختلف مسار الفطرة. فالتنوع ليس 

اعتباطاً، بل هو مظهر من مظاهر التدبير الرباني المحكم )االصدوق ، علل الشرائع، 1404هـ، ج2، ص85(.
وعند ملاحظة التفسير العلمي، نجد أن العلماء يعُرّهفون التنوع البيولوجي بأنه »تنوع الكائنات الحية في الأنواع 
والأنظمة البيئية والصفات الوراثية«، وهو ضروري لاستمرار الحياة والتوازن البيئي )جمعة، مدخل الى التنوع 
البيولوجي ، 2021، ص47(. ومع أنّه هذه الرؤية دقيقة ومبنية على الرصد والتجريب، إلا أنها تفتقر إلى الغاية 

العُلوية التي يُبرزها القرآن الكريم.
كما بينّه بعض علماء الإمامية مثل العلامة الطباطبائي )قدس سره( أن آيات الخلق في القرآن ترشد إلى حكمة 
وجودية وراء هذا التنوع، وليس مجرد الظاهرة بحد ذاتها، فالتنوع لا يفُهم في النصوص القرآنية إلا في سياق 
»التسخير« و«الآيات« والاختلاف المفضي إلى المعرفة«، قال في الميزان: »إنّه في اختلاف الخلق آية لمن تدبر 
ووعى، لأنه اختلاف منظم لا عبث فيه، وكل جزء فيه يؤدي وظيفة متقنة لخدمة نظام الحياة العام« )الطباطبائي، 

الميزان في تفسير القرآن ، 1417هـ، ج12، ص195(.
ومن هنا تظهر نقاط التلاقي والافتراق: نقطة التلاقي لتلاق  كلا الرؤيتين تعترفان بوجود التنوع البيولوجي وأهميته 

في استمرار الحياة.
نقطة الافتراق: الرؤية القرآنية تضيف البُعد التوحيدي والغاية الوجودية، بينما التفسير العلمي يظل محصوراً في الإطار 

التجريبي البيئي.
كما يشير السيد عبد الأعلى السبزواري إلى أن في تنوع الخلق تكليفًا معرفيًا للإنسان، يدعوه إلى التأمل في دقائق 
الصنعة ودقة النظام، مما يفتح له بابًا للهداية )االسبزواري ، مواهب الرحمن في تفسير القرآن ، 1416 هـ، ج4، 

ص223(.
وقد أشار الإمام علي )عليه السلام( إلى عظمة الخلق في قوله: »ألا ينظرون إلى صغير ما خلق، كيف أحكم خلقه 
وأتقن تركيبه« ) الشريف الرضي ، نهج البلاغة، الحكمة 185(، وهو ما يؤكد على ضرورة النظر العقلي والتأملي 

في ظواهر التنوع ضمن منظومة معرفية إلهية.
إنّه المقارنة بين المفهوم البيولوجي الحديث للتنوع البيولوجي وبين المفهوم الديني المستند إلى النص القرآني تكشف 
عن أوجه التلاقي والتمايز بين العلم والدين في تفسير ظاهرة الخلق والتنوع في الكائنات الحية، وتؤكد في الوقت نفسه 

على شمولية النص القرآني وسبقه في الإشارة إلى كثير من المفاهيم التي اكتشفها العلم لاحقًا.
ففي المفهوم البيولوجي، يشير التنوع البيولوجي إلى التباين في الكائنات الحية على مستويات الجينات والأنواع 
والأنظمة البيئية، ويعُدّه هذا المفهوم محوراً في علوم البيئة، إذ ينُظر إليه كأساس لاستقرار النظم الحيوية واستدامة الحياة 
على الأرض )النعيمي، علم الاحياء البيئي ، 2020، ص. 88(. ويعرّهفه علماء الأحياء بأنه »اختلاف الكائنات 
الحية التي تتواجد في بيئات معينة وتشمل كل الكائنات الدقيقة والنباتية والحيوانية وتفاعلها مع محيطها الحيوي« 

)عبد المنعم، المدخل إلى علم البيئة، 2019، ص. 143(.
أما في المفهوم الديني المستند إلى القرآن الكريم، فإنّه التنوع البيولوجي يفُهم على أنه مظهر من مظاهر القدرة الإلهية، 
ودليل على الإبداع الرباني في الخلق، وهو جزء من منظومة كونية متكاملة تدل على التوحيد وتهدف إلى تحقيق 



125

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

التوازن البيئي والروحي معًا. قال تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتهِِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ وَاخْتِلَافُ ألَْسِنَتِكُمْ وَألَْوَانِكُمْ﴾ 
]الروم: 22[، وفي هذا النص إشارة إلى تنوع البشر واختلاف خصائصهم كجزء من مشيئة الله وسننه في الخلق. 
كما يؤكد القرآن أن كل الكائنات أممٌ مثل بني آدم، حيث قال سبحانه: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ في الْأرَْضِ وَلَا طاَئرٍِ يَطِيُر 

بجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أمَُمٌ أمَْثاَلُكُمْ﴾ ]الأنعام: 38[.
إنّه أحد أوجه التمايز بين المفهومين هو أنّه العلم ينطلق من الملاحظة والتجريب لفهم آلية التنوع، في حين ينطلق 
الدين من مبدأ العقيدة والتسليم بقدرة الله المطلقة، لكنه لا يتناقض مع المعرفة العلمية بل يحتضنها ضمن منظومة 
مقاصدية. وقد أشار الإمام الصادق )عليه السلام( إلى عمق هذه الحقيقة بقوله: »تفكَّروا في خلق الله ولا تفكروا 

في الله، فإن التفكير في خلق الله يزيد في الإيمان« )الكليني، الكافي ، 1429هـ، ج1، ص135(.
كما أنَّ التنوع البيولوجي في النظرية العلمية يوُظَّف غالبًا لأغراض بيئية واقتصادية وإنائية، بينما في القرآن الكريم 
ينُظر إليه من زاوية أوسع تشمل البعد التربوي والأخلاقي، حيث يدلّه على ضرورة احترام الحياة بجميع صورها. ويعُدّه 
الحفاظ على البيئة بكل ما فيها من تنوع مسؤولية إنسانية وتكليفًا شرعيًا، استنادًا إلى قوله تعالى: ﴿وَلا تـفُْسِدُوا في 
الْأرَْضِ بـعَْدَ إِصْلاحِهَا﴾ ]الأعراف: 56[، وهو ما ينسجم مع دعوات العلماء المعاصرين لحماية التنوع البيولوجي 

من مخاطر الانقراض والتلوث.
ويؤكد السيد الطباطبائي ان كل أشكال الحياة في الأرض هي جزء من نظام محكم يدلّه على الخالق، ويشير إلى أن 
وظيفة الإنسان في هذا الكون لا تقتصر على الاستفادة من الموجودات، بل تمتد إلى حمايتها وصيانتها، لأنّه الإنسان 

خليفة الله في الأرض )الطباطبائي، 1417الميزان في تفسير القرآن ، هـ، ج8، ص220(.
وقد نبّهه عدد من العلماء إلى أن التنوع البيولوجي في القرآن لا يعُرض بوصفه مفهومًا علميًا بحتًا، بل يدُمج في سياق 
الهداية والتربية العقائدية. فمثلاً، تعدد الألوان والثمار والمخلوقات في قوله تعالى: ﴿وَمِنَ الْجبَِالِ جُدَدٌ بيِضٌ وَحُمْرٌ 
مُختَْلِفٌ ألَْوَانـهَُا﴾ ]فاطر: 27[ لا يفُهم فقط كظاهرة جيولوجية أو بيولوجية، بل كأداة للتأمل في جمال الخلق ودقة 

النظام الإلهي.
وبهذا، تتضح العلاقة التكاملية بين المفهومين، حيث يكشف العلم عن أسرار التنوع وسبله، ويبين الدين حكمته 
وغايته. ومن هنا، يكون التكامل بين المعرفة الدينية والعلمية مدخلًا ضروريًا لمعالجة القضايا البيئية والأخلاقية التي 

يفرزها العالم المعاصر.
الخاتمة:

يظهر من خلال هذه الدراسة أن القرآن الكريم قد تناول موضوع التنوع البيولوجي بعمق شمولي ، يمع بين 
الاشارات الكونية ، والدلالات العقدية ، والوظائف البيئية ، إذ عرض النص القرآني هذا التنوع بوصفه مظهراً من 
مظاهر التدبير الالهي ، ودعوة للتفكر في شبكة الحياة،ومسؤولية اخلاقية تقع على عاتق الانسان بصفته خليفة في 

الأرض.
لقد كشفت الآيات محلّه الدراسة عن أن تعدّهد المخلوقات ليس عبثاً، بل يخضع لمنظومة متكاملة من السنن الإلهية 
التي تضمن  توازن الحياة  واستمرارها. وهذا ما يؤكد أنّه القرآن الكريم لم يتناول الموضوع من زاوية إعجازية فحسب، 

بل قدّهمه كمرتكز حضاري وأخلاقي يدعو إلى حماية البيئة والارتقاء بالوعي البشري.
أما العلم الحديث ، فقد توصل إلى نتائج  بيولوجية وبيئية  تقترب في  جوهرها  من  المفاهيم القرآنية، لكنه يفتقر 
غالباً إلى البعد الغائي والأخلاقي الذي  يميز الطرح الديني. وهنا يتجلى التكامل بين الوحي والعقل ، حيث يوفر 

القرآن إطاراً قيمياً  للتعامل مع البيئة، بينما تسهم الدراسات العلمية في كشف الآليات والنتائج.
إنّه الاستئناس بأحاديث أهل البيت)عليهم السلام ( أغنى هذا التصور القرآني، من خلال ربطهم بين احترام 

الكائنات والسمو الروحي للإنسان، مما يعل من المحافظة على التنوع الحيوي أمراً تعبديًا، لا بيئيًا فقط.



126

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

وعليه، فإن دمج الرؤية القرآنية بالتفسير الروائي والتحليل العلمي يفتح افاقاً جديدة لبناء خطاب بيئي متجذر 
في العقيدة، ومنفتح على مستجدات العلم الحديث، بما يلّهبي حاجة العصر، ويحقق التوازن بين الإيمان والمعرفة في 

خدمة الإنسان والطبيعة.
النتائج :

1. القرآن الكريم قدّهم تصوّهراً سبق العلم في الإشارة إلى تعدّهد المخلوقات وتنوّهع أشكالها ووظائفها، حيث ذكر الطير، 
والحيوان، والنبات، والكائنات البحرية والبرية، وربطها بعظمة الخالق ووحدة النظام الكوني.

2. الرؤية القرآنية للتنوع البيولوجي ليست مادية فقط، بل شاملة، تجمع بين الإعجاز العلمي والهداية الإيمانية، مما 
يمنحها بعداً أخلاقياً غائباً في كثير من النظريات العلمية الحديثة.

3. أحاديث أهل البيت )عليهم السلام( أكدت على صون الحياة الطبيعية واحترامها، وبيّهنت أن العبث بها يؤدي 
إلى اختلال في التوازن البيئي وغضب إلهي، وهو ما يتقاطع مع نتائج الدراسات البيئية اليوم.

4. العلم الحديث يؤكد أهمية التنوع البيولوجي في حفظ النظم البيئية، لكنه يفتقد إلى الدوافع الدينية التي تحفّهز 
الإنسان على التفاعل الأخلاقي مع الكائنات، في حين أن القرآن يعل من حماية البيئة عبادة.

5. عدم إدراك المجتمعات الإسلامية لأهمية المفهوم القرآني للتنوع البيولوجي أدى إلى ضعف في السياسات البيئية، 
وازدياد مظاهر التلوّهث والانقراض والتدهور البيئي.

التوصيات:
1. دمج المفاهيم القرآنية حول التنوع البيولوجي في المناهج التعليمية، من رياض الأطفال حت الدراسات الجامعية، 

لتعزيز الوعي البيئي المرتبط بالقيم الدينية.
2. توظيف خطب الجمعة والمنابر الدينية لنشر ثقافة احترام البيئة والكائنات الحية، اعتماداً على الآيات القرآنية 

وأحاديث أهل البيت )عليهم السلام(.
3. الاستفادة من علوم البيئة الحديثة لتفسير النصوص الدينية المتعلقة بالطبيعة، وعقد ندوات علمية تجمع بين 

المختصين في علوم القرآن وعلوم الحياة.
4. إطلاق حملات توعية مجتمعية بالتعاون بين المؤسسات الدينية والبيئية، لترسيخ مفهوم »الإنسان الخليفة« 

المسؤول عن حفظ التنوع الحيوي.
5. تشجيع الباحثين على تقديم دراسات مقارنة بين المفاهيم البيئية الحديثة والنصوص الإسلامية، لتقديم حلول 

متكاملة تنطلق من الدين والعقل والعلم معًا.
6. الضغط على صنّهاع القرار لتبني سياسات تحترم التنوع البيولوجي وتحميه، استناداً إلى مبادئ الشريعة الإسلامية 

وحقوق الكائنات.
7. إنشاء مراكز دراسات قرآنية بيئية، متخصصة في استخراج الدلالات البيئية من النصوص الشرعية، وتقديم 

مشاريع بحثية ومجتمعية تسهم في الارتقاء بالوعي البيئي.
8. حثّه وسائل الإعلام على تسليط الضوء على الجوانب البيئية في النصوص الدينية، عبر برامج توعوية 

ومسابقات تثقيفية تستهدف كافة فئات المجتمع.
  المصادر والمراجع 

• القرآن الكريم 
1. العاملي، علي النمازي. )1996(. مستدرك سفينة البحار )ط. 1، ج. 3، ص. 221(. قم: مؤسسة النشر الإسلامي.

2. الجزائري، نعمة الله. )2006(. الأنوار النعمانية )ط. 2، ج. 1، ص. 215(. بيروت: مؤسسة الأعلمي.
3. الحويزي، عبد علي بن جمعة. )2007(. تفسير نور الثقلين )ط. 3، ج. 1، ص. 148(. قم: مؤسسة أهل البيت عليهم 

السلام لإحياء التراث.



127

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

4. الخوئي، أبو القاسم. )1992(. البيان في تفسير القرآن )ط. 1، ص. 122(. قم: دار الزهراء.
5. الصفار، محمد بن الحسن. )1983(. بصائر الدرجات )ط. 1، ص. 59(. قم: مكتبة آية الله المرعشي.

6. الطبرسي، فضل بن الحسن. )1993(. مجمع البيان في تفسير القرآن )ط. 1، ج. 2، ص. 344(. بيروت: مؤسسة الأعلمي.
7. الطباطبائي، محمد حسين. )1991(. الميزان في تفسير القرآن )ط. 5، ج. 3، ص. 280(. بيروت: مؤسسة الأعلمي.
8. العياشي، محمد بن مسعود. )2001(. تفسير العياشي )ط. 2، ج. 1، ص. 231(. طهران: مكتبة العلمية الإسلامية.

9. القمي، علي بن إبراهيم. )1984(. تفسير القمي )ج. 1، ص. 207(. قم: دار الكتاب.
10. المجلسي، محمد باقر. )1983(. بحار الأنوار )ط. 2، ج. 59، ص. 261(. بيروت: دار إحياء التراث العربي.

11. المفيد، محمد بن محمد. )1413هـ(. أوائل المقالات )ط. 1، ص. 55(. قم: مؤتمر الشيخ المفيد.
12. الموسوي، حسن زاده. )1999(. الإنسان الكامل في القرآن )ط. 1، ص. 97(. قم: دار النشر الإسلامية.
13. الناصري، جلال الدين. )2008(. الدين والعلم الحديث: تأملات قرآنية )ص. 143(. بيروت: دار الهادي.

14. نصري، عبد الكريم. )2010(. التفسير العلمي للقرآن الكريم: دراسة في المنهج والضوابط )ط. 1، ص. 89(. 
دمشق: دار الفكر.

15. السيوطي، جلال الدين. )1997(. الدر المنثور في التفسير بالمأثور )ط. 1، ج. 4، ص. 142(. القاهرة: دار 
الكتب المصرية.

16. الزركشي، بهاء الدين. )1998(. البرهان في علوم القرآن )ط. 2، ج. 1، ص. 211(. القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية.
17. الطنطاوي، مصطفى. )1985(. في ظلال القرآن )ط. 1، ج. 1، ص. 177(. القاهرة: دار المعارف.

18. الشيخ الأنصاري، محمد حسن. )1990(. الرسائل )ط. 1، ص. 66(. النجف: دار الأضواء.
19. السيستاني، علي. )2005(. الفقه على المذاهب الأربعة )ط. 3، ج. 1، ص. 122(. النجف: مكتبة المرتضى.

20. الشيخ الصدوق، محمد بن علي. )1987(. الإعتقاد )ط. 1، ص. 150(. قم: دار المحدث.
21. الشيخ الطوسي، محمد بن الحسن. )1990(. تفسير التبيان )ط. 1، ج. 3، ص. 254(. النجف: دار الحكمة.

22. المظفر، محمد حسين. )1992(. علوم القرآن )ط. 1، ج. 2، ص. 321(. بيروت: دار الطليعة.
23. الصدر، محمد باقر. )1985(. المدرسة القرآنية )ط. 1، ص. 210(. قم: دار النشر الإسلامية.

24. الطباطبائي، محمد حسين. )1997(. الميزان في تفسير القرآن )ط. 1، ج. 10، ص. 320(. بيروت: مؤسسة الأعلمي.
25. الطبري، محمد بن جرير. )1998(. تفسير الطبري )ط. 1، ج. 3، ص. 145(. بيروت: دار الكتب العلمية.

26. الكليني، محمد بن يعقوب. )1407هـ(. الكافي )ط. 2، ج. 1، ص. 90(. طهران: دار الكتب الإسلامية.
27. الصدوق، محمد بن علي. )1412هـ(. من لا يحضره الفقيه )ط. 1، ج. 2، ص. 180(. قم: مكتبة آية الله العظمى.

28. المفيد، محمد بن محمد. )1411هـ(. الرسائل )ط. 1، ص. 110(. قم: دار الكتب الإسلامية.

29. البحراني، ميرزا محمد باقر. )1995(. العقائد )ط. 1، ص. 78(. بيروت: دار الكتب العلمية.
30. الأميني، محمد رضا. )1990(. الغدير )ط. 2، ج. 3، ص. 459(. بيروت: دار الأضواء.

31. الخوئي، محمد تقي. )1988(. الفروع )ط. 1، ج. 2، ص. 210(. النجف: مكتبة الطوسي.
32. الصافي، محمد بن علي. )1995(. تفسير الصافي )ط. 1، ج. 3، ص. 254(. قم: مكتبة الإسلامية.

33. الكاظمي، عبد الجليل. )2001(. التفسير الموضوعي للقرآن الكريم )ط. 1، ص. 112(. بغداد: دار الحكمة.
34. الصدوق، محمد بن علي. )1410هـ(. الأمالي )ط. 1، ص. 135(. قم: دار الثقافة الإسلامية.

35. الجواهري، محمد رضا. )1994(. تفسير الميزان )ط. 1، ج. 5، ص. 271(. بيروت: دار الهادي.
36. الميداني، عبد الله. )2000(. شرح نهج البلاغة )ط. 2، ج. 4، ص. 340(. النجف: دار الشؤون الثقافية.

37. البلاغي، محمد. )1998(. علوم القرآن )ط. 1، ج. 2، ص. 189(. القاهرة: دار المعارف.
38. الشيخ النوري، محمد جواد. )1987(. تفسير الكاشف )ط. 4، ج. 1، ص. 212(. قم: دار القرآن الكريم.

39. الشيرازي، ناصر مكارم. )2010(. تفسير الأمثل )ط. 2، ج. 5، ص. 77(. قم: دار الإسلام.
40. فضل الله، محمد حسين. )2006(. من وحي القرآن )ط. 1، ج. 18، ص. 124(. بيروت: دار الملاك.

41.جمعة ، احمد حسن ، 2021 ، مدخل إلى التنوع البيولوجي ،)ص 47( .القاهرة : دار الفكر العربي .42. خليفة ، سعيد 
.)2020( التنوع البيولوجي ومهدداته في الوطن العربي : دراسة في الجغرافيا . )ج1 ، ص 45-47( بيروت: دار المعرفة .

43. عبد المنعم ، حسن )2019( المدخل إلى علم البيئة ، )ص143( عمان :دار الصفاء.
44.النجار ، محمد سعيد ، )2014( الاعجاز العلمي في القرآن الكريم.)ج1،ص230( .دمشق: دار العلوم الانسانية .

45. النعيمي ، هيثم .)2020( . علم الاحياء البيئي .)ص 88( عمان :دار المسيرة .



364

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

Al-Thakawat Al-Biedh Maga-

Website address 
White Males Magazine 

Republic of Iraq
 Baghdad / Bab Al-Muadham 

Opposite the Ministry of Health 
Department of Research and Studies 

Communications 
managing editor

07739183761
P.O. Box: 33001 

International standard number 
 ISSN 2786-1763 
Deposit number 

 In the House of Books and Documents 
)1125(

 For the year 2021
e-mail
Email

off reserch@sed.gov.iq 
hus65in@gmail.com



365

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

general supervisor
Ammar Musa Taher Al Musawi

Director General of Research and Studies Department
editor

Mr. Dr. fayiz hatu alsharae
managing editor

Hussein Ali Mohammed Al-Hasani
Editorial staff

Mr. Dr. Abd al-Ridha Bahiya Dawood
Mr. Dr. Hassan Mandil Al-Aqili

Prof. Dr. Nidal Hanash Al-Saedy
a.m.d. Aqil Abbas Al-Rikan
a.m.d. Ahmed Hussain Hai

a.m.d. Safaa Abdullah Burhan
Mother. Dr.. Hamid Jassim Aboud Al-Gharabi

Dr. Muwaffaq Sabry Al-Saedy
M.D. Fadel Mohammed Reda Al-Shara

Dr. Tarek Odeh Mary
M.D. Nawzad Safarbakhsh

Prof. Noureddine Abu Lehya / Algeria
Mr. Dr. Jamal Shalaby/ Jordan

Mr. Dr. Mohammad Khaqani / Iran
Mr. Dr. Maha Khair Bey Nasser / Lebanon


