
  
  

 اسم مشتق من الذكوة  وهي الجمرة الملتهبة والمراد بالذكوات 
الربوات البيض  الصغيرة المحيطة  بمقام  أمير المؤمنين علي بن أبي 

طالب}عليه السلام{
شبهها لضيائها وتوهجها عند شروق الشمس عليها لما فيها

موضع  قبر علي بن أبي طالب }عليه السلام{
من الدراري المضيئة 

ثلاثة  وهي  الأرض،  من  المرتفع  وهي  ملتهبة  جمرات  النجف{فكأنها  }در 
مرتفعات صغيرة نتوءات  بارزة  في أرض الغري وقد سميت الغري باسمها، وكلمة 
ا موضع عبادته  ا موضع خلوته أو إنهّه بيض لبروزهاعن الأرض.وفي رواية إنهّه
وفي رواية أخرى في رواية المفضل عن الإمام الصادق }عليه السلام{قال: 
قلت:يا سيدي فأين يكون دار المهدي ومجمع المؤمنين؟ قال:يكون ملكه 
بالكوفة، ومجلس حكمه جامعها وبيت ماله ومقسم غنائم المسلمين 

مسجد السهلة وموضع خلوته الذكوات البيض

الله 

ه 
الل

اكبر 

بر 
اك



إشارة إلى كتاب وزارة التعليم العالي والبحث العلمي / دائرة البحث والتطوير
 المرقم 5049 في 2022/8/14 المعطوف على إعمامهم 

المرقم 1887 في 2017/3/6
 تعُدّه مجلة الذكوات البيض مجلة علمية رصينة ومعتمدة للترقيات العلمية. 



الله 

ه 
الل

اكبر 

بر 
اك

 العدد ) 17(
 السنة الثالثة المجلد الأول

جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م



رقم الإيداع في دار الكتب والو ثائق )1125( 
 ISSN 2786-1763   الرقم المعياري الدولي

ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ 

 العدد )17( السنة الثالثة جمادى الآخرة 1446 هـ تشرين الأول 2025 م

رئيس التحرير 
أ.د. فائز هاتو الشرع 

مدير التحرير 
حسين علي محمد حسن الحسني 

هيأة التحرير 
أ.د. عبد الرضا بهية داود 
أ.د. حسن منديل العكيلي 
أ.د.نضال حنش الساعدى

أ.د. حميد جاسم عبود الغرابي
أ.م.د. فاضل محمد رضا الشرع 
أ.م.د. عقيل عباس الريكان 

أ.م.د. أحمد حسين حيال
أ.م .د. صفاء عبدالله برهان 
م.د.موفق صبرى الساعدى 

م.د.طارق عودة مرى 
م.د. نوزاد صفر بخش 

هيأة التحرير من خارج العراق
أ.د.نور الدين أبو لحية / الجزائر 

أ.د. جمال شلبي/ الاردن 
أ.د. محمد خاقانى / إيران 

أ.د. مها خير بك ناصر / لبنان 

عمار موسى طاهر الموسوي
مدير عام دائرة البحوث والدراسات

       التدقيق اللغوي 
       م.د. مشتاق قاسم جعفر

الترجمة الانكليزية    
  أ.م.د. رافد سامي مجيد

2 م
02

ل 5
لأو

ن ا
شري

- ت
 هـ 

14
46

رة 
لآخ

ى ا
حماد

ثة 
لثال

نة ا
لس

1( ا
7(

دد 
الع



ــــــــــــــ غلاف العدد ــــــــــــــ 

الله 

له 
ال

اكبر 

بر 
اك

الله 

له 
ال

اكبر 

بر 
اك

العنوان الموقعي 
مجلة الذكوات البيض 

جمهورية العراق
 بغداد /باب المعظم 
مقابل وزارة الصحة 

دائرة البحوث والدراسات 
الاتصالات 
مدير التحرير

07739183761
صندوق البريد / 33001 

الرقم المعياري الدولي 
 1763-2786 ISSN 

رقم الإيداع 
 في  دار الكتب والوثائق)1125(

 لسنة 2021
البريد الالكتروني

إيميل

 off reserch@sed.gov.iq   
   hus65in@gmail.com2 م

02
ل 5

 الأو
شرين

 - ت
1 هـ

44
رة 6

الآخ
دى 

 حما
ثالثة

نة ال
 الس

)17
دد )

الع



1-أن يتسم البحث بالأصالة والجدّهة والقيمة العلمية والمعرفية الكبيرة وسلامة اللغة ودقة التوثيق. 
2- أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على:  

أـ عنوان البحث باللغة العربية .
ب ـ اسم الباحث باللغة العربي، ودرجته العلمية وشهادته.

ت ـ بريد الباحث الإلكتروني.
ث ـ ملخصان: أحدهما باللغةِ العربية والآخر باللغةِ الإنكليزية.
ج ـ تدرج مفاتيح الكلمات باللغة العربية بعد الملخص العربي.

3-أن يكونَ مطبوعًا على الحاسوب بنظام) office  Word(  2007 أو 2010( وعلى قرص ليزري مدمج )CD( على 
شكل ملف واحد فقط )أي لا يُزَّأ البحث بأكثر من ملف على القرص( وتزُوَّد هيأة التحرير بثلاث نسخ ورقية وتوضع الرسوم أو 

الأشكال، إن وُجِدت، في مكانِها منَ البحثِ، على أن تكونَ صالحةً مِنَ الناحيةِ الفنيَّة للطباعة. 
 .) A4 ( خمس وعشرين صفحة من الحجم )4-أن لا يزيدَ عدد صفحات البحث على )25

APA  5. يلتزم الباحث في ترتيب وتنسيق المصادر على الصغية
بالعملات  يعادلها  ما  أو   ، عراقيّه دينار  ألف  البالغة )75،000( خمسة وسبعين  المحدَّدة  النشر  أُجُور  بدفعِ  الباحث  يلتزم  6-أن 

الأجنبية. 
7-أن يكونَ البحثُ خاليًا مِنَ الأخطاءِ اللغوية والنحوية والإملائيَّة. 

8-أن يلتزم الباحث بالخطوط وأحجامِها على النحو الآتي: 
 أـ اللغة العربية: نوع الخط )Arabic Simplified( وحجم الخط )14( للمتن. 

 ب ـ اللغة الإنكليزية: نوع الخط ) Times New Roman ( عناوين البحث )16(.  والملخصات )12(
 أما فقرات البحث الأخرى؛ فبحجم )14( . 

9-أن تكونَ هوامش البحثِ بالنظام الأكتروني)تعليقات ختامية( في نهاية البحث. بحجم 12. 
10-تكون مسافة الحواشي الجانبية )2.54( سم،والمسافة بين الأسطر )1( . 

11-في حال استعمال برنامج مصحف المدينة للآيات القرآنية يتحمل الباحث ظهور هذه الآيات المباركة بالشكل الصحيح من 
عدمه، لذا يفضّهل النسخ من المصحف الالكتروني المتوافر على شبكة الانترنيت. 

12-يبلَّغ الباحث بقرارِ صلاحيَّة النشر أو عدمها في مدَّةٍ لا تتجاوز شهرين من تاريخ وصولهِ إلى هيأةِ التحرير. 
لةٍ في مدَّةٍ لا تتجاوزُ )15(  13-يلتزمُ الباحث بإجراءِ تعديلات المحكّهمين على بحثهِ وفق التقارير المرسلة إليهِ وموافاةِ المجلة بنسخةٍ مُعدَّ

خمسة عشر يومًا. 
14-لا يحق للباحث المطالبة بمتطلبات البحث كافة بعد مرور سنة من تاريخ النشر. 

15-لاتعاد البحوث الى أصحابها سواء قبُلت أم لم تقُبل. 
16-تكون مصادر البحث وهوامشه في نهاية البحث، مع كتابة معلومات المصدر عندما يرد لأول مرة. 

17-يخضع البحث للتقويم السري من ثلاثة خبراء لبيان صلاحيته للنشر. 
البحث وفق  يثبت موافقة الأستاذ المشرف على  ما  السابقة جلب  الشروط  العليا فضلًا عن  الدراسات  18-يشترط على طلبة 

النموذج المعتمد في المجلة.
19-يحصل الباحث على مستل واحد لبحثه، ونسخة من المجلة، وإذا رغب في الحصول على نسخة أخرى فعليه شراؤها بسعر 

)15( ألف  دينار.
20-تعبر الأبحاث المنشورة في المجلة عن آراء أصحابها لا عن رأي المجلة. 

21-ترسل البحوث إلى مقر المجلة - دائرة البحوث والدراسات في ديوان الوقف الشيعي بغداد - باب المعظم ( 

 أو البريد الإلكترونيّه:)off reserch@sed.gov.iq( )hus65in@Gmail.com ( بعد دفع الأجور في مقر المجلة 
22-لا تلتزمُ المجلة بنشر البحوث التي تُلُّ بشرطٍ من هذهِ الشروط .

دليل المؤلف ........................................



محتوى العدد )17( المجلد الأول
اسم الباحثعنوانات البحوث صت

18
26
40
50
62
82

116

102

128
146
152

194
178
168

206
216

232

246
264
280
298
314
330
340
 354

2
3
4

8
9
10
11
12
13
14

15

20

22

17

23

18

24
25

19

16

21

5
6

7

البعدُ النّهفسيّه للدّهين عِنْدَ سيجيموند فرويد )1856-1939م(

إستراتيجية الدولة في تحقيق أهداف التنمية المستدامة في العراق 
أدوات تحقيق العدالة الاقتصادية في الاقتصاد الإسلامي

من النشوء الكوني الى تعددية العوالم: تأملات فلسفية 
حدود العلم وامكانات الوعي

البنية السردية في رواية )ردني إليك(لأحمد آل حمدان                    

حركة المقاومة الاسلامية حماس النشأة والتطور  دراسة تاريخية وسياسية 

التنوع البيولوجي في النص القرآني: دراسة مقارنة بين المفهوم الديني  العلمي

لغة الحوار عند الرسل والانبياء

أثر أنموذج ADI في تحصيل مادة الاجتماعيات عند طالبات
 الصف الثالث المتوسط وتنمية تفكيرهن الاحاطي

مشروعية النقد البنيوي في دراسة النص القرآني بين إمكانات التحليل ومحاذير التطبيق

التسول بين الشريعة الإسلامية والقانون العراقي واثره في المجتمع

 البعد العقدي في الزرادشتية والكاكائية دراسة مقارنة في النشأة والعقيدة والتأثير

تطبيق المنهج العرفاني للسيد حيدر الآملي على النص القرآني

المنهج الوظيفي في اللغة العربية المعارف أنُموذجًا

فلسفة العقل عند مفكري الإسلام في القرن الرابع الهجري »ابن سينا« أنُموذجاً 

التطرف الفكري وانعكاساته في الاعمال التشكيلية لطلبة قسم التربية الفنية 

المسؤولية القانونية للأضرار البيئية للنفط

المسؤولية الجزائية عن جرائم المستهلك

 الحملات الاعلامية الرقميةفي تعزيز الوعي بقضايا المجتمع

TranslatingEmotionallyChargedLanguage in Arabic ress
Reports intoEnglish:AFunctionalTranslationApproach

دور الاعلام التربوي في محاربة الشائعات المجتمعية من وجهة نظر
 الهيئات التعليمية والتدريسية

تمثيل صورة المرأة في وسائل الإعلام السمعية البصرية
 دراسة تحليلية في برامج تلفزيونية وإذاعية مختارة

أطر المعالجة الإعلامية للعلاقات العراقية السورية في القنوات الفضائية
 العراقية دراسة تحليلية مقارنة بين قناة الشرقية والعراقية

آراء الامام ابو علي السنجي الاصولية في كتاب البحر المحيط
 في اصول الفقه في الادلة المتفق عليها دراسة مقارنة

التحول في صناعة المحتوى الإعلامي عبر وسائل التواصل
في ظل صعود أدوات الذكاء الاصطناعي

أ.م.د. إخلاص جواد علي مير

أ . د. حمزة محمود شمخي
أ.م. د. أحمد وسام الدين قوام

أ. م. د. أكرم مطلك محمد

أ. م. د. سهاد ساعد صاحب                                  

أ.م.د. وداد جابر غازي

م.د.نضال حسين عبد الرشيد  

م.د. فاطمة جبار كريم

م. د. ميسون محمد علي

م. د. كريم سوادي معين

م. د. وسام مخلف محمد

م. د. أيمن عبد الكريم علي
 م. د. بلال محمد عباس مسهر

الباحثة: رنا عبد الكريم الرديني
أ. د. نظلة أحمد الجبوري
م. م. زيد كريم جاسم
 م. م. أنس حميد مجيد

الباحثة:نبأ غازي عبد المحسن  

م. م. ربى ابراهيم نعمه  

الباحثة: حلا محمد ابراهيم   

م. م. زهراء عبد الهادي  

 الباحثة: زينب علي جمعة 

 Sarah Abdul
Salam Abdullah

م. م. فاطمة مهدي احمـد
م. م. شفاء سلام حميد 

الباحثة: رحمة علي حسين

 م. د. محمد داود سلمان  

م. د. قتيبة خالد صبار  

م.م. عمر إبراهيم أحمد



8

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

البعدُ النّهفسيّه للدّهين عِنْدَ سيجيموند فرويد 
)1856-1939م(

أ. م. د. إخلاص جواد علي مير
وزارة التربية/المديرية العامة للتربية في محافظة بغداد /الرصافة الثالثة



9

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

المستخلص:
إن سعي الإنسان نحو تحقيق كماله في وجوده الحيوي من خلال الحكم بالعدل على الحقائق التي يواجهها في 
عمله، والذي يرتبط بتفاعله مع أبناء جنسه، يدفعه للتفكير في مسألة الصدق في المعاشرة. يسعى بذلك إلى 
تجسيد ماهيته في وجوده من خلال التأمل في كونه صورة لخالقه. وهذا ما حفزنا على التأمل في الدين من منظور 
بعض الفلاسفة والمفكرين المعاصرين، مثل سيغموند فرويد، الذي تناول العلاقة بين الدين وسلوك الفرد من 

خلال تعريفات توضح المفاهيم المرتبطة بذلك. 
يتناول المبحث الأول تاريخ نشأة الدين وتطوره كما رآه فرويد، حيث استعرض العلاقة بين الدين والوهم، 

وكذلك العلاقة بين الدين والعصاب الوسواسي للفرد، والعصاب المستقل والفردي للدين. 
أما المبحث الثاني، فقد تناول أهداف الدين وغاياته في مقاصد الفرد والجماعة، كما قيدها فرويد، وناقش 
سبل تحقيقها ونقدها في مجموعة من المضامين. وفي النهاية، استعرضنا النتائج التي أسفرت عنها تلك المضامين.

الكلمات المفتاحية: فرويد، الدين، الطوطم، الوهم.
Abstract:
Man›s quest to achieve his perfection in his vital existence 
through fair judgment of the facts he faces in his work, which 
is linked to his interaction with his fellow human beings, 
prompts him to think about the issue of honesty in social in-
teraction. He thus seeks to embody his essence in his existence 
by contemplating that he is an image of his Creator. This is 
what motivated us to contemplate religion from the perspec-
tive of some contemporary philosophers and thinkers, such as 
Sigmund Freud, who addressed the relationship between re-
ligion and individual behavior through definitions that clarify 
the concepts associated with that.
The first section deals with the history of the emergence and 
development of religion as Freud saw it, where he reviewed 
the relationship between religion and illusion, as well as the re-
lationship between religion and the individual›s obsessive neu-
rosis, and the independent and individual neurosis of religion.
As for the second section, it addressed the goals and purposes 
of religion in the purposes of the individual and the group, as 
Freud restricted them, and discussed ways to achieve them and 
criticize them in a group of contents. Finally, we reviewed the 
results that resulted from those contents.

.Keywords: Freud, religion, totem, illusion
المقدمة:

ممّها لايمكن تجاهله، أَنَّ الإنسان، مُنْذُ بدايّهة استقراره في مكانه، أو بيئته، على التباين قد وجه انتباهه إلى 



10

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

الكون، والحياة، وذانك الميدانين هما محور نشوء ما عُرف بفلسفة الوجود، ولعلّه ذلك قد نضجَ في العصر 
فقرنوا  الطّهبيعة،  مرجعها  من ظواهر  يدور حولهم  ما  إلى تحري  العصر  ذلك  فلاسفة  إِنشغل  إذ  اليونانيّه، 
ذلك بتفسيرات وتجليات غيبيّهة، وبما قُدّهر إلى ربطهم بين فلسفتي الدّهين والوجود، وضرورة معرفة الأمور 
أو الأحوال الغيّهبية، والميتافيزيقيّهة، واستمر ذلك الطرح حتّه العصور الوسطى بمساعي المفكرين، لأياد 
مناقشاتهم،  المسألة في  لتلك  المسلمين  الفلاسفة  انتبه  وقد  للكون هو الله،  منظم  بوجود  وأدلة  براهين، 
لمسوغات البعث، وثنائية )الحياة، والموت(، وفيما تأمّهلوه، وفكروا به. وذلك ما يفضي إلى أنَّ الفلسفة لم 
تهمل الجوانب الدينيّهة. إذ إِنَّ هناك سُبلًا، وحقائق في الدّهين، لايمكن إدراكها، ومعرفتها، إلاَّ بالرّهجوع إلى 
العقل. فيما قدّهره ابن رُشد )ت520 ھ()الزركلي، 1984م، ص316-317 ( ولمّها عُرف بقوله:«الحكمة 
أخت الشّهريعة من الرّهضاعة« ولكنَّ الحديث عن الدّهين في المقاربات الفلسفيّهة المعاصرة، والتيّه تسامت 
على مظهر الحياة الحديثة، نتيجة التّهطورات التيّه تمخضت عن تطوّهر ميادين العلوم في كلّه مضاربه، ومنافعه، 
السّهبق في توخيها، وطلبها، من  للغرب قصب  المختلفة، ففرضَتْ ماكان  الفلسفيّهة  وبخاصة في الجوانب 
خلال تيارات متباينة، ومختلفة، كان من بينها المقاربات التحليليّهة للدين في رأي سيجيموند فرويد )ت 
ينية عند البشر، من جانب وهمي في نظره المجرد عن  1939م( والتيّه عالج من أجلها فيما رأى الظاهرة الدّه
، والذّهين عَرَروا عنه من زوايا  التّهطبيق، وذلك ما أبعده عن عدم اعتقاده بما ذكره أصحاب التّهيار الوضعيّه
دراستهم للمجتمع الإنسانيّه على ضوء ما قدروه من ظواهر، تفضي إلى الكشف عن ماهيتها، بتفسيرها، 
ينيّهة، بمنظار غيبيّه، وبأرجاعها إلى  وضرورة الترّهكيز على المرحلة اللاّههوتيّهة التيّه أدت إلى النّهظر في الظواهر الدّه
النّهظرة السّهلوكية، فيما يتمثل بالاهتمام بالإنسان، ومجتمعه، الذي لايمكن لهُ أنْ يعيش بمعزلٍ عن ذلك، 
لِإنَّ الدّهين، هو الذي يفرض القوانين، والتّهنظيمات الاجتماعيّهة، وفيما سُمّهي بالطوطم)1()ثويني، 2018م، 
ص42 (. وما قرّهره فرويد حين رأى أَنَّ الميل الجنسي للمرأة، هو الأكثر واقعيّهة في الاستحواذ على مشاعر 
أبناء الُأسرة الواحدة، أو الشّهعيرة، والقبيلة فنشأت تداعيات الدّهين الأولى، بما إنبعث من تولدات لمغبة 
قتل الأبناء لأبيهم، وتأنيب الضمير، بالحزن عليه، واستمرار ذلك في الوجود الإنسانيّه، فجاء البحث في 
التّهعريفات بمضمونات عديدة لمكوناته في الكلام على البعد النفّهسيّه للدين عند )سيجيموند فرويد( والذّهي 
إِفرازات الحضارات الإنسانيّهة، وقيمها، فكّهلما  نتاجات  تقرر في مضامينه برأي فرويد: أنَّ الأديان: هي 
كانت الحضارات أكثر إِتصالًا بالعقل، ومناراته الأشعاعيّهة، كلّهما يتمُّ التخلّهي عن الدّهين، وأوهامه. ولهذا 
قررنا محتويات البحث في مسارين: الأوّهل: تاريخ نشأة الدّهين، وتطوره عَبـرَْ ماقررّهه فرويد. ومن خلال جملة 

من التّهوضيحات لما رآه فرويد من:
1- صلة الدّهين بالوهم. بكونه منتج من منتجات الدّهين، وما يمكن له أنْ يتسع شيئاً، فشيئاً لوجود تجاذب 

بينه، وبـيَْنَ زيادة إيمان الفرد.
الفرد،  يتبناها  الدّهين مرض يمثل مرجعيّهة فكريّهة، ونفسية  . بكون  الوسواسيّه الدّهين بالعصاب  2- وصلة 

ويستند عليها دائماً، وأبداً، ولابدَُّ من معالجتها. عبر ما قرّهره في:
3- العصاب المستقل، والفرديّه للدّهين، وضرورة عيش الفرد في عصاب مستقل عن الجماعة، وذلك من 
خلال التّهحليل النّهفسيّه في طريقة فكريّهة تفُضي إلى الإيحاء بمسارات التّهداعيّه الحرُُّ بافتراض أنَّ السّهلوك هو 
من نتائج الصّهراع بـيَْنَ مكونات الشّهخصيّهة الإنسانيّهة وفيما أقره فرويد من مضمونات في مسارات الكلام 
على الدّهين، والمبحث الثّهاني، أهداف الدّهين، وغاياته في مقاصد الفرد، والجماعة، فيما حدّهده فرويد ، وسبل 
ا لها صلة بما قرّهره المفكرون، والباحثون، الغربيون  ذلك، ووسائله، ونقدها في جملة آراء، وأفكار رأيْتُ أنهَّ
والشرّهقيون، ولاسيَّما علماء الإسلام. وبعد كلّه ما تقدّهم، جاءت الخاتمة والنّهتائج ليلقيان الضوء على ما 



11

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

جاء في البحث من مدلولات قد تلتقي في إِضافة معارف فكريّهة. بمقاربات مجانبة، أو منافية لما طرحه فرويد 
في نظرته للدين.

التعريف بمضمونات البحث و محتوياته )البُعد النّهفسيّه للدّهين عند سيجيموند فرويد(
إِنَّ فهم الظواهر الدينيّهة في العصر الحاضر، يتطلب تحديد مضامين ما تفضي إليه كلّه مرتكزاتها، ومسارات 
فالبـعُْدُ أصلًا ضد  المعاني:  إدراك  بغية  الألفاظ،  أُرجع مدلولات أصول  أَنْ  إليه، ولذلك رأيت  تدعو  ما 
ا ذلك يعتمد الاستعمال المكاني، أو الزّهماني أو غيرهما فيقال:  القرب. وليس لهما دلالتان محدّهودتان، وإِنَّ
 

ۢا
لَا ضَلَٰ تعالى:)ضَلُّواْ  قوله  مثل  في  المعقول  المعنوي  وفي  الأكثر،  وهو  المحسوس،  الماديّه  الاستعمال  في 

بعَِيدًا( )النِّهسَاء :167(ھ، أيّه إِنَّ الذّهين كفروا بدين الإسلام وجمعوا بـيَْنَ الكفر والظلم فظلموا النبيّه )ھ( 
لتكذيبه قد ابتعدوا عن الحقْ لجمعهم بين الضلال والإضلال) شبر، 2007م، ص153(. وكذلك قال 
سبحانه:)أُوْلَٰئِٓكَ يـنَُادَوۡنَ مِن مَّكَانِۭ بعَِيد()فُصّهلَت : 44(، أيّه هم كمن ينادى من بعيد لايسمع، ولايفهم 
النداء)شبر،2007م، ص530(، وذانك المعنيين يفضيان إلى الدلالة المشاعة حديثاً في » إِتساع المدى« 
العربية،  اللغة  العمليّهة، والعقليّهة )الاصفهاني، 2011م، ص133()مجمع  الفرد  لمجريات الإفادة لمساعي 
1989م، ص56(. ومن أجل تسليط الضّهوء على تلك الظّهاهرة، وما يدور حولها من طقوس، ومسارات 
لمعاني، ورموز دينيّهة عند سيجيموند فرويد، وما رآه من أفكار وطرحها عن الدين جاء كلاميّه بـعَْدَ كُلّه ما 
ۡـعَام  تقدّهم على مضامين النفّهس: والتيّه هي الرّهوح في الدلالة القرآنيّهة: بقوله جلَّ وعلا:)أَخۡرجُِوٓاْ أنَفُسَكُمُھ(الأنَ
:(أيّه: لنقبضها أو خلصوها من العذاب)شبر، 2007م، ص188(، فالنفس هي الرّهيح الدّهاخل والخارج 
المبدأ  أو  الفِكْر والحياة.  مَبْدأ  إذاً  الفم والمنخر«)الاصفهاني، 2011م، ص818(. فهي  البدّهن من  في 
الرّهوحي المقابل للمادة، أو التجزئة التقليدّهية للوجود الإنسانيّه بـيَْنَ مادة، وروح، أو نفس وجسد، لاتتّهفق 
للنَّظْرة الحلوليّهة، إذا صحَّ أَنَّ النّهفوس تتكون من وحدات: ليست متشابهة  والوحدة بـيَْنَ الله والعالم طبقاً 
في صفاتها المميزة، لَأنَّ التّهجريد خداع وحيلة عقليّهة، توضح ما يرُاد في الحقيقة، لأيّهة مدلولات، كما تضع 
القيم، أو تفرز الصّهعوبات التيّه يمكن أنْ تجابه أيّهة أهداف يسعى إليها إِنسان ما أو مفكر يقصدها)خالد، 
1974م، ص280()مندور‘ 1944م، ص92(، ورأيْتُ أنّهه حين اتسعت الأفكار الفلسفيّهة، وتشعبت، 
الحقائق  عن  الكشف  من  عليه  سارت  وفيما  الوجوديّهة،  مياديّهنها  في  الإنسانيّهة  العلوم  تطوّهرت  ثَّ  ومِنْ 
الشّهاخصة في خلق الإنسان، أنبرت طائفة من المفكرين في العالم إلى دراسة تلك الحقائق دراسات موضوعيّهة، 
وعلميّهة أحياناً من خلال ما طرحته من مناهج، ومقاربات خاصة، وبأفكارٍ جديدة على وفق منظوراتها 
المعاصرة، قد تضع لمقاربات نظريّهة، جعلت كلّه ما يدور في بوتقات المجتمعات، تمثل ظواهر تحتاج إلى 
دراسة، وتمحيص بغض النّهظر عن قداستها، أَو عدم خضوعها لأبداء الآراء، والمناقشات فجاءت تلك 
الدّهراسة عن رأي سيجيموند فرويد)2(، ومقاصده في الدّهين بكونه القانون الاجتماعيّه الذّهي يعتمد عليه 
تسيير شؤون الجماعات البشريّهة، ولما رآه في: أَنَّ الإنسان حيوان متدين في نظريتّهه عن التّهحليّهل النفسيّه 
للدّهين، والمتّهدين)Albert,N.D,p.145(. لَأنَّ عيش الإنسان في بدايات وجوده في جماعات، أو 
قطعان بشريّهة بدائية جعل من الضروريّه التفكير في ذلك العيش، فرأت الدّهين منظماً للاستقرارها. ولَأنَّ 
محاولة البحث، أو تلخيص مفاضات المقاربات النّهفسيّهة لما طرحه فرويد، ليس بالأمر السّههل، والهين، وذلك 
م، مازال يثير الكثير  على وفق سعة أَرث نظري تركه ذلك المفكر، لَأنَّ ما طرحه من آراء، إلى حدّه هذهِ الأياّه
من التّهعجب، والدّههشة عند المتأملين والمختصين في علم النّهفس الاجتماعي، والأمراض العصابيّهة وغيرهما 
من العلوم. فيُعدّه ما أطرحهُ هو غيضُ من فيض، لَأنَّ ما يقرّهر مِنْ رأي فرويد بدعوة أَنَّ الدّهين، حقيقة نفسيّهة 
وبصفته عصاب جماعي أَصاب البشريّهة بعامة. بسبب، أو بنتيجة تاريخيّهة وتراكمات نفسيّهة تحتاج إلى تأمّهل، 



12

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

ولهذا رأيْتُ أَنَّ البحث ينبغي أَنْ يسير فيما أدركته وحددته: في مبحثين: الأوّهل: تاريخ نشأة الدّهين وتطوره 
عَبـرَْ ما قررّهه فرويد. والثّهاني أهداف الدّهين وغاياته في مقاصد الفرد والجماعة، وسبل ذلك، ووسائله ونقدها 

في جملة مضمونات، وبمنجز فكريّه متواضع.
المبحث الأوّهل: تاريخ نشأة الدين، وتطوّهره عَبـرَْ ما قررّهه فرويد

، أَنَّ المتبّهصر في الفكر قد ينتبه، ويسعى في معرفة، ما عليه، في أسرّهته، وجماعتّهه، أو  من المعقول، والبديهيّه
طائفته، وفيما هو فيه من واقع حيوي اعتقاديّه، أو عملي، وفي كلّه مسالك وجوده، وإِذا ما تحرينا الظّهواهر 
واقعها،  تحرّهت،  التيّه  الفكريّهة،  الشّهخصيات  من  العديّهد  نجد  قد  فإننّها  وضعيّهة،  أَمْ  سماويّهة كانت  الدينيّهة 
ومُحْصَتة، ومِنْ ثَّ انبثقت مدركاتها عن ما توصلت إليه من تأملات فكريّهة أو فلسفيّهة، حلا، لها أنْ تعرضها 
، وإِنْ كان ذلك على  ا تتناسب، أو يمكن عرضها، حتّه في صيغة نظرياّهت جديدة اكتشفتها، ورأت أنهَّ
حساب ما رآه الجميع من أنّهه مقدسٌ، ليس من الممكن الخوض في ميادينه، ونطياته، لأسباب عديّهدة، وفي 
مقدمتها، الأحوال الدينيّهة الاعتقاديّهة، ولاسيَّما التّهوحيديّهة منها: ولعلَّ تطوّهر الدّهراسات التيّه تمثل بها الجانب 
النّهفسيّه، كان لها الدّهور البالغ، والخطير في تحليّهل الظواهر الاجتماعيّهة، وفي مقدمتها الدّهين، وما لهُ من تأثير 
في تطوّهر العلوم الإنسانيّهة، والاجتماعيّهة في التّهاريخ البشريّه، وفي اكتشاف اللاّهشعور، والتّهداعي النّهفسي 
الحرُّ الذي أسقطه فرويد على واقع المجتمعات في اعتقاداتِها عَبـرَْ دراسته، المحرم، والطّهوطم)3(، وعِقدة 
والعقل  والشّهعور، واللاشعور،  النفسيّهة  النفّهس، والأمراض  أفكار، ومفهومات علم  أوديب، وغيرها من 
الكم  اعتماد  وعَبـرَْ   .)31.Eliade, N.D, P(الأعلى والأنا  والأنا،  والهو   ... واللّهيبدو  الباطن، 
النّهظريّه، والفلسفيّه من أجل إِياد تفسيرات موضوعيّهة، وتحليليّهة عملية، وإدخال كلّه ذلك في فرضيات 
ينيّهة، وتفسيرها، وأثرها على حياة الفرد  منطق العقل، والقياس العلميّه، باعتماد المنهج لبيان الظاهرة الدّه

والجماعة بتبنيّه ذلك في سَنهم القوانين التّهشريعيّهة، والتنظيميّهة 
من جانب، وميل الفرد الفطريّه للعيش في المقدس فيما أقرّهه )ميرسيا إلياد()4(. والذي اعتمده وتبناه 
)128.p ,1948 ,Freud( « فرويد حول الدّهين في كتابيّهه  »مستقبل وهم » ، و » موسى والتّهوحيد

)p ,1927 ,Freud.87(. فقد رأى في كتابه » الطّهوطم والمحرّهم« أَنَّ نشأة الدّهين هو منتج فكرة 
العشيرة، أو القبيلة والمجتمع الذّهي أقرته بتجمعها، إذ كان الإنسان البدائيّه يعيش في تجمعات عشائريّهة، أو 
مجموعات إنسانيّهة يهيمن عليها رجلٌ واحد يمثله الأب الرّهوحي للكلّه، يستأثر بكلّه شيءٍ ولاسيَّما نساء 
الجميع . وله الحقّه كّهله في السّهلطة، والقدرة، والتّهمكّهن فيجتمع عليه كبار القوم من أبنائه الذيّهن بلغوا سن 
النّهضوج الجنسيّه للظفر ببعض النّهساء فيقتلونه، وقد يتقاتلون فيما بينهم من أجل أخذ مكانته، ورمزيته في 
ا أخذت رغبة أحد الأخوة المتقاتلين، والذّهين فتكوا بأبيهم، أو رغب كلّه منهم  السّهيطرة على العشيرة، وربمَّ
في أَنْ يمسي في منزلة أبيه. ولهذا يسعى كلّه منهم في أشباع تلك الرّهغبة، ولكنَّ ذلك لايتمّه بسبب ضغط 
روابط العشيرة الَأخويّهة على كلّه الأبناء، لَأنَّ الَأب هو الصّهورة المثُلى التيّه صنعوها لآلهتهم عَبـرَْ كون الَأب 
قد مِثّهل القوّهة، والجبروت والسّهيطرة، والحماية لهم، والتيّه قد تسلب الحريّهة، ولكنْ لابدَُّ من الاستسلام، 
والأنصياع لأوامره، ونواهيه، وذلك الافتراض، هو الذّهي جَسدَ فكرة الأله عند الجميع. وتلك الفعلة في 
قتل الأب، قد مِثّهل عندهم شعورهم بالقوّهة، والحريّهة، والتّهخلص من الاستبداد، ولكنَّ ذلك مِثّهل عندهم 
شعوراً بالذنب، فلم يدوا مناصاً من دون تقرير، وإِياد سُبل تمنع القتل، وتحرّهم الزّهواج من أزواجه، لوجود 
بـعَْدَ ذلك إلى تليد ذكراه،  عذاب الضّهمير الذّهي يحسُ به الأبناء الَأخوة، والحنين إلى واقعه، فيلجئون 
بنصبٍ تذكاريّه للأب من خشبٍ، أو ما يرونه مِنْ رمز، أو حيوان، فيعبدوه، وذلك ما أقرّهه فرويد في كونه 
هو الطّهوطم، وهو تعبير حقيقيّه عن عقدة أُوديب، فأمسى موت الأب، رمزاً لتحريم، كلّه ما كان يحرمه 



13

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

الأبُ من أمور، فحرمها الطّهوطم الذّهي تَرسّهخ في اللاّهوعي، للأبناء، والأحفاد، وكانت القوانين كلّهها التيّه 
سنّهها الأبناء داخل القبيلة، سمّهة طوطميّهة، وذلك ما خلق الدّهين)فرويد، 1982م، ص103(، فالجميع 
صاروا بحاجة إلى إله سماوي ينظم حياتهم الجنسيّهة والاجتماعيّهة، وعلى الجميع الأنصياع إلى كلّه ما يصدر 
عن سلطته، وبما لايمكن الجدال حول ما يُسّهن، ويصدر عَنه من قوانين، وتشريعات. فالشّهعور بالذّهنب عند 
المتّهدين قد نتج عن ذاكرة اللاّهوعي، لعقدةٍ أو دين، وقد جاءت الأديان بفكرة الشّهعور بالذنب الدائم 
المستمر، والتيّه أَعطت إِحساسَ الفرد بأنّهه مقصّهر في تأدية، واجباته وطقوسه أمام الآلهة. بَلْ تدعوه إلى 
، وأَنْ يؤدى من الجميع في ممارسات طقوسيّهة متباينة، إذ  الهذيان الفرديّه، أو اللّهجوء إلى الهذيان الجماعيّه
يأخذ ذلك حيزاً كبيراً من الشّهعور بالذنب، فيفقد عندها الفرد الشّهعور بالطمأنينة، والأمان والسّهعادة، على 
، ويشعر أنَّ ذنوبهَ، قد بلغت آفاق السَّماء فعليه أنْ يدفع  الرغم من أنّهه، قد لايفعل أمراً مُشيناً، ولكنّهه يحسُّ
العديدة)p ,1948 ,Freud.154(. وتلك الحادثة، هي سبب بداية  الطّهقوس  أمر ذلك في تأدية 
التّهشريعات الاجتماعيّهة بـيَْنَ كبار قوم القبيلة، كما أّهنَّ تلك المحظورات قد قيُدت بمساطر لسنن القوانين 
الطوطميّهة، وذلك الطّهوطم، يمثل روح الأب الذّهي لايوز قتله، بل لايمكن التّهفكير في قتله لأنّهه يمثل الإساءة 
لله، وتقدّهيم كلّه الولاء إليه، وحمايته من جانب، ومن جانب آخر، تحاشي إقامة العلاقات الجنسيّهة داخل 
الجماعة لكي لاتتكرر الحادثة السّهابقة نفسها، التيّه كانت بدايتها، قد تمثلت بقتل الأب. ولهذا صارت 
التّهشريعات، والقوانين التيّه قيدها الإنسان للحفاظ على نسق إجتماعي يكفل لهُ حياة مسالمة مطمئنة من 
دون صراعات، ومشكلات يوميّهة أو دائمة داخل مكونات الجماعة، أو المجتمع، مع البحث عن ذلك 
خارج الجماعة، أو مجتمع ما أو الطّهوطم المشترك. ولكنْ بدأت تتشكل صرعات نفسيّهة في مدرجات مسيرة 
، والتيّه عُرفَِتْ بعقدة أوديب، أو البحث، والرّهغبة في تحرّهي وإِياد علاقات مُحرّهمة في  حياة الِإنسان البدائيّه
اجيدية)5( في تأنيب الضّهمائر  مكونات الجماعات من جهة، ومن جهة ثانية، حادثة قتل الَأب والمأساة الترّه
للجماعة، وتلك الثنائيّهة لدى فرويد هي المحرك للتاريخ البشريّه في نشأة الجماعة، ومجتمعاتها والتيّه مثلت 
ينيّهة)6(. بيد أّهنَّ الدّهيانات التّهوحيديّهة،  عهداً جديداً ملموساً مع سلوكيات أخلاق النّهاس، ومعتقداتهم الدّه
 ,Freud( « هي أفكار متطوّهرة للديانات الوثنيّهة. فيما أشار إلى ذلك فرويد في كتابه »موسى والتوحيد
p ,1948.154( وقد نشأ الدّهين في صفة الإله الواحد عند المصريين الذّهين بسطوا نفوذهم بحضاراتهم 
في أماكن، وبيئات شاسعة من العالم، إذ بدا من الواجب عليها تصدير دينها، الذّهي أمسى مواكباً للتّهطور 
الحضاريّه آنذاك، وهو يبتعد عن الوثنيّهة، وسبلها الكلاسيكية، فيما أصدر الفروعون )اخناتون( أمراً بألغاء 
تعدّهد الآلهة، وعبادة إله واحد، وهو إِله الشّهمس )أتون( فقط الإله الواحد، وذلك في رأي فرويد، ما هو 
إلاَّ، وبقدر ما فهمه، إلاَّ عنواناً للتوسع وبسط النّهفوذ في نزعة إخناتون، لَأنَّ التّهوحيّهد ما كان ليكون في 
للفروعون الذّهي يريد أنْ يمارسَ  ، فالله، أَو الإله الواحد لم يكن سوى إِنعكاساً  مصر إلاَّ لتلك المساعيّه
سلطة مطلقة)فرويد، 2004م، ص92(. ويُسوّهغ فرويد لنفسه بأنكاره للدّهين في عصر الحضارة، لَأنَّ المرء 
كان متمسكاً بذلك الوهم الذي هو منتج الدّهين، بصفته مُخرجاً الإنسان الوحيد من أزماته، وفي رأي فرويد 
بواقعه في اللاّهشعور ينتفض بـيَْنَ حِيْنٍ وبـيَْنَ آخر، في إِعادة بعث  أنَّ ذلك الوهم ما زال مستقراً، ومخفيّهاً 
الوهم مِنْ جديد. لذا بات في كلّه مرّهة يأتي دين جديد، يوقظ المفهوم الماضي للبشر، محاولًا عبثاً إِعادته 
ينيّهة قَدْ تفُهم، ليست فقط تجليات للرغبات  من جديد، فيجد مَنْ يلبي نداءَه. في حقبٍ زمنية للأفكار الدّه
بَلْ هي أهم ممّها ذكر، عبارة عن ذكريات تاريخيّهة موثقة)p ,1927 ,Freud.43(. فالنظرة المأساويّهة 
للحياة، والتيّه تقبع في نفوس المتدينين، تمثل ذلك الإحساس بالذنب المختفيّه في اللاشعور الإنسانيّه، الذي 
لايفارقه أبداً، بَلْ يسايره، ويتعايش معه، ويغذيه، بَلْ يعطيه فكرة دفع ثمن خطيئة أسلافه فلابدَُّ من أنْ 



14

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

يأخذ بقسط في التّهفكير بذلك الذّهنب فيما قاله فرويد » يحجب كلّه عصاب جرعة من الإحساس بالذّهنب 
 Freud, N.D,(« بشكل لاشعوريّه لما يعل الأعراض بدورها أكثر استمراراً في استخدامها كعقوبات
أقترفها  التيّه  للجرائم  الآثار  من  التّهخفيف  أو  مسح،  لها سوى  أهدف  لا  ينيّهة  الدّه فالمنظومات   )65.P

الَأسلاف. فالدّهين في رأي فرويد، وفكره ينصرف إلى:
أوّهلًا: ناتج من تحوّهل لا واعي للمخلوقات الإنسانيّهة من الطّهبيعة، في محاولة للتعامل معها، وبخاصة قوى 
إذاً  فالدّهين  اللاّهواعية.  تصوراته  فيتبنى  لها،  علميّهة  تفسيرات  إلى  المرء  إذ لايصل  الشّهريرة،  الطّهبيعة  تلك 
يقترن،  بل  يرتبط  وعندها  المتصورة.  القوى  تلك  النّهفس، ضد  عن  للدفاع  الحياة  من ضرورات  ضرورة 
ويلتقي الدّهين والوهم في منظومة فكريّهة، ونفسيّهة فيتطابق الاثنين، ويمتزجان كليّهاً، ولاينفصلان. وبعدها 
ينيّهة أوهام، مع أنّهه لاسبيل إلى إِقامة براهين أو حجج لوجودها. كما لايمكن لأيّه  في رأيه كلّه المذاهب الدّه
ً بالَأمس الماضي  إِنسان أنْ يعدّهها صحيحة، ومتجليّهة فيؤمن بها، فهي تشبث دينيّه جماعيّه ليس شعورياّه
الأزلي فالدّهين الذّهي نتبناه نأخذه من الجماعة، أو الأسرة التيّه نحيا فيها، ونترعرع بـيَْنَ أكنافها، فسنتمده من 
آبائنا، ومعلمينا، وكذا من المعابد التيّه نألف السّهعي إلى إرتيادها. وبذلك يزداد يقيننا بالإحساس والشّهعور 
التّهاريخ البشريّه  الإيماني في محاولة للتخلص من المخاوف، والتّهفسيرات الخرافيّهة، والأوهام التيّه جسدها 

عن الأديان.
ينيّهة ما هي إلاَّ أمراض عصابيّهة )Nevrose( جماعيّهة أصيبت بها مشاعر  ثانياً: وأمَّا الطقوس والشّهعائر الدّه
ينيّهة، وهمية، لايوجد سبيل، أو  النّهاس قاطبة في كلّه عصورها، وذلك مرض عصابيّه قهريّه، لأنَّ الأفكار الدّه
حجة وبرهان للتدليل على صحتها. بَلْ هي تفسير غير واعي للمحيط الذّهي اعتمده النّهاس، وألَفوه. ولعلّه 
اث على بعث الحقيقة هو الذّهي ينشأ العصاب في جماعاتٍ تؤمن بذلك الفكر الدّهيني  الإيمان بتمكن الترّه

)بيرت، 1985م، ص15(.
 ولعلَّ ما طرحه فرويد من أفكار يمكن توضيحها في المفاضات والمفهومات الآتيّهة:

أوّهلًا: صلة الدّهين بالوهم: الوهم لدّهى فرويد هو منتج الإيمان بالدّهين، إذ هو يساعد المرء على خلق إِنطباع 
لعالم وهميّه في أعماق النّهفس، يتسع شيئاً فشيئاً ليقترن بالوساوس، والمخافو كُلّهما زاد الإيمان، وكلّهما زاد 
ذلك الإيمان بالاعتقاد الدّهيني يتركه الإنسان ومهما كان مستواه العلميّه، فيركن لجانب الَأوهام، والخرافات، 
ويرجع إلى ما قبل الحضارات. لأنَّه قد يتمكن من أنْ يشاهد سبل الحضارة بكلّه تجّهلياته أمامّه عينيه، ولكنّهه 
يسعى إلى الدّهين الذّهي يُسفر له عن كمّه هائلٍ من الأوهام. إذ يصنع لهُ قواقع، ودروع يعيش داخلها كلّه 
ما يتحمله من هواجس، وقد يد مَنْ يشاركه في ذلك العصاب. وذلك الوهم الذي هو نتاج الدّهين لدى 
فرويد، يعل المرء مُبْدعاً في خلق وبناء عالم خيالي في أعماق نفسه قد تمتزج غالباً بالوساوس، وبالخوف 
الذّهي يظهره، ويصنعه الدّهين. مُعززاً لهُ عَبـرَْ منظومة نفسيّهة قويّهة تحاول سدّه أو تعويض كلّه الثّهغرات المرضيّهة، 

إذ تجد لها حلولًا، فيرجع الإنسان في خضم ذلك إلى مرحلة ما قبل الحضارة. والبدائيّهة للوجود.
هُ  : يرى فيها فرويد إِنَّ للدّهين بصفته منظومة فكريّهة لهُ تاريخ يعدّه ثانياً: وصلة الدّهين بالعصاب الوسواسيّه
فلذلك يسمو ويشعر بالقوّهة  وأبداً،  دائماً  يتبناها، ويستند عليها  بمثابة مرجعيّهة فكريّهة ونفسيّهة  مُقدساً، 
وبالفخر عندما يسترجع المسيرة التّهاريخيّهة، والملاحم إذ ينزع الفرد، من واقعه، وتفرّه الجماعة بمعيته إلى واقع 
ثاني، يتباين، ويختلف عنه زماناً، ومكاناً، وذلك ما يؤدي إلى تطابق بـيَْنَ الدّهين، وبـيَْنَ العصاب الوسواسيّه 
ينية الرّهمزيّهة، أمراً ممتعاً،  )Freud, N.D, P.44(. فيمسي الرّهجوع للعصور القديمة، وعنواناتها الدّه
فيذكرون كلّه  ويمدحونه  فيمجدونه،  التّهاريخ،  بذلك  يفتخرون  الدّهين  بأمر  القائمين  نجد  وعندها  ومحببّهاً، 
التّهفاصيل، وأدّهقها في كتبهم، ومروياتهم، وأحاديثهم لعجزهم عن مسايرة واقعهم الذّهي يعيشون فيه، وعدم 



15

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

قدرتهم على إِنتاج خطاب دّهينيّه معاصراً لهم، وبديل عمّها ألَفوه. الذّهي يعتمد على كم كبيٍر لوقائع تاريخيّهة 
خرافيّهة، فيجعلونها مقاربات واقعيّهة لسدّه حاجات حاضرهم. فيصار إلى أنَّ علاقة الدّهين بالعصاب علاقة 
تماسك، وتلازم، فلا يمكن تصوّهر، وجود دّهين من دون عصاب، وكذا العكس فلا عصاب من دون دين 
ً، ينسب  فضلًا عن الشّهعور بالذنب الذّهي يشعر، ويحسُّ به المؤمن دائماً، وهو ذنب متوهم ليس شعورياّه
إلى مرجعيّهة مأساويّهة تراجيديّهة تاريخيّهة، يلتمس فيها المؤمن بالدّهين كفّهارات متتاليّهة، ومتعدّهدة، معوضاً عن 
الذّهين أجرموا من أبناء جنسه، فيحجب العصاب جرعة من الأحساس بالذنب، بسبيل لاشعوريّه، ممّها يعل 
تقوم بدّهورها في الأكثار، والاستمرار في استخدامها بصفتها عقوباتٍ لذنوب لم  الأعراف سُبلًا، وميادّهياً 

.)Freud, N.D, P.65( يرتكبها المرء
العيش في  الفرد  بكونه عصاباً جماعيّهاً، يب على  الدّهين  لَأنَّ  للدين:  والفرديّه  المسُتقل،  ثالثاً:والعصاب 
عصاب مستقل عن الجماعة. فيشعر الفرد بهواجسه لوحدهِ، من دون أنْ يشاركهُ أحدٌ فيه، وعندها يصبح 
ً للفرد، ولهذا يبحث الفرد عن حلقة، لابدَُّ من أنْ يتفاعل بها مع غيره في  اً، مؤذياّه ذلك العصاب خطيراً جدّه
ةٍ من العصاب  تأدية الطقوس نفسها، وتحمّهل الهواجس، وتيل الأوهام عينها، والتيّه تُمثل إنعكاساً، لأقلّه حدّه
المستقل، والفرديّه، وكلَّما كان العصاب يفضي إلى أعدادٍ كثيرة من النّهاس، كّهلما صارت الطّهقوس أكثر في 
الهذيان، وأكثر فيما ينبعث عنها مِنْ متعةٍ، وراحة، وكلّهما كانت فرديّهة، ومستقلة، بدت شاذْةً، وأكثر حدّهة، 
وإيذاءً للفرد. ويرفض المجتمع، بل الجماعة عدم قبول أفراده، أو أفرادها لممارسة الطّهقوس المعتادة، حتّه 
وإنْ كان أَصحاب ذلك الميل على حقّه، وصواب. وهم على خطأْ، ووهمٍ. لهذا قد تمارس الضّهغوط، وبشت 
أنواعها على الفرد، أو الأفراد لسحبه، أو سحبهم، لكي يصبح سوياً، أو يصبح أبناء الجماعة أسوياء مثلهم 
بعامة، فذلك الفرد السّهويّه، أو الجماعة الأسوياء. هو، أو هم لابدُّه من أنْ ينخرط، أو ينخرطوا في العصابيّهة 
المرضيّهة تلك، وفي تلك الحال يظهر مؤشر قوّهي على تناقض ما ينشأ في المريض، ومحيطه الذي يعَدّهه حينها 

سوياً )فرويد، ب.ت، ص30-29(
وكلّه ما تقدّهم يؤدي إلى توضيح مسارات التّهحليل النّهفسيّه للدين في رأي فرويد لما قرّهره في أوّهل نظريات ما 
، الذّهي زعم فيه أنَّ السّهلوك هو من نتائج الصّهراع  أقرّهه بطريقة فكريّهة تفضي إلى الإيحاء، بمسار التّهداعي الحرُّه
ا تتألف من ثلاث قوى تتفاعل، وتترابط بالوعي، وعلى ثلاثة  بـيَْنَ مكونات الشّهخصيّهة الإنسانيّهة، التيّه رأى أنهَّ
ا قد أضافة أموراً  مستويات، والشّهخصيّهة النّهفسيّهة تتكون من مراحل عدّهة. وتلك الآراء على الرغم من أنهَّ
إلى مناهج علم النّهفس تطبيقيّهة، ونظريّهة، ولكنّهها لم ترج من طائلة النّهقد من ناحيتي المادة، وموضوعاتها، 
والمنهج الذّهي اعتمده فرويد في العرض إذ نقدها المفكرون الغربيّهون في نواحي عديدة. ولكنّههم تجاهلوا 
نقدها في نواحيها الثّهقافيّهة، وتلك هي المسارات التيّه إِهتم بها المفكرون العرب والمسلمون في المدّهة الأخيرة 
من العصر الحاضر. فيما وجوده من صعوبات، ومتطلبات عَبـرَْ تطبيقهم لمباديء، ومدركات تلك النظريّهة 
في الثّهقافة العربيّهة والإسلاميّهة، لَأنَّ التّهحليل النفّهسي كما رأوا قد عُرف عندهم في الموروث الفكريّه قبل ما 
طرحه فرويد، وقد ظهر ذلك في مجمل الموضوعات المشتركة التيّه إِهتموا بها مع اختلاف التّهفسيرات للنّهفس 
الإنسانيّهة، وتفسير الأحلام، وما لهُ من صلات، تتألف أو تبنى بها الشّهخصيّهة على وفق أسس تكوينها، 

ووظائفها. فيما قرّهره فرويد. وذلك لامجال للخوض فيه لسعة أفق الكلام عليه.
المبحث الثّهانيّه: أهداف الدّهين، وغاياته في مقاصد الفرد، والجماعة لما ذكره فرويد، وسبل ذلك، ووسائله: 

ونقدّهها في جملة مضمونات
إِنَّ ما هدفتْ إليه الأديان بمقاصد وجود الآلهة، يفضي إلى غايات معظمها يرُاد بها تنظيم حياة النّهاس في 
تجمعها لخدمة بعضها بعضاً بغية إِشاعة العيش السّهليم، الذّهي ينشده الفرد، ويطلبه، ضماناً لحياة بعيدة عن 



16

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

الصَّراعات والفتن، ومواجهة المحن. ويمكن تلخيصّه أَغلب تلك الغايات فيما رآه فرويد بما يأتي: )فرويد، 
ب.ت، ص29(

الفرد،  اعتاده  ما  بتوازن  منها والتيّه قد تلُّ  العارضة  الطّهبيعيّهة، ومجابهتها، ولاسيَّما  القوى  أوّهلًا: مواجهة 
والجماعة، وعدم المعرفة أو التّهمكنّه من إِياد سبب لحدوثها، لكي يسيطر عليها من قبلهما، سواء أكان 
، أم الظواهر الكونيّهة في جانبيّه، وجود الإنسان في أرضه، وسمائه، في مثل  حدوثها منصباً على المحيط الطّهبيعيّه
الرّهعود والبروق، وماينتج عنها من أمطار، وأَعاصير، وبراكين، وزلازل، أو ما يمكن أَنْ يحدث من ظواهر 
فلكيّهة، تبرز أمام أعين المخلوقات جميعها، فتفضي إلى إِضرار في نحو الخسوف، والكسوف وإِنعدام تمكن 
المرء البدائي في إِياد تفسير، أو ما يمكن أنْ يد لهُ مفضى وسبب، ممّها حرض عقله إلى تولي الفكر الخرافيّه 
، فيعطيّه لها تأمّهلًا  لتأييده فينصب تفكير الفرد عن مواجهة تلك الأحوال، ومجابهتها في لاهوته غير المنطقيّه

ذا صبغةٍ خرافيّهةٍ، أو ميتافيزيقيّهةٍ، لايمكن تحديد مقاييسها، بـيَْدَ أنّهه بتأملها يعتقد بالأيمان بها فقط.
ثانياً: ومهادتة الفرد، والجماعة، ومصالحتهما للاقدار، والوقائع السّهيئة، وتوفر قابليّهة يقينية إِيمانيّهة، لقبول 
تلك الأقدار في الوجود، لخروجها عن الحواس، والمدارك التيّه قد توحي إلى تفسيرها، ومهما كانت سبل 
مسيرها، وبخاصة السّهيء منها، والذي يفضي إلى التّهجاذب للفناء في مشكلة الموت، والتيّه لم يد الفرد، 
أو الجماعة سبباً لحدوثها، إلاَّ بكونها مقدّهرة، ومكتوبة من لدّهن الآلهة في زمان، ومكان، معينين، لا مفرَّ من 
وقوعها، وتلك المفضيات الإدراكيّهة، للإنسان، جعلته يعتقد بقدرة الآله، فيؤمّهن قبولًا نفسيّهاً، للاعتقاد، 
أَنَّ الأقدار السّهيئة التيّه تمسي حجر عثرة تحول بـيَْنَ السَّعادة، وبـيَْنَ مساعي الأفراد لتأمينها، والتّهوصل إلى 
مقاصدها، لذلك يد الفرد في التماس الأدعيّهة، والهذيان الجماعيّه، مضادان لكبح ذلك الواقع السَّيء، 
وهي وسيلة تفصل الواقع تماماً عن الذات، فترى في واقعها عدولًا أَوحداً، لايمكن تطبيعه، إلاَّ بما تراه، فهو 
ينبوع، ومنبت كلّه إِضرار، وآلام. فيما يمكن أنْ يعل الحياة مستحيلة، ولا يمكن ديمومتها، فهي لاتطاق، 
إلاَّ بقطع كلّه صلة بذلك الواقع إذا كان البشر يحرص على السّهعادة، وبأيّه شكلٍ من الأشكال أَو صورة 
من الصّهور. فمت في رأي فرويد ما سعت الكائنات الإنسانيّهة، وبأعداد كبيرة إلى تطمين، وتأمين سعادتها 
لنفسها، وإلى التّهخلص من الاحتماء من الآلم لواقعها، بالتماسها التشويه الخرافي للدّهين. فبدت الأحوال 
في ما قرره فرويد أنَّ الَأديان الإنسانيّهة ينبغي أَنْ تعُدّه هذيانات جماعيّهة تفضي إلى مسايرة الواقع)فرويد، 

1982م، ص30-29(.
الإنسان،  قبل  من  قبولها  الأديان، وضرورة  التيّه رسختها  السّهيئة  الأقدار  التّهعويض عن  أجل  ثالثاً: ومن 
والجماعة لجأت إلى قضايا التّهعويض عن المساويء التيّه تفضي إلى الأوجاع، والفقر والحرمان بما قرّهرتّهه من 
تعويض مستقبلي في الحيّهاة، أو حقّه بعد الموت، فتقترح سبل المواجهة، والمجابهّهة لتّهلك المحن، والمساويء 
نيا، بغية التماس آليات الثّهواب، والجزاء الأسمى بعد الموت  المقدرة، بطرائق الاعتقاد بالصّهبر، والِإيمان في الدّه
ا تفكك ألغاز الكون، وتفسره، بغية تطمين المؤمن  وعندها يرى فرويد أنَّ الاعتقادات، والأديان تدعي أَنهَّ
بوجود رعايّهة إلهية، تعتمد بَلْ سبلها العطف، والرّهحمة، فتسهر العناية الآلهية بتعويض مكابدة الإنسان في 
حياته، وذلك في رأيه بعيد عن واقع المرء وهو ما يحزّه في نفس كلّه صديق مخلص للبشريّهة، فيما أنطوت 
عليه عقول، وأفكار الغالبيّهة العظمىّه من بني الإنسان، ولايمكن لها الإرتقاء إلى الآمال التيّه قد لايتمكن 
المرء من تحملها، فيبدو أنْ لاغنى عن مسكنات الدّهين، وما يطرحه من قضايا للتهدئة، فهي بمثابة مُخدرات 
مسكرة للإنسان، وهي مفعولات للعزاء، والسّهلوان يقدّهمها الدّهين للفرد، يمكن مقايستها بالمنومات )فرويد، 

1982م، ص50(، تسير على وفق ثلاثة أنواع)فرويد، 1982م، ص22-21(.
1- منومات ومسكنات آلهيّهة قويّهة، وشديدة التأثير: تفضي إلى عدّه الشّهقاء، والبؤس والحرمان الإنسانيّه، 



17

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

بسيط وهينّه وهو مجرد ابتلاء، أو إِمتحان، لذلك ترى أَنَّ المتدين فيما ذكره فرويد، لايبالي، بالآلام الحيّهويّهة، 
لعوالم أخرى خالدة، وباقيّهة، وأَزليّهة، فهي  انتقاليّهة،  مُدّهة  يعدّهها  بَلْ  الفقر والجوع، والفاقة والمرض،  وحتّه 
طبيعيّهاً،  أمراً  يعدّهها  بَلْ  قُدّهر. لهذا لايتأثر بها الإنسان،  للقدرة، والإيمان بما  إلاّه، واختبار  ليست  امتحان 

وصحيّهاً ، مقضي به من خالقه.
2- وتقديم الدّهين لأشباعات بديلة: تتيح للمرء التّهخفيف من قسوة الحيّهاة، فلا يكترث لمعاناته في بؤسه، 
وشقائه، بما يقُدّهم له، وفيما يمكن أنْ يعتمده من مسكنات إلهيّهة. فكلّه بؤس وحرمان، وشقاء تقابله بدائل 

في جانب ثانيّه. فالفقر: يقابله الغنى في مدة قريبة، 
أو بعيدة، أو الثّهواب بعد الموت، والأرتقاء فوق ذلك التّهصور للوجود البشريّه )فرويد، 1982م، ص19(. 
)فرويد،  البشريّه  الوجود  ذلك  فوق  والأرتقاء  العقليّه  التّهصور  عن  يبتعد  هذيان،  رآه  ما  على  فالدّهين 
1982م، ص19(، فالدين على ما رآه ويتشنيه، ويشوه الواقع، بأعطائه بدائل نفسيّهة، وهمية، للحياة، 
وما يلتمسه الفرد من السَّعادة. والدّهين يضر بما يفضي إلى التكيّهف والاختيار، لأفضل السُّبل المفضيّهة إليها، 
وفيما يفرض على الجميع، وعلى نظام واحد، بطرقه الخاصة للوصول إلى السّهعادة، وامتثال المناعة، والفوز 
بها ضد الألم، والحرمان، فقيمته تفضي إلى تقليل، وخفض قيمة الحيّهاة، بتشويه صورة العالم الواقعيّه تشويهاً 
تامّهاً، وذلك نهج يتخذه الدّهين في زجره للعقل، والتّهخويف من الواقع المقُدّهر، وهو بذلك يفلح، بِإلباس 
أتباعه والمؤمنين به، وبقوّهة ثوب طفولة نفسيّهة لما يعقلون، وبزجهم جميعاً في أَدعية، وهذيان جماعيّه)فرويد، 
1982م، ص34-35(. وكلّه ذلك مبعثه ما يتعرض لهُ الفرد من مشاكل وصعوبات، وضغوطات نفسيّهة 
تفُسد عليه، مباهج الحياة، ومتعها، فينعكس سَلباً على حياته، وبذلك يعرض الدّهين ما يفضي إلى معاني 
المسكتات، والتيّه هي فيما يفترض بمثابة دواء، أو مخدّهر فاعل. فالحياة فيما يراه فرويد ثقيلة الوطء. تغلّه، 
وتقيد الَأعناق، بالكثير من الصَّعوبات والمشقات، وخيبات الآمال وكذا المرض، وكلّه ما يمكن أنْ يفقده 

الفرد من ملذات الوجود في حياته.
لايمكنه  الإنسان  أنَّ  وأَجزم،  سيجيموند،  أكّهد  لقد  والشّهعور:  الِإحساس،  فقد  ومخدرات  ومنومات   -3
أَنْ يعيش بسعادة وأمان في الحياة، إلاَّ بتخلصه نهائياً من عالم الغيب، فيتحمل كلَّ المصاعب، والمشاق، 
واقفاً لها مواقف النّهد للنّهد، فيجابهها بكلّه ما يتمكن منه من وسائل متاحة، ويسعى إلى تحرّهي الأسباب 
والسُّبل للوصول إلى النتائج، وينفي من ذهنه مسألة إسنادها إلى أمور ميتافيزيقيّهة، وهو في ذلك بلا شكِ 
إلى ما يصبو إليه، باعتماده على طاقاته المحررة من قيود الدّهين، فيجعل من الحياة قابلة للاحتمال مَنْ قبل 
أَنْ يعتمد فرويد، ما هو دائم الوجود عند البشر  الجميع)فرويد، ب،ت، ص68-69(. فصار مؤكداً، 
في مسألتي العطاء، والأخذ المتمثلتين، بالحياة في الطّهفولة، والفناء الذّهي لازم كلّه المخلوقات في منظورة 
للدّهين، فرأى أنَّ نشأة الدّهين عند الطفل قد إِرتبطت بشدّهة حاجته في مرحلته الأولى للتكوين، وما يفضي 
إلى وجود آلهة. ترعاه، وتسخّهر مَنْ يخدمه حتّه يشتد عوده. فالتعليل النّهفسي التّهحليليّه لتكوين الَأديان، 
ينيّهة، لكي يبينّه أنَّ الطفل،  هو هو نفسه. كما ذكُر، وهو متوقع مساهمة نشأة الطّهفل في تعليل الظاهرة الدّه
، وينمو ويترعرع، بما قضي له، وقدّهر، بأنْ يستمر ويبقى، بما هو محتاج إلى رعايّهة، وحماية القوى العليا  يشبّه
المجهولة، فيضفي فرويد ما تجعل تلك القوى الغيبيّهة قسمات وجه الأب فيبتدع لنفسه آلهة، يخشى مآثرها، 
وجوانبها، فيحظى بعطفها، ويرعى الطّهفل. فتقترن حاجة الطّهفل لحنين الأب. وذلك ما هو راجع إلى حكم 

الضّهعف البشريّه، فيتفق ردّه فعل الطّهفل الدّهفاعي حيال شعوره الضّهيق مع ردَ فعل الرّهاشد حيال الشّهعور 
بالضيق الذّهي يخالجه بالشّهعور، فيتولد عنه الدّهين، وصفاته المميزة )فرويد، ب،ت، ص33-32(. 

 فالنشأة للدين عند فرويد: هي حاجة نفسيّهة، تتهيأ عند الطّهفل، نتيجة الخوف، والقلق اللّهذين يسيطران 



18

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

عليه في مرحلة عمريّهة معينة فيبحث عن مصادر حمايته، بأسقاطات لاواعيّهة من واقعه، لعمليّهة صنع الآلهة 
التيّه قد تشبه إلى حدٍّه كبير. القوّهة التيّه تَحمي الطفل في واقع حياته، وهي الأب، فالدين، قد نتج عن القلق 
ينيّهة في تكوينها النّهفسي،  الإنسانيّه إزاء المخاطر الحيويّهة للوجود، وحينما يوجه فرويد نظرهُ إلى الأفكار الدّه
ا الَأفكار التيّه تطَرَحُ نفسها على كونها معتقدات، ليست خلاصة تجربة، أو كونها نتيجة نهائيّهة،  يرى أَنهَّ
ا هي أوهام، لتحقيق أقدم الرّهغبات الإنسانيّهة، بَلْ أقواها، وأشدّهها إلحاحاً، وسرّه قوتها،  للتأمل والتّهفكير، وإِنَّ
يرجع إلى قوّهة الرّهغبات، فالإحساس المخيف، والمرعب بالضائقة عند الطّهفل، قَد أيَقظ الحاجة إلى الحماية، 
، وتلك حاجة، توخاها الَأب، ولباها. وإِدراك الإنسان لتلك الضّهائقة، وضرورة أنْ تبقَ  والحماية بالحبّه
قائمة للحياة كلّهها، جعلته يتشبث بأبٍ يمثل أَعظم قوّهة، وأشدّه بأساً. فالقلق الإنسانيّه إزاء الأخطار للحياة 
التيّه يركن إليها ويطمأن، ويهدأ وذلك أدى إلى التّهفكير بالسلطان الرّهفيق، الرّهحيم، والعطوف. مرجعه العناية 
، يكفل تلبية مقتضيات العدالة، والمساواة، وتلك  الإلهية، كما أّهنَّ الميل، لأرساء نظام أخلاقيّه اجتماعيّه
المقتضيات، والتيّه بقيت في آحايين كثيرة غير متحققة في الحضارات الإنسانيّهة، ثَّ إِنَّ وعود إطالة الحياة 
الأرضيّهة بحياة مستقبليّهة تقدّهم أُطر الزّهمان، والمكان اللّهذين يمكن أنْ تتحقق فيها ما تلك الرّهغبات؟)فرويد، 
بصفته  الخالق  رمز  وهو  والمطلقة،  المهيمنة،  القوّهة  للطّهفل  بالنسبة  مثل  قد  فالأب  ص41(.  ب،ت، 
مشروعاً إلاهياً، مُتسلطاً، ومُسيطراً، يتمكن أَنْ يفعل كلَّ شيء. وسيطرة الأب على الطّهفل جعلت الطّهفل 
يخضع، ويتأثر داخلياً، فتبدأ عنده مرحلة الصَّراع النّهفسيّه في تصوّهره الأله على شاكلة أبيه، والذي يحمل 
، المتناقضين، السّهطوة، والسّهلطة، والعبوديّهة، والحريّهة والحبّه والكراهية. ذلك الأب الذّهي يلمسّه لطفله 
كلّه ما يلبي حاجاته مقابل ما يسلبه منه من تعاليم، ونظم، يفرضها لوحده، من دون حاجة إلى التّهشاور، 
فتلك شخصيّهة الإله. الذّهي يلجأ الطّهفل إلى صنعه في مخيلته ألّهه يغدق بالنّهعم، ويعطيها، ويلبي الحاجات 
كافة، بمقابل ما يسلبه من حريات، ولذات تحت عنوانات المحرمات والممنوعات، والنّهواهي. فيربط فرويد 
الدّهين، بالسّهلطة الأبويّهة المطلقة. فصورة الإله في رأي فرويد عند الطّهفل، إسقاط لصورة والده، أو أبَيه. 
المتسلط الذي يعدّهه إلاهاً مُصغراً. لهذا يتخلص الفرد من شعوره، وتصوّهره الدّهينيّه للأله عند وفاة والده. أو 
هو على أقلْ تأمل. قد أمسى متخلصاً من التّهصوّهر الدّهيني إذا لم يكن الوالد ليس متسلطاً داخل أُسرته، 
فجعل فرويد عقدة أُوديب هي منشأ كلّه عاطفة دينيّهة، أو إِحساس، وشعور دينيّه مرجعه عمليّهة التّهحرر 
ينيّهة، والتيّه ليس  البدائيّهة التيّه شكلها قتل الَأب من قبل أبَنائه، فكمن الأصل القديم، لكلّه المنظومات الدّه
لها هدف سوى مسح آثار تلك الجريمة، والتّهكفير عنها، والذّهي قد تجلّهى عَبـرَْ )الطُواطم والحرام()مسلان، 
2009م، ص143( ، لأحساس المجُرب نحو الطّهوطم، وهو أكثر قوّهة من الكره الشّهديد للَأب، وهذا 
ينيّهة. هي عبارة إله شخصي مَثّهلهُ الأب )مسلان، 2009م،  ما يفضي إلى أنَّ عبادة الَأب في العقائد الدّه
ص144(. وتوارثه الأبناء عن أبيهم في البدايّهة الإنسانيّهة، وهي ثورة على سلطة الإله، وحتّه على الشّهعور، 
والأحساس الدينيّه، فهو قتل للإله، لكي تستبدل القوانين الدينيّهة بقوانين، وضعيّهة، وتشريعات اجتماعيّهة 
على نحو يؤسس في رأي مجموعة من الطّهابوهات والمحرمات، فالدّهين في راي فرويد قد استمد فاعليته من 
أَمسى الاعتقاد بالله  الطّهفولة، وعليه  الكبت الجنسي في مرحلة  الداخليّهة للإنسان من حالة  الأنفعالات 
مسألة عكس ميول، أو رغبات كامنة تَطْفحُ في اللاّهشعور فتمسيّه على شكل حاجة إلى أَبٍ سماويّه، يملك 
قدرة فاعلة، وسامية لحماية الإنسان، كما كان الطّهفل في بدء مجيئه للحياة يشعر بحاجته إلى الأب لحمايته، 
ورعايته حتّه ينضج، ويتكامل نوه )ابو الفضل، 2009م، ص39( وخلاصة ما نريد قوله عن فكرة فرويد 
في الدّهين إنَّه عِصابٌ، وسواسي لأثر جماعيّه، وهو من الآثار التيّه خَّلفها ذبح الأب في القبائل البدائيّهة من 
العصور الغابرة، والإحساس بالذّهنب الذّهي نجم على إِثر ذلك، وعبادة الله في صفة الأب التيّه اكتسبت سمة 



19

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

الألوهيّهة، للتعويض عن ذنب قتل الأب الذّهي أقترفه أبناؤه، وهناك تفسير ثاني لما رآه فرويد أنَّ الدّهين، هو 
الشّهعور، والإحساس الإنسانيّه بالضعف، ومن مخلفات الضعف والخوف الطّهفوليين، الحاجة إلى حماية الأب، 
ودعمه، ورعايته، لأبنائه مُنذ أوّهل وهلة في مجيئهم للحياة، وحتّه إكتمال نضوجهم، وفرويد يدّهرس علم 
نفَس الدّهين بكونه فرعاً من فروع علم النفّهس العام فينبري إلى دراسة الدّهين. دراسة علميّهة على وفق منظار 
علم النّهفس العام، ولم يكن، هو الذّهي بدأ بتلك الدّهراسة، فقد سبقه علماء غربيون منهم )ديفيد وولف، 
1991م Wulff, D.M.( في كتابه: »النّهظريات الكلاسيكيّهة، والمعاصرة«، وكما ألّهفَ هو وزملاؤه : 
(، ولكان فرويد، ومعاصره يونغ: كانا من  Hood R. )1996م( كتاب علم نفس الدّهين: )تَوجّهه تجريبيّه
المنظرين، والعلماء الغربيينّه اللّهذين إِتسما بسمتين متباينتين، ففرويد نظر إلى الدّهين نظرة سلبيّهة، والثّهاني رآها 
إِيابيّهة تكلّهمنا على رأي فرويد بشيءٍ من العرض المبسط، أمَّا يونغ فكانت آراؤه قد خلطت بـيَْنَ الفلسفة، 
والخيميائيَّة )7(، وقد أورد جُلَّ مفهوماته عن الدّهين في كتاب مستقلٍ سمّهاه )الدّهين وعلم النّهفس(، قرّهر فيه 
أنَّ الدّهين أمراً إِيابيّهاً، شافياً لعل النّهفوس، مسبوقاً بالعّهلة الإلهيّهة والخيميائيّهة الفلسفيّهة في نظره: حلقة وسيطة 
بـيَْنَ الدّهين، وعلم النفس تتوخى الكشف اللاواعي الجمعي، والصّهور المثّهاليّهة التيّه تنجم عن الموضوعات 
ينية، مع أنّهه رأى أن البعد الرّهوحي للدّهين يختلف عن البعدّهين الفلسفي، والخارجي له. وذلك لامجال  الدّه
لعرضه، لكونه قد يخرجنا عن مسارات البحث، ومنهجيته)اذربيجاني، ب.ت، ص1-27(. والذّهي نرُيده، 
، وحتّه أقرب  ما يمكن تقصيه فيما عُرض من انتقادات لمجمل آرائه. من قبل عدد كبير من المفكرين الغربيينّه

تلامذته منه، وهما : )يونغ وأدلر(، في إِقرارهما للعديد من الإشكالات حول تفسيره للدّهين. ومن ذلك:
الأوليّهة الجبريّهة للإنسان،  النظرة  أساسيّه  الطّهبيعيّهة، وعلى  نظرته  للدّهين على وفق  تفسير فرويد  إِنَّ  أوّهلًا: 
الماديّهة  بالأبعاد  الإنسان  تدّهين  اختصار  لايمكن  لأنَّه  لهُ،  ركيزة  ولا  مقنع،  وغير  مرفوض،  تفسير  هو 

وحدها)كواري، 1997م، ص170(.
ثانياً: وإِنَّ العقيدة التيّه ذكرها فرويد على رأي تلميذه يونغ تبينّه جانباً واحداً من مسارات واقعه. والإنسان 
، لَأنَّ لديه غرائز عدّهة، ففي حياته السّهائرة هُناك غريزة الميل  قد لايخضع لضغط الجانب الغريزي الجنسيّه
إلى الغذاء، وهي مهمة في نحو الغريزة الجنسيّهة وحتّه المجتمعات البدائية التيّه عدّهها فرويد مثلًا وعيّهنةً لعرض 
نظريته التحليليّهة للدّهين، بغض النظّهر عن أهمية الجنس في استمرار الوجود. فالغذاء أهم رغبات الإنسان 
البدائي، وأقوى ميوله، كما أّهنَّ المجتمعات المتحضرة في حياتنا المعاصرة عندها السّهلطة، والقوّهة الماليّهة لها 
م  دور متميز من أدوار الجنس مع أَنَّ هُناك العديد من القادرين على القيام بها عندهم عجز جنسي، لَأنهَّ

يصرفون جلَّ طاقاتهم في أنشطتهم السياسيّهة، أو التّهجاريّهة. وهم يهتمون 
بأعمالهم أكثر من إِهتمامهم بغريزة الجنس التيّه تتصل بالميل إلى النّهساء)ستور،1996م،ص20-19(

ثالثاً: ولقد عدّه فرويد أَنَّ قتل الَأب، وذبحه أو حتّه أكله، كانت حادثة واقعية، إِنعكست آثارها على حياة 
البشر في مختلف عصوره وبيئاته، ولكنّهها لاتزول، وقد يكون متأثراً بذلك في نظرية )لامارك( التيّه تتصل 
بالتوريث الجينيّه، ولكنَّ تلك النظريّهة جابهتها نظرية )دارون( في التطوّهر، والارتقاء التيّه محت تلك النظريّهة، 
وإِنْ هي أيضاً قد إنحت بما قرّهر في فصائل الدم، والحامض النّهوويّه، وإِن الطقوس الطوطميّهة قليلة الوجود، 
ولم تلاحظ إلا عند قلّهة من القبائل البدائيّهة التيّه قد تمارس تلك الطقوس الطوطميّهة القدسيّهة في اعتقاداتها 

)ستور،1996م،ص20-19(.
رابعاً: وإِنَّ العديد من آراء فرويد ليست لها مصادر موثقة في مسيرة أيّهة عقيدة، أو منهج دينيّه، لَأنَّ العديد 
فمثلًا  للاعتقادات،  الرّهمزيّهة  والنّهشاطات  الفعاليات،  منبعها  عاطفة  على  تركز  قد  ينيّهة  الدّه الفعاليات  من 
لاينظر إلى علم الفلك نظرة سلبية، لأنَّهه وجد عن مفضيات التّهنجيم، بـيَْدَ أنَّ ذلك الأمر يرفض وينسى 



20

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

عندما ينصرف الذّههن إلى سبل الدّهين وممارساته)كواري، 1997م، ص172-171(
ويعترف فرويد نفسه: بأنَّه عاجز عن معرفة، وإِدراك حالات الإنجذاب، والاختطاف، والتّهجارب  خامساً: 
الروحيّهة في الأحوال الصّهوفيّهة، والممارسات العرفانيّهة، وما يرافقها من أمور الوجد، والتماهي، وذلك حين 
ينيّهة، عَبـرَْ ما عرضه فرويد  نظر إليه العديد من مفكري الغرب، وفلاسفته بكونها مصادر من المشاعر الدّه
في كتابه )مستقبل إِخدوعة(، والذي أنكر فيه الدّهين، وأرسل منه نسخةً إلى )رومان رولان( أحد فلاسفة 
ينيّهة )ستور، 1996م، ص126(  الغرب، فذكر الأخير: أَنَّ فرويد: لم يفهم المصدر الحقيقي للمشاعر الدّه
للمخلوق الإنساني. وبخاصة  تعتمد وجود ربّه  منها،  السّهماويّهة  تباينت، ولاسيَّما  الدّهيانات، وإِن  ، لأنَّ 

الإسلام الذّهي يوحد وجود الخالق، كما لايعترف بالتّهحليل النّهفسيّه للدّهين لأسباب عدّهة، منها:
أوّهلًا: عدم التّهوافق في الاعتقاد الدّهينيّه لشخصية صاحب النظريّهة سيجيموند فرويد الذّهي جعل الدّهين وهماً 
لا وجود لهُ، وتلك فرضيّهة من فرضيات التّهفكير اليهوديّه، الذي يعتقده في أصوله، وإِنْ لم يتبينّه المعتقد 
في شعائره، وطقوسه. وإِنَّ مافرضه، وقرّهره نتيجة العزلة، والاضطهاد، وكراهية شعوب العالم لليهود بسبب 
التقوقع بينهم، وإِنحسار، وضيق تعاملهم، إلاَّ بالطّهابع الماديّه. وذلك الأمر جعل فرويد يشكك في قيم 
احم مع غير جنسهم. ولهذا فإِنَّ  ، والترّه معتقده، في جوانبه، الرّهوحيّهة، والخلقيّهة، وبخاصة في عواطف الحبُّ
نتائج  إِنعكاسات لحياته الشّهخصيّهة والُأسريّهة، أكثر من كونها  الرّهافضة للدّهين ما هي إلاَّ  دعواته الفكريّهة 
عملية أثبُتت على التّهجارب، والقياسات والملاحظات العلميّهة لواقع تراث الإسلام مثلًا. إذ لم يعرف فرويد 
انَّ العلماء، والأطباء العرب، والمسلمين، قد إِهتدوا إلى فكرة اللاّهشعور، وإلى عملية التّهحليل قبل أنْ يفكر 

فيها هو)مصباح، 2006م، ص1(
ثانياً: ونظرية فرويد حول الدّهين، تضع جميع الدّهيانات سماوية، ووضعيّهة متساويّهة في أصول اجتماعيّهة بحته، 
وترجعها إلى البدايّهة التيّه يسيطر عليها الخوف من المخلوقات جميعها، ناهيك عن مآثر الطّهبيعة التي جَعلَتْ 
النّهفس عنواناً لكلّه ما هو متصل بالميل الحيوانيّه الغريزيّه فضلًا عن ربطها الجوانب الميتافيزيقيّهة، بما لايمكن 
أنْ تتجانس بالأمور الطبيعيّهة التيّه تركز على سمو الإنسان عن المخلوقات بالعقلنة. وعدم الأقدام على ايّه 
فعل من دون تفكير. والمرء قد يلجأ إلى طبيب بعينه، لكي يصف له الدّهواء في علاج لأيّه جوانب عصابيّهة. 

ويمكن أنْ يعتمد عمل، وبما يراهُ مناسباً له.
ثالثاً: والإسلام يتنافى في مناهج قواعده، وأصوله عن نظرية فرويد الغريزيّهة البهيميّهة، لأنّهه يتحكم في الدعوة 
إلى التنظيم الَأسريّه، ويدعو إلى سمو النّهفس عن إِرتكاب الرّهذائل، بالمعاصي، وبكلّه السّهبل التيّه يقيدها 
فيه الاثنين  عَقد. زواج يسكن  المرأة والرّهجل من دون  بـيَْنَ  الزَّنا، والعلاقة  الرّهجل والمرأة، ونفي  لمسالك 

)مخلوف، 2008م، ص11(
، والتيّه تبتعد  رابعاً: وإِنَّ علماء النّهفس المسلمين، قد قدموا نظرات خاصة نحو مدرسة التّهحليّهل النّهفسيّه
عمّها يراه أصحاب التّهبتل الكنسيّه وبما يمكن أنْ يؤدي إلى الكبت والحرمان، بالزّهواج، وماتفضي اجتهادات 
المذاهب الإسلاميّهة، لما تراه من الابتعاد عن سبل الفوضى، والعبث الجنسيّه. لأّهنَّ الإسلام قد اعترف 
الغريزيّهة  والعبثية  الجنسيّهة،  الفوضويّهة  إزالة  إلى  دعا  بل  بالكيت،  الإسلام  يسمح  فلم  البشريّهة،  بالطبيعة 
يَۡلِ 

ۡ
فِضَّةِ وَٱلخ

ۡ
مُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱل

ۡ
قَنَٰطِيِر ٱل

ۡ
بَنِيَن وَٱل

ۡ
تِ مِنَ ٱلنِّهسَآءِ وَٱل بقوله تعالى: ھزيُّهنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَٰ

ھھھ   : عِمۡرَان  ھآل  14ھ  ٔـاَبِ  مَ
ۡ
ٱل حُسۡنُ  عِندَهُۥ   ُ وَٱللَّ يَاۖ  ۡـ ن ٱلدُّ يَـوَٰةِ 

ۡ
ٱلح مَتَٰعُ  لِكَ  ذَٰ رَۡثِۗ 

ۡ
وَٱلح مِ  ۡـعَٰ وَٱلۡأنَ مُسَوَّمَةِ 

ۡ
ٱل

ومضامين ذلك الُحبّه الذي أطرّهه الإسلام، قد وافق طبيعة وجود الإنسان في مسيرة حياته: لَأنَّ تلك أَصول 
واقعيّهة. وليس هناك نفور من سبلها السَّلميّهة. ولامنع من اعتماد السّهبل الصحيحة، للاتصال بـيَْنَ الرجل 

والمرأة، وبما يفضي إلى التسامح والتوادد )بدري، 2001م، ص74(



21

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

ويعاب على نظرية فرويد عند المفكرين المسلمين بعامة تعميم أحكامه التيّه هي نتاج جيل بعينه،  خامساً: 
وفي مجتمع، وبيئة واحدة وفرض ذلك على البشريَّة كلّهها، وفي جميع عصور أجيالها، ولكلّه الديانات، لأنَّ 
ً كان أم وضعياً. وبخاصة في نط مسيرة فكر الإسلام ابن قاتل، وأَب مقتول، إلاَّ في مواضع  لكلّه دين سماوياّه
شذوذ عن دعوات عقيدة الإسلام، وقد حرمه تحريماً جازماً بسوء ذلك الفعل )قطب، 1989م، ص46(.
وابتعد فرويد عن معقولية الخطاب الفرديّه، والجماعيّه، فجعل بأنْ وصف العصاب بكونه ديناً  سادساً: 
ً، والدّهين بأنّهه عصاب جماعيّه، وذلك المفهوم في رأي بعض مفكري الإسلام بأنّهه مجرد هرطقة وعدم  فردياّه
وعي، لأنَّ العصاب الجماعيّه الذّهي يمكن قراءته من تحليل الخطاب الجماعيّه هو ضرورة قد يكون على 
صعيد الفرد، بأنّهه إنسان عصابيّه فالخطاب العربي المعاصر من حيث هو خطاب لاشخصي يتمتع بقدر من 
الاستقلال الذاتيّه عن فاعله الجماعي ناهيك عن كون كلّه خطاب لهُ معقوليته الخاصة به، ومنطقة القائم 

بذاته، وأسبابه العقليّهة التيّه يقتضيها، ويتطلبها إِرتباطه، وتماسكه الذّهاتي )طرابيشي، 1991م، ص74(
ننتهي إلى أنَّ الإسلام، ومنطلقاته الفكريّهة، لايافي ما يعُرض من علوم تص النفّهس البشريّهة، بَلْ يسد 
كلُّ قيم المعرفة، ويدعو لها، لأنَّهه يؤمن بمقولة )حامل الكفر ليس بكافر(، ولأنَّ ميادينه تدعو إلى التّهبصر 
الصّهحيحة  للحقيقة  تريد  هُناك قدرة وثابة،  اليقين. ويؤمن بأنَّ  المرء إلى  يهتدي  في ملكوت الخلق حتّه 
أنْ تتجسد في واقع الوجود. وإِنَّ ما يمكن أَنْ يطرح من انتقادات لنظرية فرويد، لايعني تجافي إطروحاته 
بصفته طبيباً، لعلاج الأمراض العصابيّهة، وبعض الَأمراض الذّههنيّهة، وممّها رآه من أمراض في مكانه، وزمانه 
العقليين  المرضى  النفسيّه باستطاعته علاج  التّهحليل  بكون  إدعائه  أحياناً، ولاسيَّما  المفرطة  مبالغاته  مع 
وبشفائهم من كلّه أمراضهم وإِنَّ التّهحليل النّهفسيّه وحدّهه قادر على فعل ذلك)ايرك، 2013م، ص71(.

الخاتمة والنّهتائج:
لابدَُّ من تأكيد أَنَّ البحث في البعد النّهفسي للدّهين عند سيجيموند فرويد، يحتاج إلى إطلالات عديدّهة، 
للمجتمعات  والدينيّهة  والاجتماعيّهة،  والنّهفسيّهة،  منها،  التاريخية  عدّهة،  فكريّهة  وليست مختصرة في جوانب 
ينيّهة بشكلٍ خاص، لَأنَّ مجالات، ومخاضات فكر ذلك المفكر اليهوديّه  الإنسانيّهة بعامة، واعتقاداتها الدّه
وبمّها  النّهظريّه،  التراث  في  الإنسانيّهة  الحيويّهة  للمسارات  الفكريّهة  المنطلقات  من  الكثير  عممّهت  الأمريكي 
أنعكس على مساعي المفكرين بأثارته في الاستغراب والدّههشة، والتّهعجب لما ربط، وقيد في ميادين علم 
النّهفس الاجتماعيّه، وعلوم الأعصاب الطّهبيّهة، والصّهلة بـيَْنَ ذينك الفكرين، وغيرهما من العلوم الإنسانيّهة، 
وبافتراض فرويد أَنَّ نطيّهة الدّهين، ومنهجه قد تبنى عصاباً جماعيّهاً، في مساعي البشريّهة جمعاء. بسبب عوامل 

تاريخيّهة، وضغوط نفسيّهة متتالية، لذلك، رأينا عَبـرَْ ما طرحناه في مضامين البحث، وتوصلنا إليه ما يأتي:
أوّهلًا: على الرغم ممّها التفْتَ إليه فرويد، وحدّهد منطلقاته في المعرفة الفكريّهة لعلم النّهفس، وما ترتب عليها 
من معالجات نفسيّهة، لهوس التّهدين، لاكنَّها ما زالت عاجزة أمام ما أقرتّهه الدّهيانات بعامة، والدّهين الإسلاميّه 
بخاصة، وفيما طرح من انتقادات جمّهة، سواء تلك الانتقادات التيّه وجهت من قبل مفكري بيئة فرويد 
منها،  العديد  نقيد  لم  والتيّه  ودياناتهم،  مشاربهم،  تفاوت  وعلى  المشارقة،  من  المفكرين  بعض  أم  الغربيّهة 
اعتمدت  أفكار غربية  أو  ثقافة  تعميم  أنَّه لايمكن  رأوا  والذّهين  ولغاتها.  الفكريّهة،  وتعدّهد سبلها  لكثرتها، 
الثّهقافة العربيّهة الإسلاميّهة،  الديانتين اليهوديّهة، والمسيحيّهة على أفكار، وثقافات ببيئات أُخرى، ولاسيّهما 
مع أَنَّ جزئيات ما طرحه فرويد في فلسفته الفكريّهة، قد وجدت عند الأطباء، والباحثين في الفلسفة من 
العرب والمسلمين، وقد تبنتها ثقافة بعض مفكري الغرب، وحسب نطيّهة معرفتهم ، ومطالعاتهم الثّهقافيّهة.

وإِنَّ صفات، أو سمات ما عرضه فرويد في الذي توخاه من نظرة إلى الدّهين، كون الإنسان يتقيد  ثانياً: 
ذهنه، لَأنَّ هُناك صلة نفسيّهة بينه، وبـيَْنَ موجودات أو موجود يعجز أنْ يسمو إلى مجاراته في تحقيق بقليل، 



22

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

أو بكثير من رغباته، حتّه وإِنْ إِنعكست نظرة فرويد في سلبية الاعتقاد الدّهينيّه، بصفته في رأيه إِعتقاد وهمي، 
وانطلاقاته جاءت إلى البشريّهة من جريمة إرتكبت برغبة جماعيّهة، والتيّه نشأت على أثرها عقدة الشّهعور 
بالذّهنب، الذّهي تولد عبر تنيظمات اجتماعيّهة، وقيود أخلاقيّهة، ودينيّهة تمثلتْ بما قرره فرويد في عقدة أوديب. 
وماشكّهله من ذلك الطّهرح من مسوغات كون الإنسان، قد عجز في استخدام عقله. فانعكس ذلك سلباً 

في حدوث عصاب أو وسواس عُدَّ شكلًا من أشكال الدّهين.
، أَنَّ الدّهين، وعلى ما عرضه. يمكن عدّهه عنواناً، لوحدة أيّهة  ولابدَُّ من القول: إِنَّ فرويد، لم يتبينّه ثالثاً: 
جماعة، عَبـرَْ ما يمارس من طقوس، وشرائع، تستدام من خلال رموز زمانيّهة، أو مكانيّهة قد تتعدى فيها، 
إلى  الفكر  يلتفت  لم  نفسيّهة،  لظواهر  والهذيان،  الهلوسة،  مجالات  حتّه  وسلوكياته،  الإنسان،  مزاجيات 
تصنيفها على الرغم ممّها قد كتبه عنها، الكثير من الفلاسفة، والمفكرين، وفي لغات النّهاس جميعها، ولمختلف 
البيئات والثّهقافات. ولكنَّ ذلك لم يبعد أَنَّ الكثير من الأفراد قد تركوا جوانب الاعتقادات السّهماويّهة التيّه 
نادى بها الأنبياء والرّهسل )ھ(، وطفقوا يعبدون الظواهر الطّهبيعيّهة، في نظرتهم إلى تفاوت قدراتها في الظهور أو 
الاحتفاء، في نحو قدرة الحجر في إتمام حاجة الإنسان إلى التّهخفي والاستتار، أو لدفع المخاطر عمّها تسببه 
الطّهبيّهعة من مضار، عن ظواهر كونيّهة مختلفة في الخسوف، والكسوف للشمس والقمر، والتيّه تنبه الإنسان، 
بتقوي عاطفته التيّه تقتضي عبادة معبود متمكن ينظر إليه بكونه مُقدساً فلا يمكن له من مجاراته، أو بتخطيّه 

قدرته.
الهوامش:

ا تؤلف معه، وحدة اجتماعيّهة،  1- الطوطم: أصل حيواني، أو نباتي تتخذه عشيرة رمزاً لها، ولقباً لجميع أبنائها، وتعتقد أنهَّ
ا تتخذه رمزاً  وتنزله كما تنزل الأمور التيّه ترمز إليه منزلة التّهقديس، فإذا كان الذئب مثلًا طوطماً لعشيرة ما، فمعنى ذلك أنهَّ
ا وفصيلة الذئاب من طبقة واحدة، ومعظم  يميزها عن غيرها من العشائر، ويصبح لقباً يحمله أبناؤها جميعهم، وتعتقد أنهَّ
الطواطم من الحيوان والنبات، ولكنَّ الحيواني أكثر من النباتي، والطوطميّهة هي مصدر لفظي صناعي مولد في لغة العرب وهي 
ا كانت مرحلة عامة مّهرت بها المجتمعات الإنسانيّهة جميعها.  في هذا المعنى تمثل المرحلة الأوّهلى من مراحل الديانات البدائية، وربمَّ
عليّه عبد الواحد وافي: الأسرة والمجتمع، دار نهضة مصر للطبع والنشر، )لا.ت(، ص 27، ود.قيس النّهوريّه: طبيعة المجتمع 

البشريّه، )لا.م(، بغداد، )لا.ت(، ج/1، ص 220 ومابعدها.
الأعصاب،  في  اختص  قد  طبيب،  هو   Sigmund Freud  )1939-1856( فرويد  شلومو  سيجيموند    -2
للتّهحليل النفسيّه والعلاج السّهريريّه، والتّهداعي  والأمراض النّهفسيّهة، وهو من أصول نساويّهة يهوديّه المعتقد، يعُدّه مكتشفاً 
. ولد في بلدة )بريبور(، التابعة في عصره إلى الإمبراطورية النّهمساويّهة، وهي تابعة الآن لجمهورية الشّهيك، والده حينها  الحرُّه
تاجراً للصوف، ولكنَّ فرويد خضع لأهتمام أُسرته مع وجود آخرين من أَشقائه، لَأنّه ذكاءَه في نظر أسرته، جعل تلك الميزة 
من الاهتمام به، وقد تأثر فرويد بجوزيف بروير عند نضوجه )Joseph Breuer(، واكتمال تحصيله الدراسة، في طريقته 
 Jean Martin( )لمعالجة أمراض النّهفس والهستريا بسبل التّهنويم المغناطيسيّه، وكذلك تتلمذ على يد )جان مارتن شاركو
Charcot( ، متأثراً كثيراً بمنهجه الإصلاحيّه في السبل الكهربائية للأعضاء المريضة، والمشلولة، والأمراض النفّهسيّهة، فرأى 
أنَّ تلك الأمراض جنسيّهة وهي: أنَّ سبب في الأمراض النّهفسيّهة، والعصبيّهة. ينظر: منير البعلبكي: معجم أعلام المورد، دار 

العلم للملايين، بيروت، ط/1، 1992م، ص255.
3-  الطوطم Totem: وقد حددته فيما سبق عن آراء علماء الاجتماع، وهو كما رآه، أو عرفه فرويد: بأنّهه مرحلة 
والحضاريّهة،  الاجتماعيّهة،  الحياة  نضوج  بسبب  بعدها  تطوّهرت  والتيّه  الدينية.  والشّهعائر  الطقّهوس  لممارسات  بدائية  مبكرة 
ففرضت نظاماً جديداً من الأديان، يتماشى مع ذلك التّهطور الحضاريّه. وأوّهل مَنْ أشار إلى مفهومات الطوطم هو العالم )ماك 
لينان(، بـعَْدَ دراسته لممارسات طقوس بعض القبائل البدائية لسبل الزّهواج التيّه أقرت بالوشم، إِشارة إلى قوّهة الجسد على 
التّهحمل، فعُدت في رأيه طقوس طوطميّهة بدائيّهة، وضحها بصورة أسمى من قبل المفكرين اليهوديين )دور كايم، وسجيموند 
فرويد( والأخير رأى فيه أنَّ الطوطم في شكله البدائيّه عُدَّ نقطة إنطلاق لسن القوانين، والتشّهريعات الدينيّهة التيّه تفضي 
إلى تنظيم العلاقات الاجتماعيّهة، والاقتصاديّهة وتقسيم، وتنويع الأعمال داخل العشيرة، أو القبيلة ، فعُدّه الطوطم أساساً، 
وسبيلًا أمثلًا لإلتزام بالممارسات الاجتماعيّهة لكلّه قبيلة بدائية، ولهذا صار الطوطم دستوراً روحياً، بكونه المسبب للتشريع 
الاجتماعيّه الذي اتفقت عليه الجماعة، وهو قد يكون نباتاً أو حيواناً، أو أشياء أُخرى. ينتفي، بَلْ لايوز قتله، أو أكله، 
أو تدنيسه. فأخذ صفة القداسة شيئاً فشيئاً داخل الجماعة. إذ هو يفرض القوانين عليها، لكي يعيش أبناؤها في سلامة، 



23

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

وأمان، ويُزى، ويعاقب أو تصبُّ لعنةٌ على كلّه مَنْ يخرج على تشريعاته لتنظيم الجماعة. وكانت بداية ذلك في التحريم، 
والتقديس، أو التدنيس الزّهواج داخل القبيلة فحُرّهم الزّهنا بالمحارم، لكي لاتتكرر حادثة الصّهراع الجنسيّه. وذلك عبر وصيتين 
رئيستين: التّهحذير من قتل الطّهوطم، والتحذير من الزواج من أمرأة تنتمي إلى الطوطم نفسه. وتانك الوصيتين ، تتطابق في 
مضامينها مع جريمتي. وبما أسماه فرويد عقدة أُوديب. كما حّهرم أكلّه لحوم بعض الحيوانات مقدسة كانت أم مدنسة، ففرض 
السّهطوة الدينيّهة عبر روح الأب والذّهنب، وحذر من عقوبات قد تطال الأفراد، والجماعات الخارجين عن سلطته، الطوطميّهة. 
وفي الممارسات الطقوسيّهة للطوطميّهة ذبح الحيوان الطّهوطمي، وأكلّه لحمه، أو شرب دمه بتقاسم قوّهة الطّهوطم، وقداسته في 
شعائر حزينة، ورقصات صاخبة، يسمح فيه للأفراد بأطلاق عنان إشباع غرائزهم الجنسيّهة في رأي فرويد، وذلك الذبح 
والشّهرب لدم الطوطم يعُدّه مع ما يصاحبه من شعور بالذنب فرحةً للإنسان بموت والده. وممارسات للخروج عن سلطة 

الأله. ينظر عن ذلك: 
، دار مدارك للنشر، بيروت، 2015م، ص 119. - سجيموند فرويد: الطّهوطم والطابو، ترجمة: جورج طرابيشيّه

4- ولد ميرسيا إلياد الرومانيّه الأصل والذي يلفظهُ أهل رومانيا )ميرشيا إلياده( في بوخارست عاصمة رومانيا عام 1907م 
، وبعد إكماله للتعليم الأولي، التحق بجامعة بوخارست عام 1925م،  من أُسرة مسيحيّهة التزمت الطابع المذهبيّه الآرثوذكسيّه
فصار طالباً مقلداً لمنطلقات الفيلسوف )ناي أيونسكو(=)Nae Lonescu( الذّهي نصحه بضرورة اعتماد التّهجربّهة 
أبريل  الفلسفية، توفي في 22  المؤلفات  الحيويّهة الإنسانيّهة.وتبني الحدس. وقد تطورت مفهوماته، والف مجموعة كثيرة من 
عام 1986م، لجلطة دماغية، بعد رحيله إلى فرنسا.  ينظر عنه تفصيلًا: أ. د. حميد آدم ثويني: دراسات فكريّهة وفلسفيّهة 
معاصرة، دار أبجد للطباعة والنشر والتوزيع، ط/1، 2022م، 1443 ھ، ص 425-465/ المقدس والمدنس، الفصل 

العاشر.
أو  التّهاريخ  من  وكاملًا مقتبساً  مهماً  5-  تراجيديا )Tragedie(، وهي أصلًا مأساة لقصيدة مسرحيّهة تعرض حدثاً 
الأسطورة، تشترك في أحداثها شخصيات بارزة لتثير في نفس السّهامع والمشاهد الرّهعب، والشّهفقة لعرضها الأهواء الإنسانيّهة 

المتصارعة مع قدرها. ينظر:جبور عبد النّهور:المعجم الأدبي، ص233-232.
6- مثله )الطوطم( )Totem(، وهو في نوعين: حدّهدها فرويد على وفق ما يأتي:

أوّهلًا: الأرنؤط )Arunta(، وهو طوطم يصنع من الخشب، أو الحجر، ويكون في غالبه بيضاوياً، أو مستطيلًا في شكله، 
ويوضع في مكان واضح، وبارز ليراه كلّه ابناء القبيلة، أو الجماعة، لكي يمارسوا الطقوس، أو الشّهعائر أمامه يومياً فِرْاداً، 
، وقد ترسم على ذلك الطوطم بعض النّهقوش أحياناً، تعُدّه مقُدسة  وجماعات، فيتعلم الصّهغار عن الكبار ما يقام من طقوسّه
عند أبناء القبيلة. ولايسمح بلمسها إلاَّ من المتطهرين كما لايسمح للنساء بلمسها، أو حتّه رؤيتها ومن حاولت اختراق 
ذلك العرف فجزاؤها الموت، طعناً بالرّهماح، ويتمّه الاقتراب منها بالتمتمات السّهحريّهة. وذلك النّهوع الَأرنؤطي. يحفظ في أماكن 
ينيّهة صفة شفاء المرضى، ومعالجة الجرحى ... كما تمنح الصّهبر، والقوّهة،  مقدسة، قد يمنحها الأفراد المؤمنون، برمزيتها الدّه

والأدعية بضرورة المساعدة بأضعاف أعداء القبيّهلة، وقوّهة ضربات أبَنائها. 
ثانياً: النّهور تونجا )Nortunja(: وهو طوطم قبائل الأرونطا الشّهماليّهة، وتأخذ شكل عصا أو مجموعة عصي متعامدة على 

شكل صليب توضع عليه ضفائر الشّهعر، أو جلود الحيوانات، والرّهيش.
ينظر: سيجيموند فرويد: الطّهوطم والطّهابو: مرجع سابق، ص 119.

7- الخيميائيّهة: مصدر صناعيّه مولد في اللّهغة، عُدّهت فرعاً قديماً للفلسفة الطبيعيّهة، وهي تقليد فلسفي واحد للعلوم البدائية 
القديمة، وقد نشأت في مصر في العصور الرّهومانيّهة من القرون الأولى، حاول فيها الخيمائيون تنقية، أو إنضاج بعض المواد، 
كي يصلون بها إلى الكمال. في تحويل الفلزات الوضعيّهة مثل الرّهصاص إلى فلزات نبيلة عاليّهة المقاصد ومنها الذّههب، وعنه 
يمكن إِبتكار إكسير الحياة. وخلق علاج شامل قادر على علاج أي مرض، والتّهخلص منه وإنتاج )Alkahest(، وهي 
مادة قادرة على إذابة أي مادة أخرى، إذ كان يعتقد أنَّ كمال الجسم البشري والرّهوح ينتج بتحقيق الغنوسين في أوربا، 
ا عُدّه وجود الخيمياء مرتبطاً لدى العامة  فكانت فكرة ابتكار حجر الفلاسفة مرتبط بشكل ما بتجمع تلك الأهداف، وربمّه
بالسّهحر، وتلك التأويلات، قد وردت في المفهومات الفكريّهة الإنسانيّهة في القرن الثّهامن وبعده. ينظر: الانترنيت، ويكيبيديا: 

الخيماء، والخيميائيّهة.
المصادر:

القرآن الكريم
1- آيفوني ستور، فرويد، ترجمه عن الفارسيّهة: حسن مرندي، منشورات: طرح نون ، 1375 ش، 1996م.

سالكي،  بهزاد  الفارسيّهة  عن  ترجمه  والدّهين،  الفلسفة،  حدّهود  العشرين،  القرن  في  الدينيّه  الفكر  ماك كواري:  جانَ   -2
منشورات، أمير كبير، طهران، 1376 ش ، 1997م.



24

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

3- جبور عبد النّهور: المعجم الأدبيّه، دار العلم للملايين، بيروت، آذار، مارس، ط/1، 1979م.
4- أ.د. حميد آدم ثويني محيي الدّهين: الصّهلات الُأسريّهة في الشّهعر العربيّه قبل الإسلام، دار أبجد، بغداد، 2018م/ 1440
5- أ.د. حميد آدم ثويني محيي الدّهين و اخلاص جواد علي: دراسات فكريّهة، وفلسفيّهة، معاصرة، دار أبجد للطباعة والنشر 

والتوّهزيع، بغداد، ط/1، 2022م/ 1443 ھ.
6- الرّهاغب الَأصفهانيّه: الحسين بن محمّهد بن المفضل )ت في حدود )425 ھ(: مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق صفوان 

عدنان داووديّه، دار القلم، دمشق، الدّهار الشاميّهة، بيروت، ط/5، 1433ھ/ 2011م.
7- الزّهركليّه: خير الدّهين: أبو الغيث خير الدّهين بن محمود بن محمّهد الدمشقيّه )ت 1364 ھ(: الأعلام: قاموس تراجم 

لأشهر النساء، والرّهجال من العرب، والمستعربين، والمستشرقين، دار العلم للملايين، ط/6، 1984م.
8- سيجموند فرويد:

، دار مدارك للنشر، بيروت، 2015م. 1- الطّهوطم، والطّهابو، ترجمة: جورج طرابيشيّه
، دار الطّهليعة للنشر، والاشتهار، بيروت، 1982م. 2- قلق في الحضارة: ترجمة: جورج طاربيشيّه

3- مستقبل وهم، )لا.ط(، )لا.م(، )لا.ت(.
4- موسى والتّهوحيد، ترجمة: جورج طرابيشي، دار الطليعة للطباعة والنشّهر، بيروت، 2004م.

اث العربيّه للطباعة والنشّهر، والتوّهزيع، بيروت،  9- السيّهد عبد الله شُبرّه )ت 1242 ھ(: تفسير القرآن الكريم، دار إِحياء الترّه
لبنان، ط/1، 1428 ھ/ 2007م.

10- سيرل بيرت: علم النّهفس الدّهينيّه، ترجمة: سمير عبدة، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، ط/1، 1985.
11- عليّه عبد الواحد وافي: الأسرة والمجتمع، دار نهضة مصر للطبع والنشّهر، )ب.ت(.

12- غسان خالد: جبران الفيلسوف، مؤسسة نوفل، بيروت، 1974م.
13- قبيس حسن مخلوف، وعيسى قبال المعطي: التحليل النّهفسي، والثّهقافة العربيّهة الإسلاميّهة: مجمع الروضة التّهجاري، 

دمشق، 2008م.
14- د. قيس النّهوريّه: طبيعة المجتمع البشريّه، )ب.ط(، بغداد، )ب.ت(.

15- مالك بدري: أزمة علماء المسلمين: ترجمة: مُنى كنتاني أبو قرجة، ديبونو، للطباعة والنشّهر والتوّهزيع، الأردن، ط/1، 
2001م.

الإعلانات  مطابع شركة  المجمع،  رئيس  إبراهيم مدكور،  د.  تصدير:  الوجيز،  المعجم  القاهرة:  العربيّهة/  اللّهغة  16- مجمع 
الشّهرقيّهة، دار التّهحرير للطبع، والنشر، 1989م.

17- محمّهد قطب: الإنسان في الإسلام، والماديّهة، دار الشّهروق للنشر، والتوّهزيع، بيروت، ط/1، 1989م.
18- محمّهد مندور في الميزان الجديد، القاهرة، 1944م.

19- محموديّه: أبو الفضل: منشأ الدّهين، ضمن كتّهاب جماعي للفكر الدّهيني، وتحديات الحداثة، تعريب: أحمد القبانجي، 
مؤسسة الانتشار العربي، بيروت، ط/1، 2009م.

: معجم أعلام المورد، دار العلم للملايين، بيروت، ط/1، 1992م. 20- منير البعلبكيّه
21- ميشال مسلان: علم الأديان: مساهمة في التأسيس، ترجمة عز الدّهين عناية، المركز الثّهقافيّه، منشورات كلمة ، )لا.م(، 

ط/1، 2009م.
22- هانز : ج إِيرك: تدهور إمبراطورية فرويد وسقوطها، ترجمة عادل نجيب الشّهريّه، دار الكتّهاب والوثائق القوميّهة، القاهرة، 

ط/1، 2013م.
23- الخيمياء، والخيميائيّهة، ويكيبيديا عن الأنَترنيت، )ب.ت(.

24- عليّه مصباح: لماذا يعارض الإسلام: مقولات التحليّهل ، مقال: منشور على موقع قنطرة للأنترنيت للعام 2006م.



25

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

الدّهين بمنظار فرويد، ويونغ عن  لعلم نفس  العلميّهة في مركز بحوث الحوزة الجامعة  الهيئة  25- مسعود إذربيجاني:عضور 
الفارسيّهة، ترجمة أ. د. دلال عباس، مقالة عن الأنترنيت، )ب.ت(.

 .Mirca Eliade: Lesacre et Le Profane Collection Fo/io/Essais n82  -26
.Editions Callimarc Paris, N.D

 :Sigmund Freud -27
.1927 ,Lavenir dune-illusion Trad-Maric-Bondaparte Plif Paris -

.1948 ,Moise et Le Monot theism Trad Ame Balseinte PUF Paris -
.L, Avenirl une illusion, N.D -

.Malaise dons La Civilisation, N.D -
 Samuel Albert: Les Religions aujourd, hui-Les Editions ouverieres  -28
 paris France et, Vleourieve Bruxellce Belgiquc et Les Editions, Chronique

.Sociale Lyon France, N.D



364

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

نسا
والإ

مية 
 العل

ات
راس

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

Al-Thakawat Al-Biedh Maga-

Website address 
White Males Magazine 

Republic of Iraq
 Baghdad / Bab Al-Muadham 

Opposite the Ministry of Health 
Department of Research and Studies 

Communications 
managing editor

07739183761
P.O. Box: 33001 

International standard number 
 ISSN 2786-1763 
Deposit number 

 In the House of Books and Documents 
)1125(

 For the year 2021
e-mail
Email

off reserch@sed.gov.iq 
hus65in@gmail.com



365

فصلية مُحَكَمة تعُنى بالبحوث والدراسات العلمية والإنسانية والفكرية  
 العدد ) 17( السنة الثالثة   جمادى الآخرة 1446 هـ كانون الأول2025م

ة  
كري

والف
نية 

سا
والإن

مية 
العل

ت 
راسا

والد
ث 

حو
 بالب

عُنى
مة ت

كَ محَ
لية 

فص

الله 

الله 

اكبر 

اكبر 

general supervisor
Ammar Musa Taher Al Musawi

Director General of Research and Studies Department
editor

Mr. Dr. fayiz hatu alsharae
managing editor

Hussein Ali Mohammed Al-Hasani
Editorial staff

Mr. Dr. Abd al-Ridha Bahiya Dawood
Mr. Dr. Hassan Mandil Al-Aqili

Prof. Dr. Nidal Hanash Al-Saedy
a.m.d. Aqil Abbas Al-Rikan
a.m.d. Ahmed Hussain Hai

a.m.d. Safaa Abdullah Burhan
Mother. Dr.. Hamid Jassim Aboud Al-Gharabi

Dr. Muwaffaq Sabry Al-Saedy
M.D. Fadel Mohammed Reda Al-Shara

Dr. Tarek Odeh Mary
M.D. Nawzad Safarbakhsh

Prof. Noureddine Abu Lehya / Algeria
Mr. Dr. Jamal Shalaby/ Jordan

Mr. Dr. Mohammad Khaqani / Iran
Mr. Dr. Maha Khair Bey Nasser / Lebanon


