
 

 
  

201 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 في تفسيره إعجاز القرآن الكريمالعلامة الطباطبائي في مبحث  جهد
 البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن()

 حسن كاظم أسد  أ.د.
 الباحث هشام كاظم زغير 

 جامعة الكوفة  /كلية التربية الأساسية
 الملخص: 

مدَّعي   صدق  على  قاطعاً  ودليلًا  الكريم،  القرآن  بوحيانية  لة  الصَّ الوثيقة  البحوث  من  الإعجاز  يعد 
الأنبياء   أيدي  على  المعجزات  مجيء  حقيقة  القرآنية  الآيات  أكدت  ولهذا  الإلهية،  في    )ع(المناصب 

ال على أحقيتهم  العديد من القصص القرآني؛ لتكون شاهداً لا يقدر عليه إلا من كان متصلًا بالسماء الدَّ
إلى الله   الدعوة  الرسل والأنبياء  في  النبي محمد    )ع(، وقد ختمت معجزات  بها  التي جاء  بالمعجزة 

المتنو   )ص( مطالبه  لبحث  تعرض  وقد  القيامة،  يوم  إلى  خالدة  حية  علماء  لتبقى  من  جملة  عة 
الطباطبائي العلامة محمد حسين  منهم  مسائله   إذه(،  1402)ت  المسلمين،  المهمات من  إلى  أشار 

الحديث   بين  الموافقة  في  )البيان  الأول  التفسيري  كتابه  في  وذلك  الكريم؛  القرآن  فهمها من  المستفاد 
 والقرآن(.

 ة الطباطبائي العلام ، علم التفسير، إعجاز القرآن الكلمات المفتاحية/
Abstract : 
Miracles are considered among the research closely related to the 
unification of the Holy Qur’an, and conclusive evidence of the sincerity of 



 

 
  

202 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

those claiming divine positions. For this reason, the Qur’anic verses 
confirmed the fact that miracles came at the hands of the prophets in 
many Qur’anic stories. To be a witness that only those who were 
connected to the sky can prove their right to call to God, and the 
miracles of the messengers and prophets were sealed by the miracle that 
the Prophet Muhammad came to remain alive and immortal until the Day 
of Resurrection. Al-Tabataba’i, where he referred to the important issues 
of his understanding from the Holy Qur’an; This is in his first exegetical 
book (Al-Bayan fi Al-Aqqaf between Hadith and the Qur’an). 
Keywords: The Miracle of the Qur’an, the Science of Interpretation, 
Allama Tabatabaei 

 : المقدمة
الطباطبائي بالبنان1402)ت   العلامة محمد حسين  إليه    من خلال تفسيره   ؛ وذلكه( مفسر عظيم يشار 

الأوساط   بين  كبيراً  أثراً  ترك  الذي  القرآنية  )الميزان(،  للنصوص  معالجته  وطريقة  منهجيته،  في  العلمية 
تفسيراً   الطباطبائي  للعلامة  أن  إلا  القرآنية،  الآيات  بتفسير  والمتعلقة  العلمية  الأبحاث  لمختلف  وشموليته 
أخر سبق تفسيره )الميزان(، وهو تفسير) البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن(، الذي كتبه في موضع  

 ه تبريز، قبل أن يهاجر إلى مدينة قم المقدسة ليقوم هناك بتأليف تفسير الميزان. رأسه مدينت



 

 
  

203 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

لبعض المقدمات المنهجية، مراعياً فيها الإشارات  وقد تضمن هذا البحث التعريف بهذا المصنف مع بيان  
 وضمن المطالب الآتية:  الصادرة من الطباطبائي إن وجدت،

 الطابع العام للكتاب 
 الإعجاز لغة واصطلاحاً تعريف 

 شروط الإعجاز 
 أقسام الإعجاز 

البيان في الموافقة  )وبحسب تتبُّع البحث فقد ظفر الباحث بالمطالب الآتية من جهد الطباطبائي في كتابه  
 :الخاصة بمبحث الإعجاز (بين الحديث والقرآن

 الفرق بين الآية والمعجزة -1
 الإعجاز والعادة -2
 لة والمعلولالإعجاز وقانون الع -3
 الفرق بين المعجزة والكرامة والسحر والكهانة -4
 القرآن يعدُّ المعجزة برهاناً على صحة الر ِّسالة -5
 الإعجاز والهرمنيوطيقا  -6
رفة -7  الإعجاز والصَّ

تضمن هذا الكتاب طابعاً فريداً ومميزاً من نوعه، ولكونه يمثل التجربة الأولى للطباطبائي في عالم  فقد  
 التفسير، والتي ستكتب وتكشف لنا عن المعالم المنهجية والتفسيرية له، ومم ا يميز الطَّابع العام للكتاب: 



 

 
  

204 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

الطباطبائي  -1 وايات    يهدف  والرُّ الكريم  القرآن  بين  التوفيق  إلى  الكتاب  عنوان  من  ظاهر  هو  كما 
والمروي ات    1التَّفسيرية  الآيات  بين  والتوفيق  الجمع  خلال)عملي ة  فكان    -من  نوعها؛  من  فريدة  بطريقة 

الروايات ويستخرج منها مفادا رائعا، ثم  يغوص في  ثم     يستنطق الآيات ويستخرج منها مفهوما متكاملا، 
بينهما معق دة    -يلاقح  عملي ة  يتخي ل    -في  كان  ما  كل   فيها  يتلاشى  فذ ة،  دة  موح  نظري ة  إلى  ل  للتوص 

، وهذا التفسير وإن كان مشابهاً  2ويتراءى من الاختلاف والتهافت، ولا يرى هناك غير الانسجام والالتئام( 
يُمي ِّزه عنها هو عملية الج وائية، إلا أن ما  مع والموافقة بين الحديث والقرآن، والتي )نرى أن  للتفاسير الرُّ

رين يتحاشى عن عملي ة الجمع والتوفيق، إم ا بإهمال هذا الجانب رأسا، أو محاولا سرد  الكثير من المفس 
في   دخول  دونما  والتوفيق  التوضيح  من  يسير  شيء  على  مقتصرا  أو  تعليق،  دونما  التفسيري ة  الروايات 

تستدعي جملة    –الجمع والموافقة    –، وليس ذلك إلا بسبب أن هذه العملية  3لة(العمق أو حل  جذري للمسأ
من الصفات في المفسر، والتي تستدعي منه الإحاطة بجملة من العلوم، والتي قد لا تكون متوفرة للجميع  

ر لتلك   والتي )منها: الإحاطة الشاملة والعميقة في المعارف القرآني ة. ومنها: المعرفة الكاملة باللسان المفس 
 . الآيات، أعني الروايات الواردة عن المعصومين 

لم يستغرق الطباطبائي لأجل الوصول إلى هذا الهدف في الأبحاث الفلسفي ة والتأريخي ة والأخلاقي ة، أو    -2
بنفسه في الميزان في تفسير   حت ى في بيان معنى كل  آية آية، وبهذا اختلف منهجه هنا عم ا نهجه هو 

 4القرآن 
تهم أو ضعفهم    -3 ولأجل ذلك أيضاً لم يستغرق في البحث عن أسانيد الروايات وأحوال رجالها وبيان قو 

 ـلم يكن يقتضي ذلك. -الذي تمَّ الإشارة إليه -كثيراً في الكتاب؛ لأن  غرضه
ور وا  -4  لآيات.تفسير البيان من نوع التفاسير التجزيئية التي تتناول تفسير القرآن مرتباً وفق السُّ



 

 
  

205 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

ريفة، ا  -5 وايات الشَّ ستخدم الطباطبائي منهج التفسير الأثري مقدماً تفسير القرآن بالقرآن على التفسير بالرُّ
ريفة بحوثاً روائية مستقلَّةً كما صنع في تفسيره الميزان وسيعرض البحث لهذا  دون أن يفرد للأحاديث الشَّ

 المنهج في الفصل الرابع من هذه الر ِّسالة.
إلى  يع  -6 الطباطبائي  و ا مد  الآيات  في استنطاق  للغوص  ثانياً  يعمد  ثم   منها،  متكاملًا  مفهوماً  ستخراج 

دة  -في عملي ة معق دة  -الروايات لكي يستخرج منها مفاداً رائعاً، ثم  يلاقح بينهما  ل إلى نظري ة موح   . 5للتوص 
ياق في تفسيره    يلحظ  -7 ياق في الفصل  ويؤكد    -القرآن بالقرآن   –وحدة الس ِّ بالس ِّ التعريف  عليها، وسيتم 

 الثالث من هذه الر ِّسالة.
ور القرآنية بتقديم الغرض والهدف العام لها، إلا في سورة آل عمران   -8 ، 6لم يبتدئ الطباطبائي تفسيره للسَّ

  ، على خلاف نهجه في تفسيره الميزان الذي دأب فيه على وضع الغرض العام لكل سورة في7وسورة هود 
 8بدايتها 

ل إليه في تفسير القرآن بالقرآن في أغلب   -9 وايات الشريفة على أنَّها مؤيدة لما توصَّ يذكر الطباطبائي الرُّ
 .9الأحيان 

الموارد  -10 بذل مزيد من شرح    10في بعض  وايات فقط؛ دون  الرُّ إلى بعض  المُفسر  يُشير  الكتاب  من 
وايات  بالرُّ يكتفي  وإنَّما  القرآنية،  هذه  الآيات  من  وائية  الرُّ للتفاسير  مشابهاً  يكون  وبذلك  البيان،  وببعض   ،

 الجهة.
مم ا يؤسف له ان هذا التفسير لم يكتب له أن يغطي جميع سور القرآن الكريم، وإن ما جاء بأجزائه    -11

بيان  في  حت ى  الطباطبائي  يستغرق  لم  بل  ور،  السُّ لبعض  مفسراً  الخامس،  للجزء  المكمل  وملحقه  تة    الس ِّ
ر سورة هود، وانتهى بجزئه السادس بسورة  11معنى كل  آية آية  ، فقد بدء بسورة الفاتحة، وفي الماحق فسَّ



 

 
  

206 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

ر )12( منها 56يوسف، بل ببعضها، فقد إنتهى إلى الآية) ( جزءاً من  12( سورة فقط، و)12، فيكون قد فسَّ
ع البحث ان الطباطبائي كان بصدد  القرآن الكريم وأربع آيات من الجزء الثَّالث عشر، وقد وجد بحسب تتبُّ 

كتابة تفسير شامل لجميع سور القرآن الكريم، فقد لوحظ إحالته بعض الموارد المجملة لما سيفصله عند  
تفسيره لبعض الآيات والسور التي لم ترد في تفسيره هذا، ومن الأمثلة الشواهد على ذلك قوله في تفسير  

المالحروف المقطعة عند تفسيره قوله تعالى
، فقد أحال فيها الكلام والتفسير إلى أوائل سورة الشورى  13

المقط عة بالحروف  الكلام  من  يتعل ق  ما  بعض  قال:)سيأتي  تفسيره،  يشملها  لم  أوائل   -التي  في  التي 
فيها(   -السور القرآن  هداية  الكلام في  وكذلك  الشورى،  ل سورة  أو  هذا 14في  غير  أحال كذلك  وقد  ، كما 
التفسير  15المورد هذا  الطباطبائي  يكمل  ولم  تدهور    لانتقاله،  بسبب  المقدسة  قم  إلى  تبريز  مدينته  عن 

وس على تبريز كما ذكر ذلك بعض المقربين منه   16الأوضاع بعد هجوم الرُّ
جهد  جوانب  من  مهم  جانب  على  الضوء  تسليط  إلى  يهدف  القارئ  عزيزي  يديك  بين  الماثل  والبحث 

 وضوع بالغ الأهمية وهو الإعجاز القرآني. الطباطبائي في معالجة م
 تعريف الإعجاز: 

مدَّعي   صدق  على  قاطعاً  ودليللًا  الكريم،  القرآن  بوحيانية  لة  الصَّ الوثيقة  البحوث  من  الإعجاز  يعتبر 
؛ ولهذا أكدت الآيات القرآنية حقيقة مجيء المعجزات على أيدي الأنبياء في العديد  (17) المناصب الإلهية  

ا القصص  في  من  أحقيتهم  على  ال  الدَّ بالسماء  متصلًا  كان  من  إلا  عليه  يقدر  لا  شاهداً  لتكون  لقرآني؛ 
، وقد ختمت معجزات الرسل والأنبياء بالمعجزة التي جاء بها النبي محمد  لتبقى حية  الدعوة إلى الله  

 خالدة إلى يوم القيامة. 



 

 
  

207 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

منها: يأتي بمعنى التأخر عن الشيء وعدم الوصول : يأتي الإعجاز في اللغة بعدة معاني  الإعجاز لغة
، أي : مؤخ ره، وصار في الت عارف اسما  رُ عن الشيء وحصوله عند عَجُزِّ الأمرِّ إليه )والعَجْزُ أصلُه التَّأَخُّ

القدرة( ضد   وهو  الشيء،  فعل  عن  للضعف (18) للقصور  الشامل  المطلق  العجز  وجود  بمعنى  ويأتي   ،
)والعج فيقال:  بالكسر عجزا ومعجزة ومعجزة ومعجزا  والفوت،  تقول: عجزت عن كذا أعجز  الضعف  ز: 

فاته( أي   ، الشئ  وأعجزه   ، عاجزا  وجدته   : الرجل  القياس..وأعجزت  على  فلاناً (19)بالفتح  )وأعَْجَزْتُ   ،
زاً .قال   زْتُه وعَاجَزْتُه: جعلته عَاجِّ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِّزِّي اللَّّ وعَجَّ

، أما المعجزة : فإنها واحدة (21)((20)
 ، في اللغة.(22) معجزات الأنبياء

تختلف بإختلاف الرؤية التي تنطلق منها؛    (23): فقد عُرف الإعجاز بتعاريف عديدةأما الإعجاز إصطلاحاً 
لأنها قد تكون رؤية تفسيرية جذورها تنبع من مناشئ كلامية، وقد تكون رؤية تفسيرية فلسفية نابعة من  

فلسفية الخوئي(24) مناشئ  يد  السَّ تعريف  كلامياً،  تعريفه  أمثلة  فمن   ، المدعي  1413)ت يأتي  ه(:)أن 
يخرق  بما  الإلهية  المناصب  من  دعواه،    لمنصب  صدق  على  شاهدا  غيره  عنه  ويعجز  الطبيعة  نواميس 

وإنما يكون المعجز شاهدا على صدق ذلك المدعي إذا أمكن أن يكون صادقا في تلك الدعوى . وأما إذا  
امتنع صدقه في دعواه بحكم العقل، أو بحكم النقل الثابت عن نبي، أو إمام معلوم العصمة، فلا يكون  

، ومن أمثلة (25) ولا يسمى معجزا في الاصطلاح وإن عجز البشر عن أمثاله(ذلك شاهدا على الصدق،  
تعريفه الفلسفي ما عرَّفه الطباطبائي هنا في تفسيره )البيان(، حيث قال: )ولا شبهة في دلالة القرآن الكريم  

لطبيعة  على تحقق الأعجاز بمعنى الحادثة الخارقة للعادة، الدال على تصرف ما وراء الطبيعة في عالم ا
 (26) (ونشأة المادة لا بمعنى الامر المبطل لضرورة العقل



 

 
  

208 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

، وقال في موضع آخر هنا في )البيان( في  (27) وذكر الطباطبائي ما يقارب هذه العبارة في تفسيره الميزان
دائمة،  الوجود ولا  ثابت  يدل  على أمر خاص  وحادث مخصوص غير  المعجزة: )ما  المقصود من  بيان 

خارقا للعادة غير جار عليها، إذ لو انطبق على العادة الجارية لم يدل  إلا  على معنى    وبالضرورة يكون 
الطير، وقد حكى سبحانه هذا   الموتى وإبراء الأكمه والأبرص وخلق  الوجود ودائمه، وذلك كإحياء  ثابت 

يد عون ما  صدق  على  بذلك  ليستدل وا   ، ذلك  عن  سئلوا  إذ  ورسله،  أنبيائه  من  كثير  عن  من  القسم  ه 
 (28)الرسالة(

 شروط الإعجاز 
النبوة،  ال على صدق مدعي  الد  الفعل المعجز  لتحقق مفهوم الإعجاز جملة من الشروط، لتحقق  ذكرت 

 سأُورد بعضاً منها محاولًا تصيد تطبيقات هذه الموارد على العبائر الصادرة من الطباطبائي. 
 خرقه للعادة الطبيعية  -1

تلمُّسه من   يمكن  والذي  فيه،  لا خلاف  رط مم ا  الش  ذُكرت للإعجازوهذا  التي  التَّعاريف  قال  (29)خلال   ،
الطُّوسي  (460)ت   الشيخ  للعادة  خارقا  يكون  أن  أولها   : بشروط  قلناه  ما  على  يدل  ، (30) ه(:)والمعجز 

الكريم   القرآن  بقوله:)ولا شبهة في دلالة  الشرط  إلى هذا  الطباطبائي قد أشار في تعريف الإعجاز  وكان 
ال على تصرف ما وراء الطبيعة في عالم الطبيعة  على تحقق الأعجاز بمعنى الحا دثة الخارقة للعادة، الدَّ

 (31) (ونشأة المادة لا بمعنى الامر المبطل لضرورة العقل
 أن يكون مقروناً بدعوى إلهية كبرى، من قبيل النُّبوة -2

دليل   )إن  معجزة  يسمى  لا  النبوة  دعوى  دون  للعادة  الخارق  بالفعل  الإتيان  إن  الفعل  إذ  هو  ليس  النُّبوة 
، ومم ا يصلح أن يكون دالًا  (32) الخارق للعادة فقط، بل هو الفعل مقرونا بدعوى النبوة مع عدم المعارضة(



 

 
  

209 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

دعواهم،   وتحقيق  بها لإثبات رسالتهم،  وأتوا  المعجزة  إنما سألوا  الأنبياء  )إن  الطباطبائي:  قول  ذلك  على 
بالوحي، وأنها بتكليم إلهي أو نزول ملك، وهذا شيء خارق للعادة في   وذلك إن هم لم ا اد عوا النبو ة والرسالة

بابه، من غير جنس الإدراكات الظاهرة والباطنة التي يعرفها ويجدها عموم الناس، بل إدراك مستور عن 
اً بمورده،  اً من ما وراء الطبيعة في نفوس الأنبياء مختص  عام ة النفوس لو صح  وجوده كان تصر فاً خاص 

 (33)أن  الأنبياء والرسل كغيرهم من افراد الناس في القوى والصور( مع
 أن يكون عجز الآخرين عن الإتيان بمثله أو بمعارضه على إمتداد الزمن -3

رط عند تفسيره لقوله تعالى نا فَأْتُوا  وقد تعرض الطباطبائي لهذا الشَّ لْنا عَلى عَبْدِّ وَإِّنْ كُنْتُمْ فِّي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّ
قِّينَ بِّ  كُنْتُمْ صادِّ إِّنْ  دُونِّ اللهِّ  مِّنْ  شُهَداءَكُمْ  وَادْعُوا  ثْلِّهِّ  مِّ مِّنْ  سُورَةٍ 

إعجاز  (34)  إمتداد  بيان  قال في  ، حيث 
أمر تعجيزي  لإبانة إعجاز القرآن، وأن ه كتاب منزل من عند الله  القرآن الكريم وكونه باقياً على مر ِّ الدهور )

ر في كلامه هذا التعجيز، كقوله:  لا ريب فيه إعجازا باقيا بمر    قُلْ لَئِّنِّ الدُّهور وتوالي القرون. وقد تكر 
ثْلِّهِّ وَلَوْ كانَ بَعْضُهُمْ لِّ  ثْلِّ هذَا الْقُرْآنِّ لا يَأْتُونَ بِّمِّ نُّ عَلى أَنْ يَأْتُوا بِّمِّ نْسُ وَالْجِّ يراً اجْتَمَعَتِّ الْإِّ بَعْضٍ ظَهِّ

 (35) 
تعالى:   كُنْتُمْ  أَمْ  وقوله  إِّنْ  اللهِّ  دُونِّ  مِّنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَنِّ  وَادْعُوا  ثْلِّهِّ  مِّ بِّسُورَةٍ  فَأْتُوا  قُلْ  افْتَراهُ  يَقُولُونَ 

قِّينَ  صادِّ
 (36))(37) 

ثْلِّهِّ    -ثم عق ب الطباطبائي ذلك بالإشارة إلى أمر لطيف هو عود الضمير في قوله   حيث يحتمل    –مِّنْ مِّ
الطباط  ردَّ  أمور،  ثلاثة  الا فيه  هذه  ثالث  التعجيز  بائي  فيكون  الكريم  القرآن  إلى  عوده  الأول:  حتمالات: 

، فيكون التعجيز بالقرآن لكن برعاية خصوصية في  )ص(  بالقرآن نفسه، الثاني: أن يكون عوده إلى النبي
رجل   على  مجيئه  وهي  البقرة، المقام،  كسورة  السورة،  نفس  على  عوده  الثالث:  معل م،  من  يتعل م  لم    ام ي 

فيكون التحدي الإتيان بنفس السورة، ورده لمخالفته أساليب الكلام:)وعلى هذا فالضمير في قوله تعالى:  



 

 
  

210 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 ِّثْلِّه لْناعائد إلى قوله تعالى:    مِّ ويكون تعجيزا بالقرآن نفسه وغرابة اسلوبه وبيانه، ويمكن أن    مِّمَّا نَزَّ
نايكون الضمير راجعا إلى قوله :   فيكون تعجيزا بالقرآن؛ من حيث إن  الذي جاء به رجل ام ي لم    عَبْدِّ

المتقنةـ من أحد من   الغريبة  والبيانات  العالية،  العجيبة  المعارف  يتلق  شيئا من هذه  يتعل م من معل م، ولم 
قُلْ لَوْ شاءَ اُلله ما تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلا أَدْراكُمْ بِّهِّ فَقَدْ لَبِّثْتُ فِّيكُمْ عُمُراً مِّنْ  الناس فتكون الآية نظيرة قوله تعالى:

قَبْلِّهِّ أَفَلا تَعْقِّلُونَ 
ثْلِّهِّ ، وما رب ما يحتمل من رجوع ضمير (38)  كسورة البقرة ، أو سورة    -إلى نفس السورة   مِّ

يرميه    -مثلا  يونس إن ما  الله  على  بالافتراء  القرآن  يرمي  من  إذ  ؛  الكلام  بأساليب  المستأنس  الفهم  يأباه 
ه بالتحد ي بسورة البقرة أو سورة يونس ؛ لرجوع   ص قوله بسورة دون سورة، فلا معنى لرد  جميعا، ولا يخص 

خلاص مثلا، فأتوا بسورة مثل  المعنى حينئذ إلى مثل قولنا : وإن كنتم في ريب من سورة الكوثر أو الإ
 (39) سورة يونس وهو بي ن الاستهجان(

 أن يكون فعلًا من أفعال الله تعالى أو جارياً مجرى فعله -4
يشترط للفعل المعجز أن يكون من الأمور التي لا يقدر عليها غير الله سبحانه وتعالى، وما جرى مجرى  

، وكان قد أشار الطباطبائي إلى أن  ، مسبباً عن الله  (40) فعله، متعذراً في جنسه أوصفته المخصوصة
الله سبحانه هو المالك الحقيقي والمسبب الأسباب للأفعال العادية وغير العادية)المعجزة(،عند تفسيره لقوله  

الْعَالَمِّينَ تعالى رَبُّ  اللَُّّ  تَبَارَكَ  وَالْأَمْرُ  الْخَلْقُ  لَهُ  أَلَا   ...
كقال  (41)  القرآن  إن  الأشياء :)  بين  يثبت  ما 

سببيته ومسب بي ته، يسند الأمر إلى الله سبحانه في عين الحال؛ فينتج أن  الأسباب الوجودية غير مستقلة  
تعالى قال  سلطانه،  جل   الله  إلا  ليس  الحقيقة  بتمام  الحقيقي  والمؤثر  والتأثير  ب ية  الس  الْخَلْقُ    في  لَهُ  أَلا 

وَالْأَمْر
جميعاً (42) فالأمور  أسباب   ،  إلى  تحققها  في  مستندة  للعادة  خارقة  أو  عادية  أُموراً  كانت  سواء 

، وعليه فالمعجزة من حيث  (43) طبيعية، وهي مع ذلك متوقفة على إرادة الله، لا توجد إلا بإمر الله سبحانه(



 

 
  

211 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

ا لا يقدر كونها فعلًا مسبباً وصادراً عن الله سبحانه قد أجراه على يد ِّ الأنبياء، جعل فيه من الصفات م
 عليه إلا من أذن له الله سبحانه. 

 أقسام الإعجاز: 
تنوعت وجوه الإعجاز وأقسامه التي جاء بها الأنبياء بنحو عام ونبينا الأعظم بنحو خاص، وفرق معجزة 
بينما معاجز غيره من الأنبياء   الكريم معجزة عقلية،  القرآن  أن   النبي عن معاجز غيره من الأنبياء؛ هو 

ي ة؛ كصيرورة العصا ثعبانا، وإحياء الموتى، وإطعام الجمع الكثير كانت حسية   )المعجزة: وهي قسمان: حس 
المجيد( القرآن  كإعجاز  وعقلي ة:  اليسير.  دوامه  (44)بالطعام  مسألة  عقلية  معجزة  القرآن  كون  وافق  وقد   ،

يد عيه من أنه معجزة خالدة، لا  وبقاءه وكونه معجزة خالدة )في ضوء ذلك فإن القرآن الكريم وحسب ما  
ية؛ لأن هذا النوع من المعجزات محدود بظروف الزمان والمكان،  يمكن أن يكون من قسم المعجزات الحس 
وما كان هذا شأنه لا يمكن أن يصبح خالداً على مر  الزمان. فالخلود الأبدي لإعجاز القرآن شيء فوق  

أ للحس   الممكن  غير  ومن  وقوانينها،  ة  من  الماد  القرآن  يكون  وبذلك  الإعجاز،  من  النوع  بهذا  يحيط  ن 
ة( الماد  وخواص   الحس   بعالم  المرتبطة  غير  العقلية  وجوه  (45) المعجزات  وتعدد  تنوع  بعضهم  ذكر  وقد   ،

، ومن أقسام  (46) الإعجاز في القرآن الكريم؛ مم ا لا يمكن حصرها بعدد معين، وأنه لانهاية لوجوه إعجازه
 الإعجاز: 

الإعجاز الغيبي: تحدث القرآن الكريم في جملة من الأنباء عن الغيب الماضي والمستقبلي، وبضرس    -1
. ويذهب الطباطبائي إلى أن الغيب هو ارتفاع وصف الوجدان وفقدان  (47)قاطع لا يقبل الشك ولا الرَّيب 

والمحدودية، أما المحيط بكل    الحضور، إنما يتصور في حدود الممكنات، التي يتصور في حقها الغيبة
شيء والحاضر بكل مكان، فلا يتصور في حقه الغيبة والأشياء حاضرة بذواتها في حضرته، وذلك عند 



 

 
  

212 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

يَعْلَمُها إِّلاَّ هُوَ   تفسيره لقوله تعالى  نْدَهُ مَفاتِّحُ الْغَيْبِّ لا  وَعِّ
، قال: )قد تكرر في كلامه سبحانه ذكر (48) 

دة، والشهادة هي كون الشيء بوصف الحضور والوجدان، وإذا نسب إلى الشاهد  الغيب، وربما قوبل بالشها
كان بمعنى وجدانه المشهود من غير حجاب حائل، والغيب ارتفاع هذا الوصف وفقدان الحضور، فهو 
معنى عدمي، وعلى هذا كان كل  شيء إذا قيس إلى نفسه لم يقبل إلا  معنى الشهادة لعدم غيبوبته عن  

الله سبحانه؛ فإن ه أرفع وأعلى من الوصف وأكبر من أن يوصف فذاته ليس بغيب ولا شهادة،    نفسه ما خلا
نْ أَنْباءِّ  ، ومن أمثلة الأخبار الغيبية تفسيره قوله تعالى(49)إلا  من جهة أسمائه وأوصافه المقد سة( ذلِّكَ مِّ

أَجْمَعُوا   إِّذْ  مْ  لَدَيْهِّ كُنْتَ  وَما  إِّلَيْكَ  يهِّ  نُوحِّ يَمْكُرُونَ الْغَيْبِّ  وَهُمْ  أَمْرَهُمْ 
:)فإن   ، إذ قال عن قصة يوسف (50) 

ة موجودة عند أهل الكتاب بعنوان التأريخ غير أن  ما عندهم غير مأمون عليه من تحريف المحرفين   القصَّ
لِّينَ أو سهو الناقلين وبخلاف إخباره سبحانه الذي   وإليه يشير قوله تعالى    يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفاصِّ

مْ في ذيل الآية:  (51) فانتفاء الحضور يجعله بناءاً غيبي ا غير معلوم( وَما كُنْتَ لَدَيْهِّ
الإعجاز التَّشريعي: ويتضمن آيات الأحكام وفقه القرآن بما لا عهد لمناخ الجزيرة العربية بتفصيلاته    -2

يد على إبرامها برباط الحرية دون فوضى وتعهد الإمتثال  الدقيقة، فقد نظم حياة الفرد والأمة بأحكام لا مز 
، فقد تضمنت آيات الأحكام تفصيل العديد من الموارد التي بها ديمومة المجتمع وبقاءه،  (52) دون الإستعباد 

ومن الملاحظ في منهج الطباطبائي أنه يحيل أكثر موارد آيات الأحكام إلى كتب الفقه، ومن أمثلة ذلك، 
تعالى ...  قوله  حْتِّ لِّلسُّ ...أَكَّالُونَ 

مسحوت  (53) لأن ه  به  سم ي  قيل  إستأصله،   : يسحته  قال:)سحته   ،
البركة، وقد عد  شيء كثير من مصاديقه في الروايات يجمعها الثمن الحرام، كثمن الميتة وكلب الهراش،  

ميعها روايات، وقد عد  والخمر، وأجر الزانية والكاهن والرشاء في الحكم والمال المكتسب بالقمار، وعلى ج 



 

 
  

213 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

في بعضها من السحت كل شيء غل  من الإمام ، وأكل مال اليتيم من السحت ، وعليه فالجامع أوسع ، 
 (54)وروايات السحت كثيرة في أبواب الفقه المتفرقة(

علاقات    -3 ورعاية  ومعانيه،  القرآن  لألفاظ  المتميزة  الخاصة  التركيبة  برعاية  ويتمثل  البياني:  الإعجاز 
البلاغة ورجال  العرب  أعجز  مما  ذلك  وغير  والكناية  والتشبيه  والاستعارة  ذلك: (55) المجازية  أمثلة  ومن   ،

نُونَ كُلٌّ آمَنَ بِّاللهِّ وَمَلائِّكَتِّهِّ وَكُتُبِّهِّ وَرُسُلِّهِّ قوله تعالى نْ رَب ِّهِّ وَالْمُؤْمِّ  لا نُفَر ِّقُ بَيْنَ  آمَنَ الرَّسُولُ بِّما أُنْزِّلَ إِّلَيْهِّ مِّ
يرُ*لا يُكَل ِّفُ اُلله نَفْساً إِّلاَّ وُ أَ  عْنا وَأَطَعْنا غُفْرانَكَ رَبَّنا وَإِّلَيْكَ الْمَصِّ نْ رُسُلِّهِّ وَقالُوا سَمِّ سْعَها لَها ما كَسَبَتْ حَدٍ مِّ

ينا أَوْ أَخْطَأْنا رَبَّنا وَلا تَحْمِّلْ عَلَيْن ذْنا إِّنْ نَسِّ ينَ مِّنْ  وَعَلَيْها مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنا لا تُؤاخِّ ا إِّصْراً كَما حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِّ
فَانْصُرْن مَوْلانا  أَنْتَ  وَارْحَمْنا  لَنا  وَاغْفِّرْ  عَنَّا  وَاعْفُ  بِّهِّ  لَنا  طاقَةَ  لا  ما  لْنا  تُحَم ِّ وَلا  رَبَّنا  الْقَوْمِّ  قَبْلِّنا  عَلَى  ا 

الْكافِّرِّينَ 
من فنون البلاغة والفصاحة قائلًا:) ، تحد ث الطباطبائي عن عجيب نظم الآيتين بما أحتوت  (56) 

نظم الآيتين من عجيب النظم : فترى القول فيهما تارة في سياق الخبر، واخرى في سياق الحكاية، ومر ة 
كقوله:   بالنشر،  ويتبع  باللف   الرَّسُولُ يؤتى  بِّاللهِّ وقوله:    آمَنَ  قوله:    آمَنَ  عْنا مع  سَمِّ وَقالُوا 

نْ رُسُلِّهِّ مع قوله:    وَرُسُلِّهِّ وكقوله:  وَأَطَعْنا   لا يُكَل ِّفُ اُلله نَفْساً إِّلاَّ وُسْعَهاوكقوله:  لا نُفَر ِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّ
ذْنامع قوله: ، ومر ة وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِّرْ لَنا وَارْحَمْنامع قوله تعالى:    غُفْرانَكَ رَبَّناوكقوله:    رَبَّنا لا تُؤاخِّ

، وهو الإجمال بعد التفصيل؛ كقوله:    يؤتى نُونَ و    الرَّسُولُ بالنشر أو لا ثم  باللف  كُلٌّ مع قوله:    الْمُؤْمِّ
المقي د، كقوله:  الخاص   العود بوصفه  ثم  يوضع في  أو لا،  العموم والشمول  إلى آخرها. ومر ة يوضع   )...

غُفْرانَكَ رَبَّنا    :مع قولهوَاعْفُ عَنَّا  :وكقوله  عْنا وَأَطَعْنا ذْنامع قوله:    سَمِّ كالعبد إذا    رَبَّنا لا تُؤاخِّ
شافه مولاه فأخذ بإيفاء حق  الربوبي ة وأدب العبودي ة، فخاطبه بقبول كل  ما يريده إبداءاً لعظمة ربوبي ته، ثم   



 

 
  

214 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

موع الملف ق من  لاذ إليه بذكر ما لنفسه من الضعف والفاقة هذا. ومع ذلك كل ه، فالآيتان أشبه شيء بالمج
 (57) محادثة متكل مين اثنين ومسامرتهما، وهو ظاهر(

القرآنية والإشارات الصادرة   التطبيقات  للمطالب الآتية مراعياً  المهم  المبحث  الباحث في هذا  وقد تعرض 
 من الطباطبائي في موارده :

 الفرق بين الآية والمعجزة -1
 الإعجاز والعادة -2
 العلة والمعلولالإعجاز وقانون  -3
 الفرق بين المعجزة والكرامة والسحر والكهانة -4
 القرآن يعدُّ المعجزة برهاناً على صحة الر ِّسالة -5
 الإعجاز والهرمنيوطيقا  -6
رفة -7  الإعجاز والصَّ

 وإليك تفصيلها: 
 الفرق بين الآية والمعجزة -1

للعادة وخارق  يذهب الطباطبائي إلى أن المعجزات هي آيات يستدل بها على الله  سبحانة بنحو مخالف 
وَرَسُولًا إِّلى بَنِّي إِّسْرائِّيلَ أَن ِّي قَدْ   لها، ولذلك فإن  القرآن الكريم آية معجزة، وذلك عند تفسيره لقوله تعالى

ئْتُكُمْ بِّآيَةٍ مِّنْ رَب ِّكُمْ... جِّ
)الآية هي العلامة التي يستدل  بها على الشيء، وقد كثر استعماله في    قال:، (58)

الكلمات  من  وهي  معجزة،  سم يت  ولذلك  الأنحاء،  من  بنحو  تعالى  عليه  به  يستدل   فيما  تعالى  كلامه 
ل ب : المحر م ، وتسمية المعصية ب : الفسق ، ونحو ذلك ، فقيل :  الإسلامي ة، مثل تسمية الصفر الأو 



 

 
  

215 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

يذهب إلى أمرين:    ، ويرى الباحث أن الطباطبائي (59) ة، ثم  اختصرت وحذفت الآية وقيل: معجزة(آية معجز 
 (60) أولهما: أن المعجزة من الكلمات الإسلامية؛ وهذا كمصطلح وإن لم يثبت بالصدر الأول من الإسلام

استعملت  وإنما  الطباطبائي،  إليه  أشار  الذي  آية،  كلفظ:  معناه  على  تدل  بألفاظ  آنذاك  أُستعمل  أنه  ،إلا 
الهجري  الثالث  القرن  في  الباحثين  بعض  عند  كذلك  من  (61)المعجزة  الطباطبائي  دعوى  ينافي  لا  وهذا   ،

ار به إلى القرآن الكريم، وهذا ما كونها لفظاً إسلامياً كما هو ظاهر، وثانيها: كون المركب )آية معجزة( يش
زَات دوامُهُ وانقِّطَاعُهَا،   نْ فَضْلِّهِّ على المُعْجِّ زَةٌ، ومِّ زتهُ باعتبار لفظهِّ، وأنَّهُ آيةٌ معجِّ يؤيده قول بعضهم: )معجِّ

وحُدُوثها( ب  (62)وقِّدَمُهُ  عنه  عبَّر  الإستعمال، وبسبب  ـحيث  يدل على جريان  الاختصار  )آية معجزة( مما 
وبقيت ، معجزة.  وقد ذُكِّرَ في سبب تسميتها بالآية وبالمعجزة: )سميت معجزة للإعجاز    –آية    –حذفت  

، وقال آخر في بيان  (63) عن الاتيان بمثلها وسميت آية لكونها علامة دالة على تصدق اللّ  تعالى لأنبيائه(
وال طبعاً  العلامة  هي  :)الآية  والمعجزة  الآية  بين  وهذا الن سبة  آية  معجزة  كل  المعجزة  هي  وليست  دلالة 

صحيح وليست كل آية معجزة وفي كل شيء له آية وآيات الله بقدر أنفاس ، فليست كل آية معجزة وإنما  
، فالمعجزة هي آية تدل على عظيم قدرة الله وسعة سلطانة، ولا يستطيع الخلق الإتيان  (64) كل معجزة آية(

لنسبة بينهما هي العموم والخصوص المطلق؛ إذْ كل معجزة آية وليس كل آية  بمثلها، لمخالفتها العادة، فا
 معجزة. 

 الإعجاز والعادة: -2
يذهب الطباطبائي على أن المعجزات وان كانت على خلاف العادة؛ إلا أنها ليست أموراً مستحيلة يبطلها  

ِّ ه لقوله تعالىالعقل الضروري الأولي، ولا سيرة العقلاء، ولا الطبيعة، وذلك عند تفسير  هِّ ناقَةُ اللَّّ وَياقَوْمِّ هذِّ
وها بِّسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذابٌ قَريب   لَكُمْ آيَةً فَذَرُوها تَأْكُلْ في  ِّ وَ لا تَمَسُّ أَرْضِّ اللَّّ

)لكن ينبغي أن    ،  قال:(65)



 

 
  

216 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

يبطله بحيث  مستحيلة  أُموراً  ليست  أنها  إلا  العادة  استبعدتها  وإن  الحوادث  أن   الضروري  يُعلم  العقل  ا 
الأول ي، كما يبطل قولنا: الإيجاب والسلب يجتمعان ويرتفعان من كل  جهة، وقولنا الشيء يمكن أن يسلب 
عن نفسه وقولنا: الواحد ليس نصف الاثنين وأمثال ذلك من الأمور الممتنعات بالذات. كيف؟ وعقول جم  

ذل يقبل  قديمة  أعصار  منذ  المل ي ون  وهم  الن اس  من  كانت غفير  ولو   ، ورد  إنكار  غير  من  ويرتضيه  ك 
الحوادث،   إلى أحد على أن أصل هذه  ينسبه  نبي أو  بها  يستدل   يمكن أن  لم  بالذات  المعجزات ممتنعة 
ة كل  حين بتبديل الحي  ميتاً،   أعني المعجزات ليس مما تنكره عادة الطبيعة، بل هي مما يتعاوره نظام الماد 

، فالمعجزات  (66)رة بصورة أُخرى، وحادثة بحادثة، ورخاء ببلاء وبلاء برخاء(والميت حي اً، وتحويل كل  صو 
بي ن ثم   لدينا.  ظاهر  غير  خفي  سببها  ولكن  الطبيعية  العادة  وفق  والمعجزة   جارية  العادة  بين  الفرق 

بقوله:)وإنما الفرق بين صنع العادة وبين المعجزة هو أن  الأسباب العادي ة المشهودة التي بين أيدينا إن ما  
ة تقضي بالتدريج في التأثير، فالعصا مثلًا وإن   تؤث ر مع روابط مخصوصة وشرائط زماني ة ومكاني ة خاص 

وإن أمكن أن يصير إنساناً حي اً، غير أن ذلك إ نما يتحقق    (67) لعاليأمكن أن تصير حي ة تسعى، والجسد ا
ة من حالٍ إلى حال، وتكتسي   في العادة بعلل خاصة وشرائط زمانية ومكانية مخصوصة، تنتقل بها الماد 
قه المشاهدة والتجربة لا   صورة بعد صورة حت ى تستقر  وتحل  بها الصورة الأخيرة المفروضة على ما تصد 

ي شرط اتفق، أو من غير علله الخاصة، أو بمجر د إرادة مريد، كما هو الظاهر من حال المعجزات  مع أ
 (68) التي ينقلها القرآن ويحيكها(

 الإعجاز وقانون العلة والمعلول -3
،  وأشار الطباطبائي إلى أن هناك من الأسباب الطبيعية ما هو مستور عن علمنا وإن ما يحيط به الله 

معجزات تجري وفق تقدير الله وبإذنه لتلك الأسباب المجهولة لدينا، وقد دل  على ذلك قوله  مم ا يجعل ال



 

 
  

217 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

شَيْ تعالى لِّكُل ِّ  اللَُّّ  جَعَلَ  قَدْراً قَدْ  ءٍ 
ارتباط    (69) ان  إثبات  بل  الطبيعية،  للأسباب  نفي  هذا  في  وليس 

الوا الحقيقية  بالعلل  العالم  وهو  وتنظيمه  الله  بعلم  يكون  قالالموجودات  سبب  قعية،  هناك  يكون  )أن   :
طبيعي مرموز مستور عن علمنا، يحيط به الله سبحانه، ويبلغ ما يريده من طريقه، الا أن الجملة التالية  

تعالى  لِّكُل ِّ شَيْ من الآية أعني قوله  جَعَلَ اللَُّّ  قَدْراً قَدْ  ءٍ 
تقتضيه  (70)  تدل  على أن كل شيء أعم مما   ،

تقتضيه؛ فإن  له قدراً قدره الله عليه، وارتباطات مع غيره من الموجودات، واتصالات   الأسباب العادية أو لا
غير   مقطوعة عنه  العادية  الأسباب  كانت  وإن  إليه،  منها  يتوسل  أن  سبحانه  لله   ، سواه  ما  مع  وجودية 

ى، بل  مرتبطة به، إلا أن  هذه الارتباطات والاتصالات ليست أنفسها حتى تطيع في حال وتعصى في أخر 
سبحانه   الله  بيد  أن ها  إثبات  بل  الأشياء،  بين  والعل ي ة  للسببية  نفياً  هذا  وليس  سبحانه...  بجعله  مجعولة 
الموجودات  من  تقد مه  وما  موجود  كل   بين  حقيقي  وارتباط  علية  الوجود  ففي  وأراد،  شاء  كيف  يحولها 

العادة بل على ما يعلمه الله تعالى   المنتظمة، غير أنها ليست على ما نجده بين ظواهر الموجودات بحسب 
بينها ويقدرها    ، فالأسباب الطبيعية جارية وفق أمر الله سبحانه ونهيه، فهو الذي يُوجد الإرتباط(71) وينظمه(

 وفق مشيئته، وجهلنا بذلك لا يرفع كونه المقتضي لتلك الأسباب. 
حر والكهانة -4  الفرق بين المعجزة والكرامة والس ِّ

حر والكهانة لا فرق بينها   يذهب الطباطبائي إلى أن أيَّاً من الأعمال الخارقة للعادة كالمعجزة والكرامة، والس ِّ
طبيع سبب  إلى  إستنادها  حيث  العلة من  وقانون  الإعجاز  مطلب،  في  ذلك  إلى  الإشارة  تمَّ  كما  ي، 

جهة   من  يكون  بينها  الفرق  وإنما  عادية،  غير  لكونها  لدينا؛  مجهولة  الأسباب  تلك  كانت  وإن  والمعلول، 
إقتران المعجزة بالدَّعوة إلى الله والتحدي ، أما الكرامة فهي وإنْ دعت إلى الله ودلت على كرامة صاحبها  

نها لا تكون مقرونة بدعوى التَّحدي فهي غير المعجزة، ودونهما السحر والكهانة في عدم دعوته إلى إلا أ



 

 
  

218 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

ئْتُكُمْ    الله وغيرها من الأعمال الشيطانية، وذلك عند تفسيره لقوله تعالى وَرَسُولًا إِّلى بَنِّي إِّسْرائِّيلَ أَن ِّي قَدْ جِّ
رَب ِّكُمْ... نْ  بِّآيَةٍ مِّ

ال: )قال  (72)  حوادث الطبيعي ة تنتهي عللها إلى ما وراء الطبيعة، ولا ضرورة ولا  وأن  
فهذه   وعدما.  وجودا  له  المعهود  العادي  الطبيعي  السبب  مدار  طبيعي  حادث  بدوران  يقضيان  برهان 
ي ة عن ما وراء الطبيعة غير مستند إلى سببها العادي  المقد مات تقضي بإمكان صدور حوادث طبيعي ة ماد 

إلى سبب مجهول لنا بحسب العادة. هذا ، فإن دعت إلى الله ودل ت على أمر إلهي ـ كما    المعروف ، بل
 : ب  سم يت  الله  على  صاحبها  كرامة  على  دل ت  وإن   ، المعجزة  الآية   : ب  سم يت  ـ  التحد ي  مورد  في 

ـ فمن الشيطاني ة  الرياضات  ـ كالخوارق الصادرة عن بعض أرباب  إلى الله  تدع  لم  مطلق    الكرامة ، وإن 
 (73)الخوارق ، كالسحر والكهانة( 

 القرآن يعدُّ المعجزة برهاناً على صحة الر ِّسالة -5
الطباطبائي عند   يذهب  وذلك  وحقانيتها،  الرسالة  صحة  على  برهاناً  المعجزة  يعدُّ  الكريم  القرآن  ان  إلى 

تعال لتفسير قوله  تَأْكُلْ في   وَياقَوْمِّ  تعرضه  فَذَرُوها  آيَةً  لَكُمْ   ِّ ناقَةُ اللَّّ هِّ  بِّسُوءٍ    هذِّ وها  تَمَسُّ وَ لا   ِّ أَرْضِّ اللَّّ
فَيَأْخُذَكُمْ عَذابٌ قَريب 

، حيث تسأل عن وجه العلاقة والرَّابطة بين الآية المعجزة وبين حقَّانية دعوى  (74) 
الآية المعجزة وبين حق ي ة دعوى الرسالة؟، مع أن   الرسالة؟ فيقول: )وهاهنا سؤال: هو أنه ما الرابطة بين

، ومعنى ذلك (75) العقل لا يرى تلازما بين دعوى النبوة والرسالة، وبين صدور أمر خارق للعادة عن النبي(
عدم وجود تلازم بين ثبوت جميع معارف القرآن كالتوحيد والمعاد وغيرها من الأصول وبين أثبات المعجزة 
للنبي في الد لالة على صحة هذه المعارف، وإن ما تأتي المعجزة لإثبات أصل الوحي والبعث من قبل الله  

:حق ي ة ما أتى به الأنبياء والرسل من معارف الصريح لا يرى تلازما بين    (76))وبالجملة فالنقل  ، قال
هذه   على  الساطعة  البراهين  قيام  أن  إلى  مضافا  عنهم،  العادة  يخرق  أمر  صدور  وبين  والمعاد  المبدأ 



 

 
  

219 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

الأصول الحقة يغنى العالم البصير بها عن النظر في أمر الاعجاز، ولذا قيل إن المعجزات لإقناع نفوس  
ر  (77) لحقائق العقلية وأما الخاصة فإنهم في غنى عن ذلك(العامة لقصور عقولهم عن إدراك ا ، بينما يقر 

القرآن الكريم هذه الملازمة بين دعوى المعجزة وبين صحة وحق اني ة الرسالة؛ فجاءت المعجزات موافقة لما  
ر ذلك  عن حق ي ة دعواهم، وربما جاءت المعجزة قبل السؤال قال  سئل به الأنبياء فيما  : )ان  القرآن يقر 

ة من الأنبياء كهود وصالح وموسى وعيسى ومحمد   فإنهم على ما    -    -و    يحكيه من قصص عد 
بالآية   وأتوا  سألوه  فيما  قومهم  أجابوا  دعواهم؟  حق ي ة  على  تدل   آية  عن  سُئلوا  دعوتهم  بث وا  حينما  يحكيه 

م  شيئا  أممهم  يسألهم  أن  قبل  البعثة  أول  في  المعجزة  أعطوا  وربما  في  المعجزة،  تعالى  قال  كما  ذلك  ن 
كْري  وَ لا تَنِّيا في  أَنْتَ وَ أَخُوكَ بِّآياتي  اذْهَبْ موسى عليه السلام وهارون  ذِّ

(78))(79) 
عن تسائله عن وجه العلاقة بين دعوى المعجزة وبين صحة وحق اني ة الرسالة قائلًا:)    وأجاب الطباطبائي 

فيما يقصه القرآن لم يأتوا بالآيات المعجزة لإثبات شيء    والجواب عن هذا السؤال أن الأنبياء والرسل  
ل والجري من طريق من معارف المبدأ والمعاد، كالتوحيد والبعث وأمثالهما، وإنما اكتفوا في ذلك بحجة للعق

تعالى: كقوله  والاستدلال  وَالْأَرْضِّ النظر  ماواتِّ  السَّ رِّ  فاطِّ شَكٌّ   ِّ اللَّّ أَفِّي  رُسُلُهُمْ  قالَتْ 
وقوله (80)  ،

لًا ذلِّكَ ظَنُّ الَّذينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِّلَّذينَ كَفَرُوا  تعالى: ماءَ وَ الْأَرْضَ وَ ما بَيْنَهُما باطِّ نَ النَّار*  وَما خَلَقْنَا السَّ مِّ
ارِّ  كَالْفُجَّ الْمُتَّقينَ  نَجْعَلُ  أَمْ  الْأَرْضِّ  فِّي  دينَ  كَالْمُفْسِّ الِّحاتِّ  الصَّ عَمِّلُوا  وَ  آمَنُوا  الَّذينَ  نَجْعَلُ  أَمْ 

وانما (81)   ،
بالوحي،   والرسالة  النبو ة  اد عوا  لم ا  إن هم  وذلك  دعواهم،  وتحقيق  رسالتهم،  لإثبات  بها  وأتوا  المعجزة  سألوا 
الظاهرة   الإدراكات  جنس  غير  من  بابه،  في  للعادة  خارق  شيء  وهذا  ملك،  نزول  أو  إلهي  بتكليم  وأنها 
والباطنة التي يعرفها ويجدها عموم الناس، بل إدراك مستور عن عام ة النفوس لو صح  وجوده كان تصر فاً  



 

 
  

220 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

اً بمورده، مع أن  الأن  اً من ما وراء الطبيعة في نفوس الأنبياء مختص  بياء والرسل كغيرهم من أفراد  خاص 
ه عنيفة في رده( ور، ولذلك صادفوا إنكارا الناس ومقاومتهم في رد   (82)الناس في القوى والص ِّ

ر وراء طلب أقوام الأنبياء للمعجزات هو تلبية لنداء فطري، له نظير   ع((ومن ثم بي ن الطباطبائي أن  الس 
دعواه   حق ي ة  على  تدلُّ  آية  بالفطرة  سألوه  منهم  رسول  جاءهم  إذا  الُأمم  كانت  العادية:)ولذلك  حياتهم  في 
وصحة رسالته، ]وكان سؤال المعجزة لتأييد الرسالة وتصديقها لا للدلالة على صدق المعارف الحقة التي  

، وذلك بعينه نظير الرسالات  (83)مما يمكن أن يناله البرهان كالتوحيد والمعاد [  كان الأنبياء يدعون إليها  
العادي ة بين الناس، لا يقبلونها إذا كانت فاقدة الدليل، إلا  بعلامة تدل  على صدق الرسالة وإرادة المرسل  

 (84) لما يأتي به الرسول، كل  ذلك بالفطرة(
 الإعجاز والهرمنيوطيقا  -6

( والتي بمعنى: يفسر أو يوضح، المرتبطة  Hermeneuin)  الكلمة إلى الفعل اليوناني  يرجع أصل هذه
بعلم اللاهوت، حيث كان يقصد بها ذلك الجزء من الدراسات اللاهوتية المعنى بتأويل النصوص الدينية  

والخفية    بطريقة خيالية ورمزية تبعد عن المعنى الحرفي المباشر لها، وتحاول أن تكتشف المعاني الحقيقية
 (85) وراء النصوص المقدسة

وقد ذكرت للهرمنيوطيقا تعاريف عديدة، تنوعت وتعدَّدت بسبب تطور واختلاف الإتجاهات الدارسة لهذا  
، ومن هذه (86)العلم، وكل من سعى لذكر تعريف ما فقد كان يُعر ِّف بناءً على الاتجاه الذي يذهب إليه

أن الهرمنيوطيقا هي فن الفهم؛ أي الفن الذي لا يمكن الوصول التعاريف: والذي يعبر عن نظرية الفهم:  
الفهم،  بسوء  الابتلاء  لخطر  دائماً  معرَّض  الفهم  تفسير  أن  من  وإنطلاقاً  خلاله.  من  إلا  الفهم  إلى 

الخطر تُستخدم لرفع هذا  النصوص  (87)فالهرمنيوطيقا مجموعة قواعد منهجية  فالهرمنيوطيقا ترتبط بفهم   ،



 

 
  

221 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

والأد  لها:  اللغوية  الإصطلاحي  المعنى  بيان  في  أحدهم  ذكر  وقد  مقدساً،  دينياً  اً  نص  كونه  من  أعم  بية، 
تفسير   والتأويل، والهرمنيوطيقا هي معضلة  الفهم  التي تهتم بمشكلات  الفلسفية والتحليلية  الجهود  وصف 

، فتثير تبعاً لذلك أسئلة الن ص بصفة عامة سواء أكان هذا النص نصاً دينياً، أم نصاً تأريخياً، أم نصاً أدبياً 
جهة   من  بمؤلفه  وعلاقته  جهة،  من  والتقاليد  بالتراث  وعلاقته  النص  طبيعة  حول  ومتشابكة  معقدة  كثيرة 

، وبملاحظة النَّص  (88) أُخرى، والأهم من ذلك أن ها تركز اهتمامها بشكل لافت على علاقة المفسر بالنص 
الديني  تتقاطع مع الن ص  التحليل الهرمنيوطيقي للنص والتي بدورها  الفهم أو  المتقدم تنكشف لنا صفات 

 وتفقده قدسيته ودوره الر ِّادي والإصلاحي، ومن سمات التحليل الهرمنيوطيقي: 
داع في قراءته للنص دون موت المؤلف: إنَّ ميلاد القارئ رهين موت المؤلف، فالقارئ له الحق في الإب  -أ

 ( 89)سلطة من أحد حتى لو كان المؤلف نفسه. فالمؤلف قد أد ى دوره وانقضى وحان دور القارئ 
القارئ عبر    -ب  إلى  تنتقل مقصدي ته  بل  له مقصد ولا دلالة،  الن ص ليس  أنَّ  النَّص: أي  إلغاء قصدي ة 

استكشاف بعمليات  القارئ  فيها  يقوم  التأويلات  من  واسع  من مجال  إشارة  كل  خلالها  من  يستكشف  ية، 
 (90)الممكن أن تخفي دلالة معينة

تحليل   لنا خطورة هكذا  تنكشف  الهرمنيوطيقي  للتحليل  مات  الس ِّ هذه  وبحسب معطيات  أن ه  الباحث  ويرى 
ريعة عن   يني، ومدى تقاطعه مع الغرض الذي وُجد من أجله، وهو فصل لصاحب الشَّ وتأويل للنَّص الد ِّ

يصبح القرآن الكريم ليس كتاباً واحداً منزلًا من قبل الواحد، والذي يملك المحورية والمصدرية  شريعته، وس
نص  سيفقد  كما  شاء،  كيفما  يفهمه  الذي  قرآنه  له  فكل  له  القراء  بعدد  سيتعدد  بل  النصوص،  لباقي 

ه تأ  ع((  المعصوم إلهياً، بل سيكون نصُّ التفسيرية، أعني كونه مرجعاً تفسيرياً  ويلًا واحتمالًا كبقية  قيمته 
عن  الاحتمالات  حتى  تقطعهم  بتهم  الأنبياء  وسيرمى  أيضاً،  الشريفة  نة  السُّ دور  يضعف  مم ا    الاتصال، 



 

 
  

222 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

ماء وسيكونون أصحاب فكر ورأي لا وحي وإعجاز، وهذا ما حذر منه الطباطبائي، عند تفسيره لقوله   بالس 
في  تعالى تَأْكُلْ  فَذَرُوها  آيَةً  لَكُمْ   ِّ اللَّّ ناقَةُ  هِّ  هذِّ قَوْمِّ  عَذابٌ   وَيا  فَيَأْخُذَكُمْ  بِّسُوءٍ  وها  تَمَسُّ لا  وَ   ِّ اللَّّ أَرْضِّ 
قَريب 

قال:  (91) حيث  والسطوع،  ،  الوضوح  من  تعالى  الله  كتاب  في  وهذا  الصائب،  الفكر  غير  )الوحي 
 (92)لفهم، أو أقل الإنصاف(بحيث لا يرتاب في فهمه من له أدنى ا

تطرق  ثم   الوحي؛   ومن  لحقيقة  إنكار  من  والماديين  الهرمنيوطيقيين  من  جماعة  إليه  ذهب  ما  لعرض 
الطبيعة:)وقد انحرف جمع من منتحلي   له بما وراء  نبوغ فكري لا علاقة  أنسنته وانه عبارة عن  بدعوى 

حقائق الدينية، على ما وضعه العلوم الطبيعية،  البحث من أهل العصر، فراموا بناء المعارف الإلهية وال
من أصالة المادة المتحولة المتكاملة فقدروا أن الادراكات الانسانية خواص مادية مترشحة من الدماغ وأن 
ذهني   وصفاء  نبوغ فكري  نوع  النبوة  ان  فذكروا  مادية.  اجتماعية  أو  فردية  استكمالات  الوجودية  الغايات 

كمال قومه الاجتماعي ويريد به أن يخلصهم من ورطة الوحشية والبربرية إلى    يستحضر به المسمى نبيا
ومحيط   عصره  مقتضيات  على  ويطبقها  والآراء  العقائد  من  ورثه  ما  فيستحضر  والمدنية،  الحضارة  مهد 
حياته، فيقنن لهم أصولا اجتماعية، وكليات عملية، ويستصلح بها أفعالهم الحيوية، ثم يتمم ذلك بأصول  

، ومن ثُم   (93) ية يستحفظ بها خواصهم الروحية؛ لإفتقار الجامعة الصالحة والمدنية الفاضلة إلى ذلك(عباد 
)ويتفرع على هذا التقدير:أولا: أن    رتب الطباطبائي بعض النتائج على هذا النمط من تفسير ظاهرة الوحي

انتقاش   هو  الوحي  أن   وثانيا:  الاجتماعي.  محيطهم  صلاح  إلى  قومه  يدعو  نابغ  متفكر  إنسان  النبي 
الأفكار الفاضلة في ذهنه. وثالثا: أن الكتاب السماوي مجموع هذه الأفكار الفاضلة المنزهة عن التهوسات  

ورابعا: أن الملائكة التي أخبر بها النبي قوى طبيعية تدبر أمور  النفسانية والاغراض النفسانية الشخصية.  
الطبيعة أو قوى نفسانية تفيض كمالات النفوس عليها، وأن روح القدس مرتبة من الروح الطبيعية المادية  



 

 
  

223 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

تترشح منها هذه الأفكار المقدسة، وأن الشيطان مرتبة من الروح تترشح منها الأفكار الردية وتدعو إلى 
بتحولها.  الأعم تتحول  أعصارها  لمقتضيات  تابعة  الأديان  أن  وخامسا:  للاجتماع.  المفسدة  الخبيثة  ال 

وسادسا: أن  المعجزات المنقولة عن الأنبياء المنسوبة إليهم خرافات مجعولة أو حوادث محرفة لنفع الدين 
لمذهب عن السقوط  وحفظ عقائد العامة عن التحول بتحول الأعصار، وحفظ مواقع أئمة الدين ورؤساء ا

 (94) والاضمحلال، إلى غير ذلك مما أبدعه قوم وتبعهم آخرون(
الطريق   وانَّ  مقاصدها،  عن  لها  وحرف  ينية  الد ِّ البيانات  فهم  عن  ابتعاد  بأنه  ذلك  كل   الطباطبائي  وردَّ 

نفيها طريق آخر غير العلوم الطبيعية، قال:)والبحث الصحيح يوجب أن تفسر هذه الب  يانات  لإثباتها أو 
بعض   به  ر  يفس  ما  على  المصداق  أمر  في  يعتمد  ثم  واللغة،  العرف  في  اللفظ  يعطيها  ما  على  اللفظية 
الكلام لبعض، ثم ينظر هل الانظار العلمية تبطلها أو تنسفها؟ فلو ثبت فيها في خلال ذلك شيء مجرد  

آخر غير العلوم الطبيعية، فما عن المادة خارج عن حكومة الطبيعة، فإنما الطريق لإثباتها أو نفيها طريق 
للعلم الباحث عن الطبيعة وللأمر الخارج عنها؟ فإن العلم الباحث عن موضوع مفروض له أن يبحث عن  
ه، وأما ما هو خارج عن موضوعه المفروض فليس له أن يحكم فيه بشيء، أو   أحكام ما وضعه وخواص 

 ( 95)يتعرض له بنفي أو اثبات(
الحقائق   ميدان  يجعل  ممن  وغيرهم  الهرمنيوطيقين  على  ينكر  الطباطبائي  أن  إلى  الباحث  توصل  وقد 
الدينية مقصور على تأويل ظاهرة النُّبوة بالنُّبوغ الفكري، كما ينكر على حصر دائرة البحث العلمي بالعلوم 

ر ما هو خارج عن نطاق ال بحسب المنهج العلمي    –طبيعة  التجريبية الطبيعية، وانه لا يجوز لنا أن نفس ِّ
 والذي له أحكام وخواص خارجة عن الطبيعة، بما هو خاص وداخل في حكم الطبيعة.  -الصحيح 

رفة -7  الإعجاز والصَّ



 

 
  

224 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

، وجملة من علماء المسلمين إلى القول بالصرفة، والتي تضمنت جملة من المفاهيم  (96) ذهب الشيخ الن ظام 
الن ظام، من أن اعجاز القرآن الكريم ليس لأنه كلاماً معجزاً بحد ذاته وبنظمه وببيانه،  أشهرها ما ذهب إليه  

صرفهم   بأن  معارضته  عن  العرب  منع  تعالى  الله  أن  لأجل  بل  المخلوقين؛  من  أحد  يجاريه  لا  الذي 
في  القرآن ما  إلى أن:) الآية والأعجوبة في  فقد ذهب  القرآن، ولذا  ه من  وأضعف هممهم عن رد ِّ اعجاز 

الاخبار عن الغيوب فأما التأليف والنظم فقد كان يجوز ان يقدر عليه العباد لولا ان اللّ  منعهم بمنع وعجز  
رفة في تفسيره الميزان قائلا : )ومعنى الصرف أن الاتيان    ، وقد بي ن الطباطبائي(97)أحدثهما( معنى الصَّ

لمكان آيات التحدي وظهور العجز من أعداء   بمثل القرآن أو سور أو سورة واحدة منه محال على البشر
القرآن منذ قرون ، ولكن لا لكون التأليفات الكلامية التي فيها في نفسها خارجة عن طاقة الانسان وفائقة  
سبحانه   الله  لان  بل  للإنسان،  الممكن  النظم  لنوع  أمثالًا  جميعاً  التأليفات  كون  مع   ، البشرية  القوة  على 

معار  عن  الانسان  لآية  يصرف  حفظا  الانسان  إرادة  على  الحاكمة  الإلهية  بالإرادة  بمثلها  والاتيان  ضتها 
، فالصرفة تسلب الإعجاز الذاتي عن القرآن الكريم ، وتنسب ذلك إلى قدرة  (98) النبوة ووقاية لحمي الرسالة(

 كريم. الله، وتعلله بقصد حفظ النبوة ووقاية الر ِّسالة في حال تمكن العرب من معارضة القرآن ال
الطباطبائي وبضرس قاطع في تفسير القول بعدم    ويذهب  إلى  الحديث والقرآن(  بين  الموافقة  )البيان في 

وَإِّنْ كُنْتُمْ فِّي رَيْبٍ مِّمَّا الصرفة وأن المستفاد من آيات القرآن الكريم خلافها، وذلك عند تفسيره لقوله تعالى 
مِّنْ  بِّسُورَةٍ  فَأْتُوا  نا  عَبْدِّ عَلى  لْنا  قِّينَ نَزَّ صادِّ كُنْتُمْ  إِّنْ  دُونِّ اللهِّ  مِّنْ  شُهَداءَكُمْ  وَادْعُوا  ثْلِّهِّ  مِّ  

قال:(99)  أمر )  ، 
تعجيزي  لإبانة إعجاز القرآن، وأن ه كتاب منزل من عند الله لا ريب فيه إعجازا باقيا بمر  الدهور وتوالي 

ر في كلامه هذا التعجيز، كقوله:   نُّ عَلى أَنْ يَأْتُوا بِّمِّثْلِّ هذَا قُلْ لَئِّنِّ  القرون. وقد تكر  نْسُ وَالْجِّ اجْتَمَعَتِّ الْإِّ
يراً  ثْلِّهِّ وَلَوْ كانَ بَعْضُهُمْ لِّبَعْضٍ ظَهِّ الْقُرْآنِّ لا يَأْتُونَ بِّمِّ

أَمْ يَقُولُونَ افْتَراهُ قُلْ فَأْتُوا بِّسُورَةٍ  وقوله تعالى:    (100) 



 

 
  

225 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

نْ دُ  ثْلِّهِّ وَادْعُوا مَنِّ اسْتَطَعْتُمْ مِّ قِّينَ مِّ ونِّ اللهِّ إِّنْ كُنْتُمْ صادِّ
تعطي إعجاز    -كنظائرها    -، وهذه الآية  (101) 

رف الذي قال به بعضهم في    -أقصر سورة من القرآن؛ كسورة الكوثر وسورة العصر ... وهكذا؛ وأم ا الص 
 (102) فأمر يستفاد من هذه الآيات خلافه ، فتدب ر(  -إعجاز القرآن  

 :الخاتمة
)الميزان(    )البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن(، قبل تفسيره المشهور  الطباطبائي تفسيره الأولألَّفَ   .1

التفسير مقدمة منهجية، بل لم يكتمل مشروعه، وإنَّما جاء بستة مجلدات  في مدينته تبريز، ولم يتضمن 
 فقط وأنتهى في التفسير إلى سورة يوسف. 

وايات التَّفسيرية  يهدف الطباطبائي كما هو ظاهر من ع  .2 نوان الكتاب إلى التوفيق بين القرآن الكريم والرُّ
بطريقة فريدة من نوعها؛ فكان يستنطق الآيات   -)عملي ة الجمع والتوفيق بين الآيات والمروي ات    من خلال

في    -ويستخرج منها مفهوما متكاملا، ثم  يغوص في الروايات ويستخرج منها مفادا رائعا، ثم  يلاقح بينهما 
دة فذ ة، يتلاشى فيها كل  ما كان يتخي ل ويتراءى من الاختلاف    -عملي ة معق دة   ل إلى نظري ة موح  للتوص 

وائية، إلا أن   والتهافت، ولا يرى هناك غير الانسجام والالتئام(، وهذا التفسير وإن كان مشابهاً للتفاسير الرُّ
 ديث والقرآن. ما يُمي ِّزه عنها هو عملية الجمع والموافقة بين الح

 تضمن البحث الإشارة إلى آراء الطباطبائي فيما يتعلق بشروط الإعجاز وأقسامه إن وجدت.  .3
وراء   .4 ما  تصرف  على  الدال  للعادة،  الخارقة  الحادثة  بمعنى  الأعجاز  تحقق  إلى  الطباطبائي  يذهب 

ها تدل  على أمر خاص   الطبيعة في عالم الطبيعة ونشأة المادة لا بمعنى الامر المبطل لضرورة العقل، وأن
لو   إذ  غير جار عليها،  للعادة  يكون خارقا  وبالضرورة  دائمة،  ولا  الوجود  ثابت  غير  وحادث مخصوص 
انطبق على العادة الجارية لم يدل  إلا  على معنى ثابت الوجود ودائمه، وذلك كإحياء الموتى وإبراء الأكمه  



 

 
  

226 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

نبيائه ورسله، إذ سئلوا عن ذلك، ليستدل وا بذلك والأبرص وخلق الطير، وقد حكى سبحانه عن كثير من أ
 على صدق ما يد عونه من الرسالة.

يذهب الطباطبائي إلى أن المعجزات هي آيات يستدل بها على الله سبحانة بنحو مخالف للعادة وخارق  .5
الكلمات من  المعجزة  أن  أولهما:  أمرين،  إلى  يذهب  معجزة،فهو  آية  الكريم  القرآن  فإن   ولذلك   لها، 

الإسلامية؛ وهذا كمصطلح وإن لم يثبت بالصدر الأول من الإسلام،إلا أنه أُستعمل آنذاك بألفاظ تدل على  
معناه كلفظ: آية، الذي أشار إليه الطباطبائي، وإنما استعملت المعجزة كذلك عند بعض الباحثين في القرن  

لامياً كما هو ظاهر، وثانيها: كون  الثالث الهجري، وهذا لا ينافي دعوى الطباطبائي من كونها لفظاً إس
 المركب )آية معجزة( يشار به إلى القرآن الكريم. 

مستحيلة   .6 أموراً  ليست  أنها  إلا  العادة؛  خلاف  على  كانت  وان  المعجزات  أن  على  الطباطبائي  يذهب 
بالذا ممتنعة  المعجزات  كانت  ولو  الطبيعة،  ولا  العقلاء،  سيرة  ولا  الأولي،  الضروري  العقل  لم  يبطلها  ت 

يمكن أن يستدل  بها نبي أو ينسب إلى أحد على أن أصل المعجزات ليس مما تنكره عادة الطبيعة، بل 
ة. وإنما الفرق بين صنع العادة وبين المعجزة هو أن  الأسباب العادي ة المشهودة   هي مما يتعاوره نظام الماد 

ة تقضي بالتدريج في التأثير،  التي بين أيدينا إن ما تؤث ر مع روابط مخصوصة وشرائط زماني ة  ومكاني ة خاص 
إلى   حالٍ  من  ة  الماد  بها  تنتقل  مخصوصة،  ومكانية  زمانية  وشرائط  خاصة  بعلل  العادة  في  يتحقق  إ نما 
حال، وتكتسي صورة بعد صورة حت ى تستقر  وتحل  بها الصورة الأخيرة، بينما المعجزة تكون مع أي شرط 

و بمجر د إرادة مريد، كما هو الظاهر من حال المعجزات التي جرت  اتفق، أو من غير علله الخاصة، أ
 على أيدي الأنبياء.



 

 
  

227 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

،  أشار الطباطبائي إلى أن هناك من الأسباب الطبيعية ما هو مستور عن علمنا وإن ما يحيط به الله  .7
لدينا،   المجهولة  الأسباب  لتلك  وبإذنه  الله  تقدير  وفق  تجري  المعجزات  يجعل  هذ مم ا  في  نفي  وليس  ا 

الحقيقية   بالعلل  العالم  وهو  وتنظيمه  بعلم الله  يكون  الموجودات  ارتباط  ان  إثبات  بل  الطبيعية،  للأسباب 
 الواقعية.

حر والكهانة لا فرق    يذهب الطباطبائي .8 إلى أن أيَّاً من الأعمال الخارقة للعادة كالمعجزة والكرامة، والس ِّ
ابقة، وإن كانت تلك   بينها من حيث إستنادها إلى سبب طبيعي، كما تمَّ الإشارة إلى ذلك في النقطة السَّ

ن المعجزة بالدَّعوة إلى الله  الأسباب مجهولة لدينا؛ لكونها غير عادية، وإنما الفرق بينها يكون من جهة إقترا
والتحدي، فتسمى معجزة، أما الكرامة فهي وإنْ دعت إلى الله ودلَّت على كرامة صاحبها إلا أنها لا تكون  

حر والكهانة في عدم دعوتهما إلى الله  وعدم     مقرونة بدعوى التَّحدي فهي غير المعجزة، ودونهما الس ِّ
 اقترانهما به. 

الطباطبائي إلى ان القرآن الكريم يعدُّ المعجزة برهاناً على صحة الرسالة وحقانيتها، بمعنى عدم  يذهب   .9
والمعاد وغيرها من الأصول كالتوحيد  القرآن  ثبوت جميع معارف  بين  تلازم  المعجزة    ، وجود  أثبات  وبين 

حي والبعث من قبل الله  للنبي في الد لالة على صحة هذه المعارف، وإن ما تأتي المعجزة لإثبات أصل الو 
. 
ينية مقصور على تأويل   .10 يُنكر الطباطبائي على الهرمنيوطيقين وغيرهم ممن يجعل ميدان الحقائق الد ِّ

ظاهرة النُّبوة بالنُّبوغ الفكري، كما ينكر على حصر دائرة البحث العلمي بالعلوم التجريبية الطبيعية، وانه لا  
ر ما هو خارج عن نط والذي له أحكام   -بحسب المنهج العلمي الصحيح   –اق الطبيعة  يجوز لنا أن نفس ِّ



 

 
  

228 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

النَّص   حرمة  عن  بقوة  ويدافع  الطبيعة.  حكم  في  وداخل  خاص  هو  بما  الطبيعة،  عن  خارجة  وخواص 
 المقدس.

الكريم   .11 القرآن  آيات  من  المستفاد  وأن  رفة  الصَّ بعدم  القول  إلى  قاطع  وبضرس  الطباطبائي  ويذهب 
 خلافها.

 

 :الهوامش
ريفة بأنهاوالتي تعرف بالسنة الشريفة :   (1) نة الشَّ ما أمر به المصطفى ونهى عنه وندب إليه قولا أو فعلا  : ) وقد عرفت السَّ

عن   صدر  و)ما   ، الكتاب(  به  ينطق  لم  مما  تقريرا  الإمامية أو  عند  نة  السُّ وتطلق   ، تقرير(  أو  فعل  أو  قول  من  النبي 
إن فقهاء    على:)قول المعصوم أو فعله أو تقريره(،  فتشمل ما صدر عن أئمة أهل البيت مضافاً إلى النبي؛ وسبب ذلك:) 

البيت يجري قوله مجرى قول النبي من كونه حج ة على العباد  الإمامية بالخصوص لم ا ثبت لديهم أن المعصوم من آل 
واجب الاتباع فقد توسعوا في اصطلاح " السنة " إلى ما يشمل قول كل واحد من المعصومين أو فعله أو تقريره والسر في  
ذلك : أن الأئمة من آل البيت ليسوا هم من قبيل الرواة عن النبي والمحدثين عنه ليكون قولهم حجة من جهة أنهم ثقات في  

الم هم  لأنهم  بل  الأحكام الرواية،  عن  إلا  يحكون  فلا  الواقعية،  الأحكام  لتبليغ  النبي  لسان  على  تعالى  الله  من  نصوبون 
الواقعية عند الله تعالى كما هي وذلك من طريق الإلهام كالنبي من طريق الوحي، أو من طريق التلقي من المعصوم قبله(،  

لعامة للفقه المقارن، السيد محمد تقي الحكيم، ص  ؛ الأصول ا 527/ 2فيض القدير )شرح الجامع الصغير(، المناوي    1ظ:  
 3/64أصول الفقه، الشيخ محمد رضا المظفر  ؛  122
 1/25البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي، مقدمة المحق ِّق  (2)

 25/ 1( ظ: م. ن مقدمة المحقق 3
 26/ 1ظ: م. ن  (4)

 25/ 1( ظ: م. ن 5
 151/ 2ظ: م. ن  (6)



 

 
  

229 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

 5/9( ظ: م. ن ملحق الجزء الخامس 7
 115( ظ: الطباطبائي ومنهجه في تفسيره الميزان، علي الأوسي ص8
الطباطبائي  9 الحديث والقرآن،  بين  الموافقة  البيان في  ،  176،  171،  94،  18/ 2؛  320،  288،  270،  215/ 1( ظ: 

 37،  27/ 6؛ 197/  5؛185،  136، 114،  92،  4/20؛  272، 198/ 3؛ 231
 387  -386/ 4؛ 75/ 3ظ: م. ن  (10)
 26/ 1ظ: م. ن  (11)
 81/ 6ظ: م. ن  (12)
 1سورة البقرة: (13)
 1/73البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (14)
 5/279؛ 400/ 4ظ: م. ن  (15)
 26/ 1ظ: م. ن  (16)

 65ظ: دروس في علوم القرآن، د. الشيخ طلال الحسن، ص   (17)
 547مفردات الفاظ غريب القرآن، الر اغب الأصفهاني ص (18)
حاح، الجوهري  (19)    884 -3/883الص ِّ
 2سورة الت وبة:  (20)
 547مفردات الفاظ غريب القرآن، الر اغب الأصفهاني ص (21)
 3/884ظ: الصحاح، الجوهري  (22)
؛ الإتقان في علوم القرآن،  40؛ جمل العلم والعمل، الشريف المرتضى ص35ظ: الن كت الإعتقادية، الشيخ المفيد ص  (23)

 1/66؛ مناهل العرفان في علوم القرآن، الزرقاني1/3؛ الآء الر حمن في تفسير القرآن،، الشيخ البلاغي 2/311السيوطي
 65م القرآن، د. الشيخ طلال الحسن، صظ: دروس في علو  (24)
 33البيان في تفسير القرآن، ص   (25)



 

 
  

230 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

 ، تتمة المجلد الخامس 5/70البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (26)
 1/73الميزان في تفسير القرآن، الطباطبائي  (27)
 2/222البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن   (28)
؛ الإتقان في علوم القرآن،  40؛ جمل العلم والعمل، الشريف المرتضى ص35عتقادية، الشيخ المفيد صظ: الن كت الإ  (29)

 1/66؛ مناهل العرفان في علوم القرآن، الزرقاني1/3؛ الآء الر حمن في تفسير القرآن،، الشيخ البلاغي 2/311السيوطي
 177الاقتصاد الهادي إلى طريق الرَّشاد، ص  (30)
 ، تتمة المجلد الخامس 5/70لموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي البيان في ا (31)
 205/  2الأربعين في أصول الدين، فخر الدين الرازي  (32)
 ، تتمة المجلد الخامس 5/83البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (33)
 23سورة البقرة:  (34)
 88سورة الإسراء: (35)
 13سورة هود:  (36)
 1/85البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي (37)
 16سورة يونس:  (38)
 1/86البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (39)
   40جمل العلم والعمل، الشريف المرتضى ص (40)
 54سورة الأعراف:  (41)
 54سورة الأعراف:  (42)
 تتمة المجلد الخامس 5/77ظ: البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن الطباطبائي  (43)
 27/ 1نفحات الرحمن في تفسير القرآن، الشيخ محمد النهاوندي  (44)
 114الإعجاز بين الن ظرية والت طبيق، السيد كمال الحيدري ص   (45)



 

 
  

231 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

 1/5معترك الأقران في إعجاز القرآن، جلال الدين السيوطي (46)
   14ظ: نظرات معاصرة في القرآن الكريم، د. محمد حسين علي الصغير ص (47)
 59سورة الأنعام:  (48)
 4/67البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي (49)
 102سورة يوسف:  (50)
 4/69البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي (51)
 15ريم، د. محمد حسين علي الصغير صظ: نظرات معاصرة في القرآن الك (52)
 42سورة المائدة:  (53)
 3/264البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (54)
 17ظ: ظ: نظرات معاصرة في القرآن الكريم، د. محمد حسين علي الصغير ص  (55)
   286 – 285سورة البقرة: (56)
 145  - 2/144البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (57)
 49سورة آل عمران:   (58)
 223  - 2/222البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي (59)
 ؛ الإعجاز القرآني عند الإمامية، 63ظ: إعجاز القرآن الكريم بين الإمام السيوطي والعلماء، محمد حسن الشريف ص  (60)

 3عباس عز الدين الموسوي ص  
 63إعجاز القرآن الكريم بين الإمام السيوطي والعلماء، محمد موسى الشريف ص (61)
 1/47المعين على تفهيم الأربعين، ابن الملقن   (62)
 1/34ظ: شرح الشفاء، ملا علي القاري  (63)
 336الصدر ص  صادق ظ: الأنظار التَّفسيرية، السيد الشهيد محمد محمد (64)
  64سورة هود:  (65)



 

 
  

232 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

 تتمة المجلد الخامس  72-71/ 5البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (66) 
 1/75ورد في الميزان )البالي(، ظ: الميزان في تفسير القرآن، الطباطبائي  (67)
 ،  تتمة المجلد الخامس5/72البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (68)
 3سورة الطلاق:  (69)
 3سورة الطلاق:  (70)
 ،  تتمة المجلد الخامس5/75البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (71)
 49سورة آل عمران:   (72)
 224  - 2/223آن، الطباطبائي البيان في الموافقة بين الحديث والقر  (73)
  64سورة هود:  (74)
 ، تتمة المجلد الخامس 5/83البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (75)
 83/  1ذكر في تفسيره الميزان>> العقل << بدلا من >> النقل<<، ظ: الميزان في تفسير القرآن، الطباطبائي   (76) 
 ، تتمة المجلد الخامس84 -5/83البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (77)
 42سورة طه:  (78)
 ، تتمة المجلد الخامس 5/83البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (79)
 10سورة إبراهيم:  (80)
   28  - 27سورة ص:  (81)
 ، تتمة المجلد الخامس 5/84البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (82)
 1/86ورد ما بين المعقوفتين في تفسيره الميزان، ظ: الميزان في تفسير القرآن، الطباطبائي  (83)
 ، تتمة المجلد الخامس 5/88البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (84)
 18ظ: الهرمنيوطيقا في الواقع الإسلامي بين حقائق النَّص ونسبية المعرفة، معتصم السيد أحمد ص  (85)
 14، ص 19ظ: مفهوم الهرمنيوطيقا ماهي ته، آلياته، ومذاهبه الفلسفية، صفدر إلهي راد، مجلة الإستغراب، العدد   (86) 



 

 
  

233 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

 16ص  19ظ: م. ن العدد   (87) 
 96، ص 19الهرمنيوطيقا والن ص الديني، غيضان السيد، مجلة الإستغراب، العدد (88)
 99ص  ، 19م. ن العدد  (89)
 99م. ن ص (90)
 64سورة هود:  (91)
 تتمة المجلد الخامس  89-5/88البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي  (92)
 ، تتمة المجلد الخامس89/ 5م. ن  (93)
 ، تتمة المجلد الخامس90-5/89م. ن  (94)
 تتمة المجلد الخامس  90/ 5م. ن  (95)
القدر، وانفرد بمسائل،   (96) شيخ المعتزلة، صاحب التصانيف، أبو إسحاق إبراهيم بن سيار، البصري المتكلم، تكلم في 

الذَّهبي   النبلاء،  أعلام  سير  ظ:  ومئتين،  وعشرين  بضع  سنة  الواثق،  أو  المعتصم  خلافة  في  مات  الجاحظ،  شيخ  وهو 
10/542 

 225مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، أبو الحسن الأشعري ص (97)
 1/69الميزان في تفسير القرآن، الطباطبائي  (98)
 23سورة البقرة: (99)
 88سورة الإسراء: (100)
 13سورة هود:  (101)
 1/85ظ: البيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، الطباطبائي (102)
 
 
 



 

 
  

234 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

 :المصادر والمراجع
 .الكريم* القرآن  

 م 1933 –ه 1352لبنان،  –ه(، العرفان، صيدا 1352الآء الرَّحمن في تفسير القرآن،، الشيخ محمد جواد البلاغي)ت .1
السيوطي)ت .2 ين  الد ِّ جلال  بكر،  أبي  بن  الرحمن  عبد  القرآن،  علوم  في  دار 911الإتقان  المندوب،  سعيد  تحقيق:  ه(، 

 م 1996  -ه1416، 1الفكر، بيروت، ط
ين، فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين الرازي)تالأربعين في أص .3 ه(، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، 606ول الد ِّ
 م 1986، 1ط
الحكيم)ت .4 تقي  محمد  يد  السَّ المُقارن،  للفقه  العامة  البيت1423الأصول  آل  مؤسسة  ط  ه(،  والنَّشر،  ،  2للطباعة 

 م 1979
 ه 1370،  4ه(، منشورات مكتب الحوزة العلمية، قم، ط1383المظفر)تأصول الفقه، الشيخ محمد رضا  .5
،  1السعودية، ط  –إعجاز القرآن الكريم بين الإمام السيوطي والعلماء، محمد حسن موسى، دار الأندُلس الخضراء، جدة   .6

 م   1997 –ه 1417
الموسوي، رسالة م .7 ين جواد  الد ِّ للباحث: عباس عز  القرآني عند الإمامية،  الكوفة،  الإعجاز  الفقه، جامعة  اجستير/كلية 

 ه1439
ط .8 قم،  فرقد،  دار  الجياشي،  نعمة  محمود  الشيخ  تحقيق:  الحيدري،  كمال  يد  السَّ والتَّطبيق،  النَّظرية  بين  ،  1الإعجاز 

 ه1426
ه(، جامع جهلستون، طهران،  460الاقتصاد الهادي إلى طريق الرَّشاد، الشيخ أبو جعفر محمد بن الحسن الطُّوسي)ت .9

 ه1400
در)ت .10 يد الشهيد محمد محمد صادق الصَّ  ه1429،  1ه(، محبين، قم، ط1419الأنظار التَّفسيرية، الس 
ه(، تحقيق: أصغر إرادتي، دار التعارف  1402تالبيان في الموافقة بين الحديث والقرآن، محمد حسين الطباطبائي) .11

 م 2006  –ه 1427، 1لبنان، ط –للمطبوعات، بيروت 



 

 
  

235 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

ه(، تحقيق: السيد أحمد الحسيني،  436جمل العلم والعمل، الشريف المرتضى علي بن الحسين الموسوي العلوي)ت .12
 ه1378،  1مطبعة الآداب في النَّجف، ط

يدة رقية للقرآن الكريم، قم، طدروس في علوم القرآن، د. الشيخ طلال الحس  .13  م 2012 –ه  1433،  1ن، دار السَّ
الذَّهبي)ت .14 عثمان  بن  أحمد  بن  محمد  ين  الد ِّ شمس  النبلاء،  أعلام  مؤسسة  748سير  الأرنؤط،  شعيب  تحقيق:  ه(، 

 م 1993 –ه  1413، 9الر ِّسالة، بيروت، ط
الحنفي)ت .15 الهروي  القاري  فاء، ملا علي  الش ِّ الكتب الإسلامية، ه(، تحقيق: عبد الله1014شرح  الخليلي، دار   محمد 

 م 2001 –ه 1421، 1بيروت، ط
ه(، تحقيق: أحمد عبد الغفور العطار، دار  393الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، إسماعيل بن حماد الجوهري)ت .16

 م 1987  – 1407، 4العلم للملايين، بيروت، ط
معاو  .17 الأوسي،  رمضان  علي  التَّفسير،  في  ومنهجه  الإعلام  الطباطبائي  منظمة  في  ولية  الد  للعلاقات  الر ئاسة  نية 

 م 1985 –ه 1405، 1الإسلامي، طهران، ط
ين محمد المناوي)ت .18 غير، زين الد ِّ ، 1ه(، المكتبة الت ِّجارية الكبرى مصر، ط1031فيض القدير في شرح الجامع الصَّ

 ه1356
ه(، ، تحقيق: علي محمد  911ين السيوطي)تمعترك الأقران في إعجار القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الد ِّ  .19

 م 1988  –ه 1408، 1البجاوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط
)ت .20 افعي،  الشَّ الملقن  بن  ين  الد ِّ سراج  الأربعين،  تفهيم  على  أهل 804المعين  مكتبة  العجمي،  دغش  د.  تحقيق:  ه(، 

 ه 1433، 1الأثر، الكويت، ط
ه(، تحقيق: صفوان 502لحسين بن محمد المعروف بالرَّاغب الأصفهاني)ت  مفردات ألفاظ غريب القرآن، أبي القاسم ا .21

 ه1427،  2عدنان الداوودي، طليعة النور، قم، ط
مفهوم الهرمنيوطيقا ماهي ته، آلياته، ومذاهبه الفلسفية، صفدر إلهي راد، مجلة الإستغراب، المركز الإسلامي للدراسات  .22

نة ا19الاستراتيجية، بيروت، العدد  م 2020 -ه1441لرابعة، ، السَّ



 

 
  

236 PAGE Issue 70, Part 2, September 2023 

 
 
 
 

 

مقالات الإسلاميين واختلاف المصل ين، أبي الحسن علي بن إسماعيل بن إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله   .23
الأشعري)ت موسى  أبي  بن  بردة  أبي  بن  موسى  ط324بن  ألمانيا،  شتاير،  فرانز  دار  ريتر،  هلموت  تحقيق:  ،  3ه(، 

 م 1980 –ه 1400
ا  .24 علوم  في  العرفان  رقاني)ت مناهل  الزُّ العظيم  عبد  محمد  ط1368لقرآن،  القاهرة،  العربية،  الكتب  احياء  دار  ،  1ه(، 

 م 1952 –ه 1372
ه(، مؤسسة النَّشر الإسلامي التَّابعة لجماعة المدرسين  1402الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطباطبائي)ت .25
 إيران –بقم 
 م 2000 –ه 1420، 1لي  طنظرات معاصرة في القرآن الكريم، د. محمد حسين ع .26
 ه1429،  1ه(، مؤسسة البعثة، قم، ط1371نفحات الرَّحمن في تفسير القرآن، الشيخ محمد النهاوندي)ت .27
البغدادي)ت .28 العكبري  النعمان  بن  محمد  بن  محمد  المفيد  الاعتقادية،  دار  413النُّكت  المختاري،  رضا  تحقيق:  ه(، 

 م 1993  –ه 1414، 2المفيد للطباعة والنَّشر، بيروت، ط
بيروت،   .29 الاستراتيجية،  للدراسات  الإسلامي  المركز  الإستغراب،  مجلة  السيد،  غيضان  الديني،  والن ص  الهرمنيوطيقا 

نة الرابعة،  19العدد  م 2020 -ه1441، السَّ

 


