
 

 
  

329 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 في شعر أبي مسلم البهلاني مع الدهر  ثنائيّة التصالح والصراع
        عيسى بن سعيد بن عيسى الحوقاني  د.أ.م.

 أ. علي بن سالم بن حمود المسعودي                                                                       
 جامعة نزوى ـ سلطنة عمان

 ملخص: ال
؛  )أبي مسلم البهلانيّ(مع الدهر في شعر  البحث عن ثنائيّة التصالح والصراع  إلى  هذه الدّراسة  سعينا في  

 ،لمعرفة الأسباب التي أدّت إلى تصالح الشاعر مع الدهر تارة    ؛وذلك بتتبّع كلّ علاقة من هاتين العلاقتين
وذلك باستنطاق النصوص الشعريّة وسبر أغوارها، على وفق المنهج الوصفيّ  وتصارعه معه تارة  أخرى،  

التصالح والصراع على حسب الموضوعات،    مع الاستعانة بالمنهج الموضوعاتي؛ لتقسيم علاقتي    التحليليّ 
: أولها صورة الزمن الصرف فيها علاقة تصالح الشاعر مع الدهرتجلّت  وأولينا الاهتمام بثلاث صورٍ  

جابي الباعث للرضا والسرور، وآخرها صورة الفاعل الذي لا يثير أي ردة فعل، وثانيها صورة الفاعل الإي
وبيّنّا أسباب اختلاف درجات   علاقة صراع )أبي مسلم( مع الدّهر،  السلبيّ الباعث للصبر والتجلّد، وتناولنا

أولها مع الدهر:    صراعال شكّلت    صورٍ   ثلاثذلك الصراع وارتباطها بالجانب النفسيّ للشاعر، وكشفنا عن  
إلى مقدمة وثلاثة محاور هي: علاقة   وقسم البحث. الوصف السلبيّ، وثانيها الشكوى، وآخرها المواجهة

 تحولات الصراع من الشكوى إلى المواجهة.و  علاقة الصراع مع الدهرـو التصالح مع الدهر
   .أبو مسلم، البهلانيّ ، الرواحيّ  ،الكلمات المفتاحيّة: التصالح، الصراع، الدهر

Abstract: 
This study explores the dichotomy of reconciliation and struggle with time 
in the poetry of Abu Muslim Al-Bahlani. The paper traces each of these 
two relationships to identify the reasons that led to the poet’s reconciliation 

Orbit
Typewritten text
 DOI: https://doi.org/10.36322/jksc.v1i71.15062 

https://doi.org/10.36322/jksc.v1i71.15062


 

 
  

330 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

with time in some instances, and his struggle with time at other instances.  
The study deeply analyzes the poetic texts using the descriptive and 
analytical approach, as well as the thematic approach in order to sort the 
relations of reconciliation and struggle according to themes. In this paper, 
three images of poet’s reconciliation with time were extracted as follows: 
The first image is an image of pure time that does not provoke any reaction. 
The second is the image of the positive actor that elicits satisfaction and 
pleasure, while the last of which is the image of the negative actor that 
elicits patience and perseverance. As for Abu Muslim's struggle with time, 
the study explains the reasons for the different degrees of that struggle 
and their connection to the psychological aspect of the poet. Three images 
that formed the struggle of Abu Muslim with time were extracted as follows: 
negative description, complaint and confrontation.  
 The study is divided into an introduction and three sections as follows: 
• Relationship between reconciliation and time. 
• Relationship between struggle and time. 
• Struggle shifts from complaint to confrontation. 
keywords: Reconciliation, struggle , time, Abu Muslim, Al-Bahlani, Al-
Rawahi. 

 



 

 
  

331 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 : المقدّمة
فهي   -وحديثها  قديمها -تعدّ ثيمة الدّهر من الثّيمات الّتي سجّلت حضورًا لافتًا في المدوّنة الشّعريّة العربيّة  

من الموضوعات الّتي لها القدرة على ترجمة انفعالات الشّعراء على مرّ العصور، واختلف توظيف الشّعراء  
لها بناءً على اختلاف مواقفهم منها، فتارةً يعبّرون عن دلالتها الحقيقيّة، وتارةً يعبّرون عن دلالتها المجازيّة  

ولا غرابة أنْ يتأثّر الإنسان بالزمن  ،  لّتي حضرت ثيمة الدّهر فيهابناءً على ما وافق أهدافهم من النّصوص ا
إذ إنّه »الكائن الوحيد الّذي يحسّ بالزّمن في حركته الذّاهبة والآيبة، ويتأثّر بهذه الحركة، ويؤثّر فيها سلبًا  

من، ويؤثّر ذلك في  في الحياة ازداد إحساسه ووعيه بالزّ   –الكاتب    –وإيجابًا، إذ كلّما ازدادت خبرة الإنسان  
 (1) حياته الأدبيّة والفكريّة«

وتتضارب الأقوال في تعريف الدّهر، فهناك من يراه مرادفًا للزّمان دون شروطٍ، وهناك من يجعله مرادفًا 
في   للزّمان بشروطٍ معيّنةٍ، وهناك من لا يرادف بينهما أصلًا، ويلخّص )أحمد فضل شبلول( تلك الأقول

الدّهر( إذ يقول: »منها ما اتفق على أنَّ الزّمان والدّهر واحدٌ، أو أنَّ الدّهر هو الزّمان الطويل، أو  )معجم  
الزّمان قلَّ أو كثر، ومنها أنَّ الزّمان يقع على جميع الدّهر، وبعضه، ومنها أنَّ الزّمان: شهرٌ إلى ستة أشهر،  

نيا كلّ ها، ومنها من    أمَّا الدّهر فلا ينقطع، ومنها أنَّ الدّهر يقع على وقت الزمان من الأزمنة وعلى مدة الدُّ
نة عند العرب أربعة أزمنةٍ: ربيعٌ وقيظٌ وخريفٌ وشتاءٌ، ولا يجوز أنْ يُقال أنَّ الدّهر أربعة أزمنةٍ،  يقول إن السَّ

وليس المقام مقام العناية بهذه الفروق وإنّما تعنينا في هذا المقام جميع الألفاظ التي تحيل    (2) فهما يفترقان«
على الدلالة الزمانيّة فما الدهر بالنسبة لنا غير بؤرة تحيط بها مجموعةٌ من الألفاظ التي تحيل على دلالتها  

 وإن تفاوتت درجات تلك الدلالة.
وكشف توظيف ثيمة الدّهر في النّصوص الشّعريّة عن السّياقات الّتي أورد فيها الشّعراء الدّهر، وعن طبيعة  
العلاقات القائمة بينهم وبين هذه الثّيمة، وهي علاقاتٌ عبّرت عن تفاعل الشّعراء مع الثّيمة كما عبّرت عن  

 مواقفهم منها. 



 

 
  

332 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

وتفاعل الشاعر مع التجارب يختلف عن تفاعل غيره »فحياته كلّها ذات صبغةٍ انفعاليّةٍ عاليةٍ إذا ما قورنت  
بانفعالات الإنسان العادي، وإذا تعرض كلاهما لموقف واحد فإننا واجدون تباينا جليا في تعاملهما مع هذا  

، وبقدر ما يظهر الشاعر رهافة في الحس،  (3) الموقف؛ إذ يغلب أن يكون رد فعل الشاعر أكثر انفعالًا«
يظهر كذلك عمقًا في الرؤية من خلال نصوصه الإبداعيّة، فـ »الشعر ينقل للناس عصارة علاقتهم بالمحيط  
الطبيعي الذي يجدون فيه أنفسهم فيعرفهم بأشيائه وبنوعية العلاقات التي تقوم بين هذه الأشياء وبالمواقف 

وتكون هذه المواقف مواقف محايدة تارةً فيلتزم فيها أصحابها بالنظرة الموضوعية    (4) التي يتخذونها منها«
للأشياء، وتكون ذاتية تارةً أخرى فيبتعد فيها أصحابها عن الحياد، وتنقسم إلى مواقف إيجابية ومواقف سلبية  

 .ن حال عامة الناسبناءً على الأثر النفسي الذي تتركه، ويتولّى الشاعر التعبير عن كلّ ذلك؛ لكونه لسا
ويتجلّى تفاعل الشاعر مع ما حوله من العناصر حين »يجلس ... على محور الأشياء ويتأمل في سر  
الكون، ويغذي عواطفه وعقله على مآثر الماضي العظيمة، وإذ يتقلّب مع الفصول الأربعة، يتنهد لمرور 

، و)الزمن( من أكثر العناصر التي يتفاعل معها الشاعر عبر صورٍ مختلفةٍ، ويُعدُّ )الدهر( من  (5)الزمن«
أكثر أسماء الزمن حضورًا في الشعر العربيّ؛ إذ يستوقفنا الحضور اللافت للدهر في جميع الحقب الأدبيّة،  

 وهو حضورٌ فاعلٌ يتجاوز دلالة الزمن البحت. 
  وحال الشاعر كحال غيره من البشر يعيش في ظرفٍ زمانيّ عرف بالزّمن أو بالدّهر ومرادفاتهما، إلّا أنّ 

تداخل المنظور بين الظرف الزمانيّ من ناحية، والأحداث والتفاعلات التي تحدث فيه من ناحية أخرى؛  
جعله يعبّر عن تلك العلاقات بإسنادها إلى ظرفها، وبما أنّ أكثر العلاقات مع الزمن قائمةٌ على الضديّة  

 والتنافر أو التوافق والتآلف فقد انعكس ذلك على الخطاب الشعريّ.  
تتجلّى له العلاقة المتشكلة بينه وبين الدّهر، وتتمثل     6م( 1920والمتمعّن في شعر )أبي مسلم البهلاني ـ ت  

تلك العلاقة  في جانبين متضادين هما: علاقة التصالح، وعلاقة الصراع، وذلك على حسب إلحاق الشاعر  
الفاعليّة بالدّهر أو إسقاطها عنه، وإذا كانت علاقة )الصراع( هي العلاقة الغالبة عنده أو عند غيره من  



 

 
  

333 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

الشعراء، فإنّ مرجعيّة أبي مسلم الدينيّة ـ في رأينا ـ  قد أسهمت بشكلٍ أو بآخر في تشكّل العلاقة  المضادة  
الفاعليّة   تلك  شعره  في  لتتشكّل  سلبيّة؛  فاعليّة  من  الدّهر  ثيمة  به  أحيطت  ما  لتكسر  التصالح(،  )علاقة 

 الإيجابيّة في علاقته بثيمة الدهر. 
 المحور الأول: علاقة التصالح مع الدهر 

لا شكّ في أنّ الزمن ليس فاعلًا للأحداث وإنّما هو وعاء تحدث تلك الأحداث في إطاره، وعلى الرغم من   
ذلك فإنّ توظيف ثيمة الدّهر في الشعر تغلب عليه »سيطرة حالة من التوتر بين الشاعر والدّهر، أما لحظات  

، وقد تجلّت لحظات (7) ا التعايش«الهدوء والتعايش بينهما فيغلب أن ترد في سياقات خاصة تفرض مثل هذ 
الهدوء والتعايش بين )أبي مسلم( والدهر في مواضع كثيرة من شعره دلّت على علاقة تصالح بينه وبين  
الدّهر، وتجلّت هذه العلاقة عبر صورٍ ثلاثٍ: أولها صورة الزمن الصرف الذي لا يثير أي ردة فعل من  

سرور، وآخرها صورة الفاعل السلبيّ الباعث للصبر  الشاعر، وثانيها صورة الفاعل الإيجابي الباعث للرضا وال 
 والتجلّد. 

 أ ـ صورة الزمن الصرف: 
يُعدُّ الزمن الصرف صورةً من صور إسقاط الفاعليّة عن الدّهر، وعبّرت هذه الصورة عن علاقة التصالح  
بين )أبي مسلم البهلانيّ( والدّهر؛ إذ تتّخذ العلاقة في هذا الإطار مسارًا هادئًا ينأى عن أي توتر، ولهذا 

ا التوظيف بصورةٍ واضحةٍ في  الضرب من توظيف الدهر حضورٌ بارزٌ في شعر )أبي مسلم(، ويظهر هذ 
قصائده الدينيّة ذات البعد الصوفيّ التي يصدح فيها بالدعاء والابتهالات والإيقان بحصول الأماني والآمال،  

 الطويلكما في قوله:
ناهُ حَم يد   يَومًا أنْ يُخيَّب آم لُ وما ظَنَّ   بباب  كَر يمٍ في غ 

وء  يَحْم لُ إ صْرَهُ                   ب بَابكَ عَبْدُ السُّ
رَّهُ                  ثُ إعْلانًا وتَعْـــــلَمُ س   يُغـــوّ 



 

 
  

334 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

عَا لَكَ دَهْرَهُ                  8مُل ظٌّ بمَحْبوب  الدُّ
جاء الدّهر في هذه الأبيات دالًا على الزمنيّة الصرفة؛ إذ وظف الشاعر الظرفيّة الزمانيّة للفظ الدّهر وما  
عبّر عنه من امتداد غير متناهٍ، فهو زمنٌ يتلذذ الشاعر بديمومته في استمرار دعاء الله فيه والتضرّع إليه  

تي يعيشها الشاعر، وعلى هذا فإنّ رؤية الشاعر إلى  ورجائه، والغالب أنّه قصد بالدّهر مدة الحياة الدنيا ال
الدّهر لم تتخط الزمنيّة، ممّا لم يؤسس علاقة صراع، وإنّما أسس علاقة تصالحٍ بناءً على وعي الشاعر  

 بالحدود الحقيقية للثيمة وتوظيفه المنطقي لها. 
 الكاملوبالدلالة ذاتها يورد أبو مسلم ثيمة الدّهر بصيغة الجمع )الدّهور( إذ يقول:    

فاتُ خَالق نا الـ يلُ ص  فَهْ  لا تَسْتَح  هُورُ المُرْد  يم ، وَلا تُغيّ رُهُ الدُّ  9قَد 
وعلى الرغم من سلطة الوزن والقافية على الشاعر في اختيار الكلمات؛ فإنّ توظيف )الدّهور( بالجمع جاء 
متناسبًا مع نفيه للتغيير؛ فالدّهور في تعاقبها من حيث هي أزمان متغيرة الأحوال، يقع تأثير تغيّرها على  

التغير الذات الإل ينفي الشاعر أنْ يمسّ ذلك  هيّة »فالله عز وجل خارج عن الخضوع  باقي الذوات؛ لهذا 
للزمان من كل الوجوه، من حيث هو امتداد، ومن حيث هو مخلوق، ومن حيث هو مغيّ ر مفسد، ومن حيث  
زمنيته، ومن كل الوجوه التي يمكن تخيلها؛ لأنّ الخالق لا يخضع لقوانين مخلوقاته، ولما كان الزمان مخلوقًا  

بذلك أن يخرج عنه من كل   الدّهر هو نفيٌّ    (10)الاعتبارات«،لله وجب  التغيير عن  أنّ نفيَّ  ولا شكّ في 
للفاعليّة، ونفيُّ الفاعليّة عن الدهر هو نفيٌ للصراع، أمّا التصالح فيتأسس من وعي الشاعر، بالدلالة الزمنيّة  

هر للدّهر، فالزمنيّة الصرفة تحيل على اللاعلاقة بين الشاعر والدّهر، ولكن الوعي بدلالة الزمنيّة، وكون الدّ 
 مخلوقًا من مخلوقات الله هو المؤسس لعلاقة التصالح المفترضة. 

ويوظف )أبو مسلم( ثيمة الدهر للدلالة على الظرفيّة الزمنيّة ذاتها في قصيدته )القلائد الدريّة في مدح خير 
 الطويلالبريّة( إذ يقول:

يَبت ي  بّ ي وَط  يبَة     طَبيبي وَمَطلوبي وَط   وَمُعْتَمَد ي في الَأمْـــر  سَــاك ن ط 



 

 
  

335 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

هْر  ظَلّت ي     ظَم ئتُ إلى ما بَينَ أَطْـلال  يَثر بٍ   11فيا لَيتها كانَتْ مَدَى الدَّ
تتوق نفس الشاعر إلى طيبة مدينة رسول الله ـ صلّى الله عليه وسلم ـ ويرى فيها غاية سعادته ومطلبه   

ويتمنّى استمرار العيش فيها وديمومته، وهنا يتجلّى الارتباط الشديد بين المكان والزمان حين يصور شدة  
شكّ في أنّه في هذا المقام متصالح مع    شوقه إلى طيبة بالظمأ الذي لن يرويه إلّا مكثه الدّهر كله بها، ولا

 الدّهر يتمنى استمراريّته ودوامه مادام مقيمًا بجوار المصطفى صلّى الله عليه وسلم.  
حين يرد في صورة الزمن البحت لا يتعدّى كونه وعاءً للأحداث    ويبدو جليًّا أنّ الدّهر في شعر أبي مسلم

ويتجرّد تمامًا من الفاعليّة؛ لهذا لا تكون هناك ردّة فعلٍ من الشاعر تجاه الدهر؛ فتنشأ علاقة تصالح بين  
 الشاعر والدهر.   

 ب ـ صورة الفاعل الإيجابي الباعث للرضا والسرور:
إنّ نفي الفاعليّة عن الزمن يحمل دلالةً واضحةً على وعي الشاعر بأنّ الزمن مخلوقٌ من مخلوقات الله ولا 
يضطلع بأي فعلٍ من الأفعال، ومن هنا تشكّلت علاقة التصالح الأولى بين أبي مسلم وثيمة الدّهر، أمّا 

الف إثبات  فقد تشكّلت من  الدّهر  بينه وبين  الثانية  التصالح  التي  علاقة  الفاعليّة  إلّا أنّ هذه  للدّهر،  اعليّة 
 يضطلع بها الدهر نالت رضا الشاعر وسروره من دهره، ومن ذلك قوله: ]البسيط[

ني يَلُ      ما سَرَّني دَرْكُ مَجْدٍ لا تُقارع   12من دُون ه  نَكَبَاتُ الدَّهر والغ 
وإذا كان ذكره لـ )تقارعني، ونكبات الدّهر( يحيل على علاقة صراع قائمة بينه وبين الدّهر، فإنه يكسر هذه  
العلاقة، ويحل محلها علاقة تصالح؛ لأنّ هذه المقارعة والنكبات مستحبةٌ بالنسبة إليه، بل يلح على أن تكون  

علاقة التصالح  في نفي السرور )ما سرني(    مطاياه في إدراك المجد الباعث على الرضا والسرور، وتتجلّى
بدون مواجهة الصعاب والأزمات التي فعلها الدهر، ورضا الشاعر بنكبات الدّهر إنّما جاء مصحوبًا بالتحدي؛  
إذ لا يتحقق له السرور إلّا بعد مقارعة نكبات الدّهر، ولا شكّ أنّ نكبات الدّهر أقوى من احتمال الإنسان،  



 

 
  

336 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

إلّا أنّ للشاعر همّةً تغلب تلك النكبات، فقد اتّخذ من رزايا الدهر سبلًا لتحقيق المجد وهذا ما يؤكّده قوله:  
البسيط 

يَةً أرَى العُلى بخُطوب  الدَّهر  زايا للعُلى سُبُلُ      سَام   13كأنَّ طَرْقَ الرَّ
ولا يوجد كبير عناءً في إدراك تصالح الشاعر مع الدهر؛ إذ لا توجد أيّ إشارة في البيت السابق تدلّ على   
تذمّره من الدهر وخطوبه، بل نلمس اقتناع الشاعر بأنّ الدّهر لا يسمح بنيل المعالي إلّا بعد اجتياز الرزايا،  

لحٍ مع الدّهر، لكن التساؤل الذي يبقى قائمًا: أهذا ولا شكّ في أنّ هذا الوعي وهذا الاقتناع أنشأ علاقة تصا
الاقتناع منبعثٌ من صميم الشاعر، أم أنه عرضٌ نظريٌّ ضمنه قصيدته التي تدخل في باب الحكم والمواعظ، 
والغالب أنّ هذا التصالح الذي يكسر به شوكة صراع الدّهر إنّما هو نتاجٌ لخبرته الطويلة في الحياة، واتكاء  

مرجع الشريف:  على  الحديث  في  جاء  فكما  المؤمنين،  بين  للمفاضلة  معيارًا  القوة  تضع  التي  الدينيّة  يته 
 .  (14)»المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف«

صبغة الرضا في النموذجين السابقين؛ فإنّه قد عبّر في    وإذا كان الشاعر قد أصبغ علي تصالحه مع الدهر
نصوصٍ أخرى عن سرورٍ يفوق الرضا؛ إذ ترتفع درجة التصالح بين الشاعر وثيمة الدهر إلى أن يصبح  

      الطويلالدّهر مطيعًا له إذ يقول:
دْمَتي   هْرُ ف يها ب خ  يه  حَسُود ي    حُظُوظًا يَقُومُ الدَّ   15ويَسْعَى بما لا يَشْته 

فقد صوّر الشاعر الدّهر خادمًا له بإتاحة الفرص ومؤاتاة الحظوظ، ولا شكّ في أنّها صورةٌ تعبّر عن موقفٍ 
إيجابيٍّ من الدّهر يدل على علاقة تصالحٍ بين الشاعر والثيمة إلى درجة أنّ الدّهر أصبح سندا يتكئ عليه  

 الرجزالشاعر إذ يقول:
عَ  هرُ احْت مَالَ عَاجزٍ إنْ وَس  لاح ي وت لاد ي المُجْتبَى      الدَّ  16فهو س 

التكوين   إلى  يعود  التفضيل  وهذا  غيرها،  على  أزمنةٍ  تفضيل  الدّهر  مع  مسلم(  )أبي  تصالح  صور  ومن 
 »خيركم قرني، ثم الذين  الإسلاميّ إذ يستحضر قول النبي ـ صلّى الله عليه وسلم ـ في الحديث الشريف



 

 
  

337 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 البسيطإذ يقول: (17) يلونهم، ثم الذين يلونهم« 
 18حُكْمُ القَر ينَيْن  لا يَنفكُّ م نْ أثَر        خَيرُ القرُون  قَر ينُ المصطفى وَكَذا 

    البسيطوفي موضع آخر، يعقد أبو مسلم موازنة بين محاسن الدّهر ومحاسن ممدوحه حين يقول: 
نُ الدَّهر  م نْ إحسَان ه    19ومــَا بَدَا فشعَاعُ الشمس  في القمَر   فَرَطٌ مَحَاس 

فعلى الرغم من أنّ أبا مسلم قد قلّل من محاسن الدّهر في مقابل محاسن ممدوحه فإنّ الإقرار بوجود محاسنَ  
 للدّهر كفيلٌ بعقد علاقة تصالح بين طرفين. 

الودَّ بين طرفين إذ يسأل الشاعر الدهر عن  ويبدو أنّ حوارًا متصوّرا دار بين الشاعر وبين الدهر يُظهر  
     البسيطفضائل الممدوح قائلًا:

هرَ عَنْ مَعنى فَضائ لـه   ر    أسَائ لُ الدَّ هرُ مَعْنى غير مُنْحَص   20فيُعْربُ الدَّ
وقد أعرب الدهر عن عددٍ غير منحصرٍ من فضائل الممدوح، وتتجلّى علاقة التصالح بين الشاعر وثيمة  
الدهر في ذلك الحوار المنسجم الذي دار بينهما، فالشاعر يسأل والدّهر يجيب بكلّ سلاسة، ولم يكتم شيئًا  

 به من فضائل ممدوح الشاعر.  من فضائل الممدوح، فتشكّلت علاقة تصالح من خلال ما أثبته الدّهر وشهد  
ويمكن القول إنّ سرور الشاعر من الدّهر يرجع إلى أمرين: أولهما كون الدّهر فضاءً لأحداث خيّرة لا علاقة  
له بالفاعليّة، وثانيهما كون الدّهر فاعلًا إيجابيّا لأحداث خيّرة. ونتيجة لهذين الأمرين تكوّنت علاقة تصالح  

 بين الشاعر وثيمة الدهر. 
 ج ـ صورة الفاعل السلبيّ الباعث للصبر والتجلّد.

وثالث صور علاقة التصالح بين )أبي مسلم( وثيمة الدهر، تمثّلت في صبره على الدّهر وصروفه، ويبدو  
أنّ الصبر كان نتاج تصوّر فاعليّةٍ سلبيةٍ بالدّهر، وهذا من شأنه أن يجعل العلاقة بين الشاعر والدهر علاقة  

م( في شعره يشير إلى توجه علاقته مع  صراعٍ لا علاقة تصالح، إلّا أنّ الصّبر الّذي عبّر عنه )أبو مسل 
الدّهر نحو التصالح لا نحو الصراع، وفي هذه العلاقة تجلّى أثر التكوين الإسلاميّ، فقد دعا الإسلام إلى  



 

 
  

338 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

ذلك  ومن  مسلم(  )أبي  شعر  في  حاضرة  العلاقة  هذه  ونجد  العظيم،  بالثواب  الصابرين  وبشّر  الصبر 
 البسيطقوله:

لَلُ      والبسْ ل دَهْر كَ إن لم تَزْكُ سيرَتُهُ   21من التَّجَمُّل  ما تَزْكُو ب ه  الخ 
وتتجلّى علاقة تصالح الشاعر مع الدّهر في دعوته الصريحة للتعايش معه، والصبر أمام صروفه، والتجمّل  

متيقنًا من تقلّب حال الدهر؛ ولهذا يدعو إلى الصبر والتجمّل  بالصفات الحسنة أمام حوادثه، فالشاعر يبدو  
 لضمان استمرار العيش في وسط تلك التقلّبات. 

 الطويلوينقل أبو مسلم الدعوة ذاتها على لسانه من جبريل إلى النبي ـ صلّى الله عليه وسلم ـ إذ يقول:
 22ولا تَبْتئ سْ وَاصْب رْ على كُلّ  نَكْبَة      وقمْ وادْعُ واصْدَعْ بالذي جَاءَ في الوَرَى 

 وهذ يؤكّد على أنّ خطابات أبي مسلم الشعريّة قد تشكّلت على أساس مرجعيّة الإسلاميّة خالصة.
وعلى الرغم من سعي أبي مسلم البهلاني إلى عقد تصالحٍ مع الدّهر عن طريق الصبر والتجلّد فإنّ الدهر  
يبدو في بعض المواقف رافضًا للتصالح، ومتجهًا إلى صراعٍ؛ ولهذا يتساءل الشاعر متعجبًا من صنيع الدّهر  

 البسيطإذ يقول:
ثَهُ   23كأنَّ صَبْري على لأوَائ ه  زَلَلُ  ما لي وللدَّهر  يُغري بي حَواد 

فلم يعد الصبر مجديًا، ولا التجلّد نافعًا في مواجهة دهرٍ يغري حوادثه بالشاعر، ومع ذلك فإنّ الشاعر لم  
 يدخل في علاقة صراعٍ مع الدهر مكتفيًا بإبداء اندهاشه من رفض الدهر إقامة علاقة تصالحٍ معه. 

ومن خلال تتبّع صور علاقة تصالح الشاعر مع الدهر نستنتج أنّ تلك العلاقة تتشكل من انعدام ردة فعل 
الشاعر نحو الدّهر تارةً، ومن سروره من الدّهر تارة، ومن صبره على الدّهر ونوائبه تارة أخرى، وبما أنّ  

 لتصالح مع الدّهر.الشاعر يتحمّل أعباء الصبر فهذا يعني أنّه المبادر بتأسيس علاقة ا
 علاقة الصراع مع الدهر. المحور الثاني: 



 

 
  

339 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

؛ إذ إنّها تتّصل بحياة الإنسان على الأرض، فهو يولد طفلًا،   ولا شكّ في أنّ »قضيّة الزّمن قضيّة كلّ حيٍّ
هُ، فإذا امتدّ به العمر خطّ المشيب رأسه، ثمّ يصيبه الكبر ويصير شيخًا، وهو إن عمّر نكّسه الله  ثم يبلغ   أَشُدَّ

سعى )أبو مسلم البهلانيّ( إلى بناء علاقة تصالح مع الدهر؛ وقد    (24) في الأرض فلا يعلم بعد علمٍ شيئًا«
الفكر الدينيّ الذي ينتمي إليه، وعلى الرغم من ذلك لوعيه بزمنيّة الدهر وانتفاء الفاعليّة عنه انطلاقًا من  

 فإنّ علاقة الصراع كادت تحجب علاقة التصالح بحضورها الطاغي في نصوصه الشعريّة.
وطغيان علاقة الصراع مع الدهر أمرٌ حتميّ؛ إذ إنّ علاقة الشاعر بالأشياء »تأخذ طابعا صراعيًّا، فهو لا   

يقبل بالممكن، وإنّما يبحث عن غير الممكن ليجعله ممكنا، ويبحث عن المستحيل ليجعله متاحا، ويصارع  
، وهذا ما يفسر اتّساع حضور الصراع  (25) العدم ليخلق منه وجودا، ويصارع الفوضى ليكون منها انسجاما«

مع الدهر في شعر )أبي مسلم( مقارنة بحضور التصالح؛ إذ إنّ الطبيعة التفاعليّة متمكنة من ذات الشاعر 
فلا يستمر طويلًا في علاقة تصالح حتى ينتقل إلى علاقة صراع، فقد تكون علاقة التصالح عارضة تزول  

بر أدّى إلى التصالح، وعندما فقد صبره قامت علاقة الصراع مع الدهر،  بزوال السبب؛ فالالتزام الشاعر بالص
 وهذا ما يؤكّده قوله: ]البسيط

 26في النّائبات، فخَانَ الآن مُكْتفلي    فَقدتُ ك فْلَ اصْطبارٍ كانَ يكْفُلنُي   
ويبدو جليًّا أنّ فقدان الصبر أدخل الشاعر في صراعٍ مع الدّهر؛ فالصبر كان سببًا للتصالح وبفقدانه   تحوّلت 
علاقة الشاعر مع الدهر من التصالح إلى الصراع، وتجدر الإشارة إلى أنّ الصراع لا يعني بالضرورة علاقةً  
سلبيّةً، بل قد يدل على  شكل من أشكال التفاعل الإيجابيّ بين الشاعر والدهر، وهذا ما يطلق عليه )الصراع  
الخلاق( »الذي يمد الحياة ويضمن لها الاستمرارية والتجدد، لا الصراع السلبيّ الذي يقوم على إلغاء أحد 

إلا على الموت، والصراع الخلّاق لا ينبني الحدود المتصارعة لضمان بقاء الآخر، فمثل هذا الأخير لا يدل  
على إلغاء أحد الحدود؛ بل على بقائها وبقاء تنازعها الذي يحمل نبض الحياة، ويؤدي إلى خلقٍ جديدٍ ينبع  

وصراع )أبي   ،(27) من انسجام الحدين المتصارعين؛ ففي مثل هذا الصراع توالد مستمر وخلق جديد دائم«



 

 
  

340 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

مسلم البهلانيّ( مع الدهر لا يتغّيا القضاء عليه، وإنّما هو صراعٌ خلّاقٌ يكشف عن تنوّع الأساليب التي  
يسلكها الشاعر في التفاعل مع الدّهر ونوائبه، ففقدان )أبي مسلم( للصبر ما هو إلّا تمهيدٌ لاتّباع مسالك 

 أخرى في صراعه مع الدّهر. 
وعلى الرغم من كون الصراع صراعًا خلّاقًا من باب عدم إلغائه للحدود المتصارعة، فإنّه ينطلق من إلحاق  
الفاعليّة السلبيّة بالدّهر، وفي هذا تجاوزٌ على الدلالة الحقيقيّة المتمثّلة في الزمنيّة، وتجاوز الحقيقة لا يكون  

راز صراعه مع الدهر، وتتشكّل علاقة الصراع بين )أبي  إلّا بتعبيرات مجازيّة؛ يحاول الشاعر من خلالها إب
 مسلم البهلانيّ( والدّهر في صورٍ ثلاث: أولها الوصف السلبيّ، وثانيها الشكوى، وآخرها المواجهة.  

 الوصف السلبيّ للدهر.
إنّ الصور التي يرسمها الشعراء لعلاقة الصراع بينهم وبين والدّهر تتشكّل بسبب مشاعر خاصةٍ نتجت عن  
صراع نفسيّ، وتظل هذه المشاعر مبهمةً حتى تتبلور على شكل صورةٍ في الذهن؛ فتخرج في منتجٍ أدبيٍّ  

د أن يتشكل في صورة، ولا بد أن  إبداعيّ؛ إذ إنّ »الشعور يظل مبهمًا في نفس الشاعر فلا يتضح له إلّا بع
، ولا شكّ في (28) يكون للشعراء قدرة فائقة على التصور تجعلهم قادرين على استكناه مشاعرهم واستجلائها«

أنّ الصورة التي يرسمها المبدع لا تبقى على حالها عندما تنتقل إلى المتلقي؛ إذ إن المتلقي يتفاعل مع  
 الصورة ويعيد تشكيلها وقد تأخذ أبعادًا متنوّعة على حسب اختلاف توجهات المتلقين وتنوّع مشاربهم.  

وبما أنّ الدهر قد اتّخذ صورة الفاعل السلبيّ في ذهن )أبي مسلم( فقد تنوّعت أوصافه السلبيّة في إنتاجه  
الشعريّ؛ فهو ظالمٌ، وخائنٌ، ومفرقٌ؛ ولهذا نشأت بينه وبين الدهر علاقة صراعٍ تختلف حدّته على حسب 

 اختلاف درجات الفاعليّة السلبيّة التي ترتسم في ذهن الشاعر.    
 الدّهر الظالم: (أ

السلبيّة به، فوصف الدهر بأنّه ظالم إنّما  نشأت صورة الدّهر الظالم في ذهن الشاعر نتيجة إلحاق الفاعليّة  
 تشكّل بسبب الاعتقاد بأنّ الدّهر فاعلٌ سلبيّ يسعى إلى مواجهة الناس وإلحاق الضرر بهم، وقد وصف )أبو



 

 
  

341 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 البسيطمسلم( الدّهر بالظلم في مواضع من شعره منها قوله في نونيته:
، وَحَتَّامَ ضَيْمُ الحُرّ  إ حْسَانُ     حَتَّامَ يا دَهْرُ لا تبُْق ي على بَشــــرٍ   29حُـــرٍّ

يسائل )أبو مسلم( الدّهر في صورة استعاريّة مكنيّة عن قضيتين اثنتين: أولهما وقت انتهاء فتكه بالبشر،  
وآخرهما وقت انتهاء ظلمه للأحرار، وفي هذا الخطاب نسب الشاعر الفاعليّة إلى الدهر، فنسب إليه عدم  

الأولى الفعل الماضي المنفي   الإبقاء على البشر من ناحية، وضيم الأحرار من ناحية أخرى، ووظّف في
)لا تبقي(، وفي الأخرى وظّف المصدر )الضيم(، وقد يبدو ظاهريَا أنّه لم ينسب إليه فعل الضيم؛ إلّا أنّ 
توجيه السؤال إليه عن وقت انتهاء هذا الضيم يؤكد يقين الشاعر بأنّ الضيم قد حدث وأنّ الدهر هو فاعله؛  

لصراع بين الشاعر والدهر في البيت من خلال أسئلة الشاعر للدّهر؛ إذ لهذا يسأله عن نهايته، وقد تحقق ا
 تدل على الحاح الشاعر على الدهر من ناحية، وعدم الركون والتسليم والاستسلام من ناحية أخرى.  

وينتقل )أبو مسلم( في القصيدة ذاتها من نسبة الظلم إلى الدهر عن طريق المصدر )ضيم( إلى إثباته عن  
 البسيططريق اسم الفاعل، بحيث تصبح نسبة الظلم إلى الدّهر مباشرة بشكل جليٍّ إذ يقول: 

سَ الأحْرَار  حَقَّهَمُ   30أعْط  العَدَالَةَ، إنَّ اَلله دَيَّانُ  يا دَهْرُ يا بَاخ 
يلحق الشاعر الفاعليّة السلبيّة بالدهر عن طريق الصورة الاستعارية المكنيّة، فالدّهر باخس حق الأحرار، 
وهنا لفتة تعبيريّة تتجلّى في المسكوت عنه؛ فبما أنّ الدهر قد بخس الأحرار حقهم فهذا يعني أنّه أعطى  

، ويبدو أنّ الشاعر في صراعه هذا مع غيرهم فوق قدرهم؛ لأن الضدّ يُعرف بضده، وهنا مكمن مرارة الظلم
الدهر لا يملك القدرة على مواجهة ظلمه؛ فيكتفي بتوجيه النصح والإرشاد بتوظيف فعل الأمر )أعط  العدالة( 
وتذكيره بالله سبحانه وتعالى مؤكّدًا له )أنّ الله ديان(، فنتجت عن هذا الصراع ردود أفعال من الشاعر اتجاه  

 للدّهر وإنْ لم تصل حدّتها إلى درجة المواجهة.  الفاعليّة السلبيّة 
حائلًا بين الشاعر وبين تحقيق آماله، وهذا الشكل من أشكال ظلم الدّهر يتجلّى في قول أبي    ويقف الدهر

 الطويلمسلم: 



 

 
  

342 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

لدَةَ أجْرَبٍ  هْر  ج   31ت جَاه ي وآمَال ي مُحَالٌ مَحَارمُ  وإنّ ي ول بْسُ الدَّ
ضمنيًا إلى أنّ الدّهر يقصد الشاعر وينتقيه  يلبس الدّهر جلدة أجربٍ للشاعر في صورةٍ استعارية مكنية تشير  

دون غيره من البشر؛ ليحول بينه وبين بلوغ آماله، ولا شكّ في أنّ بشاعة الظلم تكون أكبر حين تجتمع  
 القصديّة والانتقائيّة معًا. 

ويستمر الصراع بين الشاعر والدّهر؛ نتيجة تصوّرٍ راسخٍ في ذهنه بأنّ الدهر يستهدفه ويتفنّن في ظلمه،  
 الطويلفيواصل منعه عن بلوغ المعالي، وفي ذلك يقول:

ي بَليّــَـةً  هْرُ نــَفس  ـــا تـ ـُـريدُ الـــعَظَائ مُ  إلى كَمْ يَــل زُّ الـــدَّ  32ويَقْطَعُن ي عَــمَّ
، وهذا ما يؤكّده قوله:  33ويستعين الدهر بسوقة البشر وأراذلهم؛ لإيذاء الشاعر فيلتف عليه هؤلاء كالسماسم 

الطويل     
هْرُ أعراق سُوق ه   مُ  يَلُمُّ عَلَيَّ الدَّ مَاس  فَاهًا كما الْتفَّتْ عَلَيَّ السَّ  34س 

ويبدو جليًّا أنّ )أبا مسلم( لا يلتفت في صراعه مع الدهر إلى الدلالة الزمنيّة الصرفة التي يحملها الدهر، بل  
 يكرّس الفاعليّة من خلال إظهاره في صورة الفاعل السلبيّ.

 الدّهر الخائن:  -
إلحاق أبي مسلم فعل الخيانة بالدهر أدّى إلى تشكّل صورةٍ من صور الصراع بينه وبين الدهر؛ إذ إنّ للدهر  
طبيعةً متناقضةً تتمثّل في الوفاء والغدر، ولا شكّ في أنّ الشاعر يتصالح معه في حال الوفاء، ويتصارع  

يبقى حذرًا لا يأمن له، فمن تطبّع بالغدر لن يستمر في الوفاء، وفي   الحالتينمعه في حالة الغدر وفي كلا 
 البسيطذلك يقول:

هرَ في ل ينٍ وفي شَعَثٍ   35وطبْعُهُ للوفا والغَدْر  مُحْتمَلُ  لا آمَنُ الدَّ



 

 
  

343 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

هكذا تتجلّى صورة الدهر الخائن في ذهن أبي مسلم فهو صاحبٌ غير مؤتمن لكثرة تقلبه من ناحية، ولتأصّل  
بالشاعر ويغدر به،  الخيانة في طبعه من ناحية أخرى، ومن هنا نشأت علاقة الصراع؛ فالدهر يتربّص 

 والشاعر يتحرّى الحذر من غدره.  
إنّ انعدام ثقة أبي مسلم بالدهر جعلت صورته تتطوّر في ذهنه من صورة المتقلب بين الوفاء والغدر إلى 
صورة الدهر الخؤون المجبول بطبعه على الخيانة؛ فيحتدم الصراع بين الطرفين، وهذا ما يظهر جليّا في  

 الرجزقوله:
لٌ  هْر  خَؤُونٌ حُوَّ ب لَّةُ الدَّ  36ما رَاشَ في عَافيةٍ إلّا بَرَى  ج 

ويصل الشاعر في صراعه مع الدهر إلى التسليم بغدره وخيانته بل يؤكّد هذه الصفة فيه، ويبالغ في وصفه  
 البسيطبها )كيسان ـ غدّار( إذ يقول:

 37كَيْسَانُ  –لو فَكَّرْتَ  -فإنَّ دَهْرَكَ  وَصُنْ بَق يَّةَ هذا العُمْر  في كَيَسٍ 
أثرٌ كبيرٌ في الصراع مع   ولقد كان لاغتراب الشاعر عن وطنه )عُمان( وإقامته إلى وفاته في )زنجبار( 

 الطويلالدهر، إذ أسقط عليه أسباب الغربة عن الوطن ومن ذلك قوله:
نَّ هَائ مُ       لئ نْ خَانَن ي دَهْر ي ب شَحْط  مَعَاه د ي حْط  ف يه   38فَقلبي ب رَغْم  الشَّ

فالغربة عن الأوطان والبعد عن الديار صورةٌ من صور خيانة الدّهر كما يصوّرها )أبو مسلم(، فالدهر في 
نظر الشاعر ليس ظرفًا للفعل، بل هو فاعلٌ يضطلع بفاعليّة سلبيّةٍ ضد الشاعر، مما استوجب صراعًا نفسيًّا  

ده ظل هائمًا بتلك المعاهد، وهكذا تجلّى  تمثل في ردة فعل الشاعر، فعلى الرغم من إبعاد الدهر له عن معاه
 الصراع من خلال الفعل ورد الفعل. 

ونجد أن أبا مسلم يقف ـ أحيانًا ـ في صراعه مع الدهر موقف الصامد الذي يبادر بالمواجهة، فيتخذ السيف 
 الرجزصاحبًا وفيًا ضد ذلك الدهر الخائن؛ إذ يقول:

بٍ رَافَقْتَهُ  يفُ أَوْفى صَاح  هْرُ وَأهَْلوهُ وَفَى  والسَّ  39إنْ خَانَكَ الدَّ



 

 
  

344 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

ولا شكّ في أنّ اصطحاب السيف في هذا المقام لا يكون للوجاهة بل لمواجهة، وهنا تتجلّى قوة الشاعر في  
التصدي للدهر؛ ليبلغ الصراع أوجه؛ نتيجة إلحاق الفاعليّة السلبيّة بالدهر، وارتسام تلك الصورة في ذهن  

 الشاعر لحظة الإبداع.  
 الدّهر المفرّق:  -

ومن الأوصاف السلبيّة الي وصف بها أبو مسلم الدهر أنّه مفرّق، و"الإنسان مدنيّ بالطبع أي لا بد له من  
لهذا لا يحب الفراق، وعلى الرغم من أنّ الفراق أمرٌ حتميّ؛ خاصةً عندما    40الاجتماع الذي هو المدنيّة" 

يكون بسبب الموت فإنّ الإنسان يُسقط سببه على الدهر، فالدهر يجمع ويفرّق، ويكون في الأولى فاعلٌ  
في  إيجابيّ، وفي الأخرى فاعلٌ سلبيّ، وهنا تتشكّل علاقة الصراع مع الدهر، ويكثر وصف الدهر بالمفرّق  

شعر أبي مسلم خاصة في قصائد الرثاء، ومن ذلك قوله في رثاء الفقيه الجزائريّ )محمد بن يوسف أطفيش  
 الطويل:41م(1914ـ ت 

ه م حَنتْن ي عَوادي الدهر غمّاً  يدُ  بفقد   42على شَرَعَاتٍ فَتْلُهُنَّ شَد 
فعوادي الدهر فاعلٌ سلبيّ حنت الشاعر وأصابته بالغم والحزن؛ إذ أفقدته أحبابه، وهنا يتشكّل ذلك الصراع 
النفسيّ بين كره الفقد والفراق من ناحية وحتمية الموت من ناحية أخرى؛ فلا يملك الشاعر في حضرة الموت 

 الطويل النفاد إذ يقول: إلّا التسليم فهو يعلم أنه قضاء الله وقدره، وأنّ الوجود يقتضي
لٌ     ين يُفيدُ  ألا كُلُّ حَيٍّ في يَد  المَوت  حاص   فمــاذا بكـاءُ الفاقد 

ها ثلُ حُدود  يه  وُجُودُ      وما نَدبَ الأعْــمارَ م   43لأنَّ نفاداً يَقتض 
يدرك الشاعر أنّ الله خالق البشر، وهو الذي يميتهم ثم يبعثهم؛ فالموت واقع بأمره، وأنّ الدّهر مخلوق لا  
يضطلع بأيّ فاعليّة في حضرة الموت؛ إلّا أنّ وقوع الموت في زمنٍ معينٍ؛ يجعل الإنسان يهرع إلى إلقاء 

قد، وحتى إن لم يُلحق الشاعر الموت  الحوادث ورميها على الزمن في شكل من أشكال التنفيس عن قهر الف
بالموت؛ إذ يرى فيه معيار عمره   الدّهر »يتصل ... في ذهن الإنسان العربي اتصالًا وثيقًا  بالدّهر فإنّ 



 

 
  

345 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

ولأنّ الموت   (44) وعيشه في الحياة، وما العمر لديه إلّا أزمان متتالية، يبقى الإنسان ببقائها وينتهي بانتهائها«
هو عنوان تلك النهاية  يظل الإنسان يجزع من مرور الوقت المؤدي إلى وقوعها لا محالة، ففي الرثاء لم 
يكن الشاعر »يرثي شخصا بعينه أو ذاته، بل كان يرثي الحياة الإنسانية نفسها. إنه الفقد الشامل، والجزع 

، وعلى الرغم من إلحاق أبي مسلم فعل (45) ح«المقيم، والإحساس أنّ الحياة عبث ولهو وباطل وقبض ري
 التفريق بالدهر؛ فإنّه يعود إلى التسليم والإقرار بحتميّة الفناء. 

ولا شكّ في أنّ ردة فعل الشاعر من الدهر المفرّق تختلف باختلاف نوع التفرقة، ففي حضرة الموت لا يملك 
إلّا التسليم وإنْ أظهر امتعاضًا وصراعًا نفسيًا، أما التفرقة بين الأحياء فقد تستوجب ردة فعلٍ مختلفة فحين  

 الطويلقول:فرق الدهر بينه وبين ممدوحه كانت ردة فعله كره الدهر إذ ي
ن ي عَنْكَ شَان ئٌ   46وحَتَّى مَتَى م نْ صَرْف ه  أنا وَاجَمُ  وَإنّ ي ل دَهْرٍ صَدَّ

فقد تمثلت الفاعليّة السلبيّة للدهر في صدّ الشاعر عن الممدوح، وهذا الفعل استوجب ردة فعل من الشاعر 
)حَتَّى مَتَى م نْ صَرْف ه     تمثلت في الكره كردة فعل أوليّة؛ إلّا أنّها تطورت إلى صراع أكبر تمثّل في الاستفهام

أنا وَاجَمُ( إذ يستنكر الشاعر استمرار سكوته على غيظ أمام صروف الدهر، وكأنّه بذلك يقرّ بمشروعيّة ردة 
 مواجهةٍ مع الدهر.فعلٍ أكبر، وضرورة الدخول في 

 المحور الثالث: تحولات الصراع من الشكوى إلى المواجهة.
تختلف درجة صراع أبي مسلم مع الدهر باختلاف ردّة فعله، ففي حالات الضعف والتسليم يكتفي بالشكوى  
دون أن يتجاوزها، وفي حالات القوة والتماسك يتجاوز الشكوى إلى المواجهة مع الدهر، ويبقى التساؤل قائمًا  

ولا بدّ للإجابة عن هذا السؤال من   عن هذين النمطين من أنماط الصراع: أيهما أكثر، الشكوى أم المواجهة؟
 أبي مسلم الشعريّة واستنطاقها وسبر أغوارها.  الوقوف على النصوص 

 أولا ـ الشكوى من الدهر: 
 تحميله مسؤوليّة تلك الأفعال؛ فيعبر الشاعر عن الرضا من الأفعال  اقتضت نسبة الفاعليّة إلى الدهر



 

 
  

346 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

يكون  بالشكوى وقد  يكون  الرضا قد  والتعبير عن عدم  السلبيّة،  الرضا من الأفعال  الإيجابيّة، وعن عدم 
بالمواجهة حسب اختلاف درجات ردّات الأفعال، وتكون الشكوى مباشرة أحيانًا، وغير مباشرة أحيانًا أخرى،  

إلى التلميح قد تقتضيه ظروفٌ   وذلك بتوظيف تقنيتي: التصريح تارة والتلميح تارة أخرى، ولجوء الشاعر
معيّنة كالخوف، وحفظ الكرامة، فبدل أن تكون الشكوى من الفاعلين السلبيّين الحقيقيّين يتم إسقاطها على  

 الدهر الذي نُسبت إليه الفاعليّة مجازًا.
وحين يُلحق الشاعر الفاعليّة بالدهر ويشكو منه؛ فلأنّه يمثل في نظره »القوة الخارقة التي لا تمكن مقاومتها:  

، وغالبا ما يتخذ الشاعر شكواه من الدهر »وسيلة للتنفيس عن معاناته  (47) تأخذ كل شيء وتغير كل شيء«
وسواء أكانت الشكوى حقيقيّة أم تنفيسًا؛ فإنّ المشكوَّ منه ظاهريًّا في الحالين هو الدّهر،   (48) في الحياة«

الذات الإلهية، وثانها ذات النبي صلّى الله عليه  وتتجه الشكوى في شعر أبي مسلم إلى ثلاث ذوات: أولها  
 وسلم، وآخرها ذوات الأولياء الصالحين. 

 شكوى الدّهر إلى الله عز وجل: -
يقتضي الدين الإسلاميّ أن يتوجه المسلم بشكواه إلى الله عزّ وجلّ، فبيده تفريج الكُرب ورفع الضرر، ولهذا  

فـ »الشاعر الجاهلي كان  لا يمتلك المسلم إلّا التسليم بالقضاء والقدر، وهذا يظهر جليًا في الشعر الإسلاميّ  
يسند مصيبته إلى الدّهر متذمرًا ساخطًا بالقضاء والقدر، بينما الشاعر الإسلامي يعود إلى الله شاكيًا إليه  

، وبالنظر في شعر أبي مسلم فإنّ أغلب شكواه  (49) مصابًا، ومؤمنًا بقضائه طالبًا منه العون على النوائب«
 الطويلكانت ذات باعثٍ دينيٍّ بالدرجة الأولى، ومن ذلك ما جاء في قصيدة )الرحمن جلّ جلاله( إذ يقول:  

 إلـى رَحْمَـــة  الرحمن  في كــُــلّ  لَحْظـــة   إلَــهي افْت قـــار ي لاز مٌ لـحَقيقتي 
قــْــوَتي إلى نظرة  الرحمن  تَحتَ جَمَال ــه      50أبُثُّ اضْط ــرارًا طــَـار قات ي وش 

يبدو )أبو مسلم( في البيتين السابقين متضرعًا لله، مضمنًا خطابه شكواه ممّا يضيق به من الدهر، من خلال  
 لفظتي: )طارقاتي، وشقوتي( ولا شكّ في أنّ لهما صلة مباشرة بالدهر.  



 

 
  

347 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

وعلى الرغم من الحضور الواسع للشكوى ذات الباعث الدينيّ في خطاب أبي مسلم الشعريّ فإنّ لشكواه من  
 الطويلهموم دنياه نصيبًا من الحضور في مواضع متعدّدة من شعره منها قوله:

كَايَتي نْيَويَة       إلى المَل ك  الكَاف ي أبُثّ ش  ين  والدُّ  51لأكْفى هُمُوم الدّ 
يبث الشاعر شكواه إلى الله بلفظ صريح في قوله: )أبث شكايتي(، وكانت شكواه من الهموم التي تجلبها  
نوائب الدهر؛ وهي ـ كما يصرّح الشاعر ـ على نوعين: هموم دينيّة، وهمومٌ دنيويّة،  وتظهر أولوية الدين 

في شكواه اسمين من أسماء الله  عند الشاعر من خلال تقديمه ذكر هموم دينه على هموم دنياه، متخيّرًا  
الحسنى هما: الملك، والكافي، ليناسبا السياق الذي وردا فيه؛ فالله سبحانه وتعالى هو )الملك( إذ بيده ملك 

 كل شيء، وهو )الكافي(؛ إذ يكفي عبده كل ما يفوض فيه أمره إليه. 
ر والبلا قوله:  الطويلومن الخطابات الشعريّة التي تتجلّى فيها شكواه من الضُّ

كَايَتي  عَا اسْمَعْ دَعْوَت ي وش  يعَ الدُّ ــرَّ والبَلا سَم   ويــا كَاف يَ الهَمّ  اكْف ن ي الضُّ
ير  وأنْت يَا  52جَنْبي فأعْضَلاقَريبُ تَرَى مَا مَسَّ   دَعــَوتُ دُعَـــاءَ المُسْتج 

ينادي الشاعر ربه  )سميع الدعاء( بأداة نداء مقدّرة، وفي حذفها دلالة على القرب المعنويّ من الله، متخيرًا 
من أسماء الله الحسنى )السميع( مضيفًا إليه الدعاء ليتسق مع الإنشاء الطلبيّ بفعل الأمر )اسمع( بغرض 

الأداة )الياء( بكل ما تحمله من امتدادٍ صوتيٍّ  الدعاء، ويعطف نداءه الأول بنداء آخر )يا كافي الهم( بذكر  
الإنشاء الطلبيّ    تدل على بُعد منزلة المنادى من المنادي، متخيّرا من أسماء الله الحسنى )الكافي( ليتسق مع

بفعل الأمر )اكفني( بغرض الدعاء، ليؤكّد في البيت الثاني أنّ دعاءه دعاء مستجير، وأنّ كلّ مستجير يلجأ  
ب، لهذا اختار أبو مسلم في هذا السياق )القريب( من أسماء الله الحسنى ليناسب مقام التضرّع  إلى الأقر 

 والدعاء.   
وتكشف النماذج السابقة أنّ الشكوى التي يوجهها أبو مسلم إلى الله عزّ وجلّ تكون من النوائب، ومن طارقات 
 الدهر، ومن الضرّ والبلاء، وكلّها مرتبطةٌ ارتباطًا وثيقًا بثيمة الدهر، ولا شكّ في أنّ شكوى الشاعر إلى الله



 

 
  

348 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 تمثّل لجوء الأضعف إلى الأقوى ليحتمي به في صراعه مع الدهر.
 شكوى الدّهر إلى النبي صلى الله عليه وسلم:  -
إنّ توجيه أبي مسلم شكواه من الدّهر إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ لا تعني الاعتقاد بأنّ النفع   

ـ صلى الله عليه وسلم ـ وإنّما يتوسل به لعظيم منزلته عند الله، ولا يتوسل الإنسان إلّا    والضرر بيد الرسول
 البسيطبمن يحبّ من رفيعي المنزلة عند الله، يؤكد هذا قوله:

لَ الكُلّ  بَعْدَ الله  مُبْتَدعاً  ندَ الله  في الخَطَر       يا أوَّ لَ الكُلّ  ع   53وأوَّ
ـ صلى الله عليه وسلم ـ  أول الكل بعد الله تعالى، وأول الكل عند الله   يعي الشاعر كلّ الوعي أنّ النبي

تعالى؛ فالشكوى إلى رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ ليست كالشكوى  إلى الله عز وجل؛ لأنّ الله بيده  
، يقلّب الأمور كيفما يشاء، والشكوى في البيت السابق لا تتعلق بثيمة الدّهر؛ وإنّ  ما تعلقت بثيمة  النفع والضرُّ

فرعيّة هي ثيمة النوائب من خلال لفظ )الخطر( وشكوى الحال إلى الرسول الكريم لا تعدو أن تكون طلبًا  
للشفاعة، وهذا أمر يملكه رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ ، وقد تكون الشكوى تنفيسًا عن الضيق من  

 البسيطله: خلال مخاطبة أحب خلق الله إليه، ومما يدل على هذا قو 
دَر       يا مَنْ ب ه  سَلوَتي في كُلّ  وَاق عَةٍ  رْد  والصَّ  54عَنْ كُلّ  كَائ نةٍ في الو 

والشكوى في البيت مرتبطة بثيمة النوائب من خلال لفظ من حقلها الدلالي )واقعة(، ويوظف )أبو مسلم( 
  البسيطلفظًا آخر من ألفاظ الحقل الدلاليّ لثيمة النوائب هو لفظ )الخطر( في قوله:

ثْن ي ضَاقَ مُصْطَبَري  رَّ الوُجُود  اسْتل من ي م ن يَد  الخًطًر       غَوْثَ الوُجُود  أغَ   55س 
عندما يضيق الصبر وينفد من الشاعر تبدأ علاقة التصالح مع الدهر في التلاشي؛ لتبدأ علاقة الصراع،  
فيستغيث الشاعر استغاثة صريحة برسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ في قول الشاعر )أغثني( وما يثبت  

 لام من يد الخطر. تحوّل العلاقة من التصالح إلى الصراع تعزيز الشاعر طلب الغوث بطلب الاست
 وقد يسلك )أبو مسلم( في خطاباته الشعريّة مسلك شعراء التصوّف والمديح النبويّ في توجيه شكواه من الدّهر



 

 
  

349 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 البسيطـ ومن ذلك قوله:   ص إلى الرسول ـ 
ي وَنَاز لَتي   رَر       عَينَ الوُجُود  تَرَى بُؤس   56وَف ي مَحــَـال كَ إ نــقاذ ي م نَ الضَّ

 البسيطوقوله كذلك:
ري      وجّــَهتُ نَـحْوَ رَســُـول  الله  نَاز لَت ي  57وَقُلْتُ يا نَفْسُ حُمَّ النَّصْرُ فانْتظ 

يوجه )أبو مسلم( شكواه من الدهر إلى الرسول، موقنًا بالإجابة، حاثًا نفسه على انتظار النصر، وقد وظف 
بثيمة   وثيقًا  ارتباطًا  يرتبطان  أنّهما  والنازلة، ولا شكّ في  البؤس،  للنوائب هما:  الدلاليّ  الحقل  لفظتين من 

يذكره ذكرًا صريحًا في القصيدة ذاتها إذ   الدّهر، ولا يلبث أن يكشف عن تعلق شكواه بالدّهر عينه، حين
 البسيطيقول:

ر   ند ي غَيْر مُعْتذ  هْرَ في شَظَفٍ     ما دَامَ فَضْلُكَ ع   وَلَسْتُ أعَْذُرُ هذا الدَّ
نْيا م نَ البَصَر   يـــــدُكَ بالأيــــام  تَبْص ـــرَةً      لَأنــْتَ أَبْصــَرُ بالدُّ  58ولا أز 

يشكو الشاعر الدّهر إلى الرسول ـ صلّى الله عليه وسلم ـ شكوى مباشرة ولا يعذر دهره فيما تسبب به من  
شظف العيش، ويشكو الأيام شكوى غير مباشرة؛ إذ يقول )ولا أزيدك بالأيام تبصرة(، ولم يسترسل في عد 

(.  نوائب الدّهر، معولًا على بصيرة النبي ـ صلّى الله عليه وسلم ـ لأنّه  نَ البَصَر  نْيا م   )أَبْصــَرُ بالدُّ
ويصل )أبو مسلم( إلى الإيقان بمقدرة الرسول ـ صلّى الله عليه وسلم ـ على إزالة أسباب الشكوى؛ إذ يقول: 

 ]الطويل[
يـــرُ  كَـــاة  قَد  كَايَت ي   وَأَنْـتَ عَلَى دَفْع  الشَّ  59إ لَيْــكَ رَسُـــولَ الله  بَـثّ ش 

؛ إذ يتعلّق بخطأ    وبالرجوع إلى السياق الذي ورد فيه هذا البيت، يظهر أنّ مجال الشكوى دينيٌّ لا دنيويٌّ
وزلة وذنب؛ ولذلك يتوجه إلى النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ شاكيًا معترفًا بذنبه وتقصيره، ودفع الشّكاة هنا  

 عليه وسلم ـ بما أكرمه الله به من تشفيعه في  يتحقق بنيل الشفاعة، وهذا مما يقدر عليه النبي ـ صلى الله
 أمّته.



 

 
  

350 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

هكذا يظهر جليًّا أنّ الشكوى من الدهر غالبًا ما تكون تنفيسًا عمّا تضيق به نفس الشاعر؛ إذ إنّ »شكوى  
الشعراء من الدّهر إلى مرادفاته: كالزمان، وأجزائه: من ليل ونهار حيث تثقلهم الهموم فيشعروا أنّ الزمن قوة 

من، والليل، والنهار، وما أحدث لهم من الرزايا قهر، وتسلط فينفثوا ما في صدورهم، وتنساق ألفاظهم على الز 
وترتبط الشكوى التي وجهها )أبو مسلم( إلى الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ بثيمات ثلاث هي:   (60)والهموم«

ثيمة الدّهر، وثيمة النوائب، وكذلك ثيمة الدين، وقد يرد لفظ الدهر في الشكوى صريحا، وقد ترد ألفاظ تندرج  
 ضمن حقله الدلاليّ. 

 ـ شكوى الدّهر إلى أولياء الله:
يندر في شعر )أبي مسلم البهلانيّ( توجيه شكواه من الدهر إلى أولياء لله، وما جاء في مراثيه من شكوى  
يكون ـ غالبًا ـ موجهًا إلى الله لا إلى الأولياء، ومع هذا فإنّ هذا النوع من الشكوى لا يعدم في شعره ومن  

 البسيطشاكيًا إليه الدّهر في قوله: ذلك قوله في رثاء )محمد بن يوسف أطفيش(
لّ  الدَّهر  والكَبَل       نشكُو إليكً، وَل يَّ الله ، وَحْدَتَنا   61وعَيشَنا بَينَ غ 

أطفيش( مباشرةً؛ إلّا أنّ لجوء الشاعر إلى  تبدو الشكوى من الدهر موجهة إلى ولي الله )محمد بن يوسف  
الولي، وبث الشكوى إليه لا يعدو أنْ يكون تنفيسًا للصدور من الضيق الذي أصابها؛ إذ لا يتصوّر أنْ يكون  
هذا الولي ولا غيره من الأولياء قادرين على تفريج ما يعانيه الشاعر من دهره، ولا يمكن أنْ يعتقد الشاعر  

ذ إنّ هذا الاعتقاد يخالف عقيدة الشاعر؛ ولهذا تظلّ الشكوى إلى الأولياء في دائرة التنفيس  بنفع الأولياء؛ إ
 ولا تتعداها إلى دائرة الاعتقاد بحصول النفع من الوليّ. 

 ثانيًا ـ مواجهة الدهر:
ردّة فعل )أبي مسلم( في صراعه مع الدهر على الشكوى في حالات الضعف والتسليم؛ فإنّ ردة إذا اقتصرت  

فعله في حالات القوة التماسك تصل إلى المواجهة مع الدهر، وتتشكّل المواجهة نتيجة للتحدّي، وعلى الرّغم 
تمثّل المواجهة ذروة من صعوبة قرار التحدي والمواجهة، فقد يحقق حضور الذات والشعور بعزّة النفس، و 



 

 
  

351 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

صراع الإنسان مع الدهر، وقد تجلّت في النّصوص الأدبيّة شعرًا ونثرًا، وكشفت عن تلك العلاقة المتوتّرة بين  
 المبدع والدهر.  

المباشر   المواجه  هو  الشاعر  كان  أولهما  اثنتين:  صورتين  للدهر  مسلم(  )أبي  مواجهة  خطابات  واتخذت 
فــ »لأهمية الدّهر لدى الإنسان العربيّ، ولما له من أثر كبير   ()للدّهر، وآخرهما كان فيه المواجه طرف آخر

في مجرى حياته، شخّصه الشعراء، وبثوا فيه الروح والحركة، وجعلوه كائنا حيًّا، غير أنهم لم يصوروا منه  
غير أفعاله وصفاته، وهي أشبه ما تكون بأفعال الإنسان وصفاته، فهو يتصف بالمكر والخداع، كما يتصف 

الناس منه، بمقد  النافذة، وقد حذروا  الطعنات  السهام الصائبة، ويطعن  القتال، تجعله يسدد  فائقة على  رة 
وجولاته« فيهم  لصولاته  منتبهين  يكونوا  أن  إليهم  مسلم(  (62)وطلبوا  )أبو  فيها  أعلن  التي  المواضع  ومن   ،

 البسيطمواجهته المباشرة للدهر، قوله:
 63في أعْيُن  المَجْد  واهتزَّتْ لها الفُضلُ  صَارَفْتُ صَرْفَ زماَني بالتي حَسُنَتْ 

لم يلجأ )أبو مسلم( في صراعه مع الدهر في البيت إلى الشكوى بل أقدم على المواجه الفعليّة لصرف  
الزمان، إلّا أنّ هذه المواجهة بقيت )بالتي حسنت( والسبب في ذلك قد يعود إلى تفضيل الابتعاد عن المجازفة 

مجيد الذات ليظهر الشاعر نفسه  في دخول مواجهات شرسة غالبًا ما تكون خاسرة، وقد يعود السبب إلى ت
في صورة الحليم الذي يقابل الإساءة بالصفح، وأيًّا كان السبب فإن المواجهة تبقى قائمةً بين الشاعر وصروف  

 زمانه.
ويتجلّى في شعر )أبي مسلم( شكلٌ من أشكال المواجهة يتكئ فيه على مرجعيته الدينية؛ إذ يواجه الدهر  
بالتحصّن بأمان الخالق وحفظه؛ فلا يخشى من حادثات الدهر ونوائبه؛ فقد واجه الدهر بقوة أقوى من قوته؛  

 الطويلة من طوارق المخافات(:إذ يقول في قصيدته )اللطيفة الثالثة: في الدعاء لدفع الآفات والكلاء
ثات  وإنّــَـمَا  أَمــَـانُكَ ل يَ يا خــَـال قي كَــانَ مَعْق ــلا          وَكَيفَ أَخــَافُ الحــَـاد 

رْز يَ يا حَفيظُ ومُمْنَع ي  فْظُــكَ ح  هْر  مَوجَلا وح   64فلَمْ أَخْتَش  م نْ حَاد ث  الدَّ



 

 
  

352 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

وقد يأتي صراع أبي مسلم مع الدهر عن طريق مخاطبة طرف آخر في الظاهر؛ إلّا أنّ هذا الطرف الآخر 
 البسيطغالبًا ما يكون هو ذاته، فيحضه على مواجهة الدهر والتصدي له كما في قوله: 

نكَ فؤادُ الدَّهر  يَنذه لُ  لَتبْلُوَنَّكَ أخطارٌ فكُن خَطَراً   65يكاَدُ م 
يوظف الشاعر آلية الخطاب بخبر يوجهه إلى مخاطب غالبًا ما يكون الشاعر نفسه )لتبلونّكَ أخطارٌ(، ولا  
شكّ في أنّ هذا الخبر يبعث الخوف والهلع؛ لهذا يتحول من الخبر إلى الإنشاء الطلبيّ موظفًا الأمر )كن  

    خطرا( للتحضيض على مواجهة الأخطار مواجهةً ينذهل منها فؤاد الدهر.
 البسيطوبآليّة الخطاب ذاتها يحذر الشاعر المخاطب من الوقوع في الغفلة أمام مكر الدهر؛ إذ يقول:

 66وإنْ تَنَاوَمَ فهو المَكْرُ والخَتَلُ  ولا تَنمْ وعُيونُ الدَّهر سَاه رةٌ 
وقد وظّف الشاعر في خطابه الإنشاء الطلبي بأسلوب النهي ليمنع المخاطب من القيام بفعل )النوم(؛ إذ إنّ  
)عيون الدّهر ساهرةٌ(، ثم يوظف أسلوب الشرط إمعانًا في التحذير؛ فالدهر لا ينام و)إنْ تناوم( فتظاهره  

 بالنوم )هو المَكْرُ والخَتَلُ(. 
ويصل )أبو مسلم( بعد طول تجربة في صراعه مع الدهر إلى أنّ المواجهة لا تستقيم بالتنظير، فلا بدّ أن  
يتجلّى في   ما  وهذا  معًا،  بالاثنين  إلّا  يتحقق  لا  الذي  الإيمان  حال  ذلك  حالها في  والعمل،  بالقول  تكون 

 البسيطقوله:
ار مَان  الُقولُ والعَمَلُ     وهل نَفذْتُ شهاباً والخُطُوبُ دُجى  67وعندي الصَّ

يظهر جليًّا أنّ هذا الشكل من أشكال لدّهر  ل  )أبي مسلم(  ومن خلال النصوص التي وقفنا عليها في مواجهة
يوجه    فيه  كان الشاعر  وأخراهما للدّهر،    مواجهًا مباشرًاكان الشاعر فيها    أولاهماصورتين:  الصراع قد اتخذ  

مخاطَبًا إلى مواجهة الدهر وغالبًا ما يكون هذا المخاطب هو الشاعر نفسه، وقد اختلفت درجات المواجهة  
 حسب طبيعة الصراع الذي خاضه الشاعر مع الدهر.  

 



 

 
  

353 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 : خاتمةال
ثلاثة  تناولنا في هذه دراسة ثنائيّة التصالح والصراع مع الدهر في شعر أبي مسلم البهلانيّ، ووقفنا على  

واتخذت ثلاث صور هي: صورة الزمن الصرف، وصورة الفاعل    أولها علاقة التصالح مع الدهر،  :محاور
واتخذت ثلاث صور: الوصف السلبيّ، وثانيها علاقة الصراع مع الدهر،الإيجابيّ، وصورة الفاعل السلبي،  

، وقد توجّه الشاعر بشكواه إلى  وآخرها تحولات الصراع من الشكوى إلى المواجهة  والشكوى، والمواجهة،  
ثلاث ذوات: الله عزّ وجلّ، الرسول صلّى الله عليه وسلم، الأوليا الصالحين، أما المواجهة مع الدهر فقد 

نتائج هذه الدراسة في   اختلفت احدّتها باختلاف قوة الشاعر وتماسكه في تلك المواجهة.  ويمكن إجمال 
    الآتي: 

  لدلاليّ لفظ الدّهر وألفاظٍ أخرى تنتمي إلى الحقل ا  في )أبي مسلم البهلانيّ(    شعرتجلت ثيمة الدّهر في  ـ  
النازلة، )مثل  لفاظ  الأ  تمثلت في جملة من   ثيمات فرعيّةوتجلّت في    واليوم والزمان ...(  الأيام  للثيمة كـ )

 . والنوائب(والواقعة 
عدم إلحاق  دلالة الدهر على الزمنيّة و : أولهما حصر  وظّف )أبو مسلم البهلانيّ( ثيمة الدّهر في سياقينـ  

  . الفاعليّة آخرهما الخروج من الزمنيّة إلى، و به الفاعليّة
  السّلبية، الفاعليّة  و   ،الإيجابيّةـ تجلّت فاعليّة الدهر في شعر )أبي مسلم( في نوعين متناقضين هما : الفاعليّة  

   حالته النفسيّة لحظة الإبداع.  على حسب الفاعليّة  تلكالشاعر من  تكون ردة فعل و 
تفرّعت العلاقة القائمة بين )أبي مسلم البهلانيّ( والدّهر إلى علاقة التّصالح، وعلاقة الصّراع، إذ تجلّت  ـ  

أو في إلحاق الفاعليّة الإيجابيّة به؛ التي أنتجت    بحت،  زمنّ في حصر دلالة الدهر على العلاقة التّصالح  
 ، الصبربل يتحلّى فيها الشاعر ب  ،أو في الفاعليّة السلبيّة التي لا تستوجب صراعًامن الدّهر،  الفرح والسرور  

الشكوى   الوصف السلبي للدهر تارة،    أنتجت ؛ إذ  في إلحاق الفاعليّة السلبيّة بالدهرأمّا علاقة الصّراع فتجلّت  
 ومواجهته تارة أخرى.  ،تارةً ه من



 

 
  

354 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

نشأتْ علاقة تّصالح بين )أبي مسلم البهلانيّ( والدّهر؛ وذلك لاتّزان الشّاعر النّفسيّ ووعيه بأنّ الدّهر   ـ  
 عنصرٌ مجرّد من الفاعليّة من ناحية، ولنظرته إلى الدّهر بأنه فاعل إيجابيٌّ من ناحيةٍ أخرى. 

صورة الضعيف المستسلم الذي لا علاقة الصراع بين )أبي مسلم البهلانيّ( والدّهر في صورتين:  تمثّلت  ـ  
 . لنوائب الدّهرمواجه الالقوي المتماسك صورة يملك غير ذمّ الدّهر والشّكوى منه، و 

عود ذلك إلى الظروف  يمع الدهر تفوق حالات تصالحه؛ و   (أبي مسلم)كشفت الدراسة أنّ حلات صراع  ـ  
الغربة عن وطنه من ناحية، ويصارع السلطة السياسيّة في عمان من  ؛ إذ يصارع آلام  التي أحاطت بالشاعر

ناحية أخرى، وقد أسقط ذلك الصراع على الدهر؛ ولهذا كانت حالات التصالح مع الدهر قليلةً مقارنة بحالات  
 الشكوى والمواجهة. الوصف السلبيّ و الصراع المتفاوتة بين 

 الهوامش:
 

 . 148م، ص  2006، جويلية  13الأطرش، رابح، مفهوم الزمن في الفكر والأدب، مجلة المعيار، قسنطينة، الجزائر، ع    (1)
 .  5، ص2018، أحمد فضل، معجم الدّهر، وكالة الصحافة العربية )ناشرون(، مصر،م( شبلول2)
دراسة في حركة المعنى، دار الكتب الوطنية، أبو ظبي، الإمارات العربية    –( خليل، لؤي علي، الدّهر في الشعر الأندلسي  3)

 . 176م.  ص  2010، 1المتحدة، ط 
م،  2004،  2الجمالية عند العرب )تلقي القدماء لشعره(، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط  ( الواد، حسين، المتنبي والتجربة  4)

 . 383ص 
العربية،  5) اليقظة  الخضراء، مراجعة: صايغ توفيق، دار  الجيوسي، سلمى  الشعر والتجربة، ترجمة:  ( مكليش، أرشيبالد، 

 . 13م، ص 1963مؤسسة فرنكلين للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، 
م( شاعر وفقيه وصحافي  1920م ـ  1860هـ /  1339هـ  1277أبو مسلم البهلاني: هو ناصر بن سالم بن عديّم البهلاني )  6

م( وظل فيها حتى عام  1883م( عاد إلى عمان عام )1878ولد ونشأ في سلطنة عمان، وانتقل مع والده إلى زنجبار عام )
م(، الموسوعة العمانيّة، المجلد العاشر، وزارة التراث والثقافة،  1920ام )م( ثم رجع إلى زنجبار وبقي فيها جتى وفاته ع1887)

 3594ـ  3590م، ص 2013،  1مسقط، سلطنة عمان، ط



 

 
  

355 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 

 . 179دراسة في حركة المعنى، ص  -( خليل، لؤي علي، الدّهر في الشعر الأندلسي 7)
واحي، ناصر بن سالم بن عُديّ م، الآثار الشعريَّة لأبي مُسْل م البهلانيّ، حقّقها ووضع حواشيها وقدّم لها: محمد الحارثي،   8 الرَّ

 242م، ص 2010، 1عُن يَ بمُراجعتها وتدقيقها: ناصر بن إسحاق الكندي، منشورات الجمل، بيروت، لبنان، ط 
 . 404نفسه، ص  9
 . 97دراسة في حركة المعنى،  –( خليل، لؤي علي، الدّهر في الشعر الأندلسي 10)

 . 460الرواحي، ناصر بن سالم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني، ص  11
 . 688نفسه، ص  12
 688نفسه، ص13

( النيسابوري، أبو الحسن مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، تحقيق: الفاريابي، نظر محمد، دار طيبة للنشر والتوزيع،  14)
 . 2052، ص 2664م، رقم الحديث: 2006هـ،  1427،  1الرياض، السعودية، ط 

 . 248الرواحي، ناصر بن سليم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني، ص  15
 . 497نفسه، ص  16

 . 1964، ص  2535( النيسابوري، أبو الحسن مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، رقم الحديث: 17)
 . 429الرواحي، ناصر بن سالم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني، ص  18
 . 826نفسه، ص  19
 . 826نفسه، ص  20
 . 688نفسه، ص  21
 . 461نفسه، ص  22
 . 688نفسه، ص  23

الشباب والمشيب، دار المعارف، القاهرة، مصر، د ط، د ت،    –( محجوب، فاطمة، قضية الزمن في الشعر العربي  24)
 . 7ص

 .  182في حركة المعنى، ص  دراسة  -( خليل، لؤي علي، الدّهر في الشعر الأندلسي 25)
 . 723الرواحي، ناصر بن سليم بن عديم، الآثار الشعرية ، ص   26



 

 
  

356 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 

 . 180( خليل، لؤي علي، الدّهر في الشعر الأندلسي، ص 27)
 . 64، د ت، ص 4( اسماعيل، عز الدين، التفسير النفسي للأدب، مكتبة غريب، القاهرة، مصر، ط 28)

 . 533الرواحي، ناصر بن سليم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني، ص  29
 . 561نفسه، ص  30
 . 656نفسه، ص  31
 . 656نفسه، ص  32
 السماسم: هي النمل الأحمر، وكذلك الثعالب، انظر الفيروز أبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، مادة سمم.  33
 . 657الرواحي، ناصر بن سالم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني، ص  34
 . 688نفسه، ص  35
 . 488نفسه، ص  36
 . 547نفسه، ص  37
 . 654نفسه، ص  38
 . 514نفسه، ص  39
   137، ص2004، 1ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد، ، تحقيق، عبدالله محمد الدرويش، دار يعرب، دمشق، ط 40
محمد بن يوسف اطفيش الملقب بـ )قطب الأئمة( علامة فقيه من الجزائر، وأحد زعماء الإصلاح في المغرب العربي،    41

م، تخرج على يديه الكثير من المشايخ والأئمة والدعاة والقضاة، وله من  1914م وتوفي عام  1818ولد في غرداية عام  
 في الفقه المقارن )شرح النيل وشفاء العليل(. مؤلفًا، أبرزها موسوعته  300المؤلفات التي تجاوزت 

 . 731نفسه، ص  42
 . 731نفسه، ص 43

( زيتوني، عبد الغني أحمد، الإنسان في الشعر الجاهلي، مركز زايد للتراث والتاريخ، العين، الإمارات العربية المتحدة، 44)
 . 464م، ص  2001هـ،  1421، 1ط 

الكويت،  45) والآداب،  والفنون  للثقافة  الوطني  المجلس  المعرفة،  عالم  الجديد،  والنقد  القديم  شعرنا  أحمد،  وهب  رومية،   )
 . 271م، ص 1996



 

 
  

357 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 

 . 666الرواحي، ناصر بن سالم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني ، ص  46
 . 28م، ص 1996، 1( أدونيس، ديوان الشعر العربي، دار المدى للثقافة والنشر، دمشق، سوريا، د ط، مج  47)
والظلم والدّهر في شعر حافظ إبراهيم، ( شال، علي بيراني، آقاج، علي حسين غلامي يلقون، الشكوى من الشقاء والفقر 48)

 . 25هـ، ص 1391،  24مجلة الجمعية العلمية الإيرانية للغة العربية وآدابها، ع 
( المطرفي، حمد محمد خضر، الدّهر في ديوان الهذليين، ماجستير في الأدب، تخصص: الأدب والنقد والبلاغة، جامعة  49)

 . 118م، ص 2015هـ،  1436أم القرى،  
 . 132الرواحي، ناصر بن سليم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني، ص  50
 . 133نفسه، ص  51
 . 235نفسه، ص  52
 . 442نفسه، ص  53
 . 444نفسه، ص  54
 . 441نفسه، ص  55
 . 441نفسه، ص 56
 . 441نفسه، ص 57
 . 441نفسه، ص  58
 . 470نفسه، ص  59

 . 72( المطرفي، حمد محمد خضر، الدّهر في ديوان الهذليين، ص  60)
 728الرواحي، ناصر بن سالم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلاني، ص 61

(تظهر بعض نصوص أبي مسلم البهلاني )    ّالشعرية توجهه بالخطاب لآخر، وهذا الآخر يحتمل قراءتين: الأولى وهي أن
 )أبا مسلم( بالفعل يتجه بخطابه إلى متلقٍ آخر، أو أنه يوجه خطابه لذاته هو كأنه ذات أخرى غير ذاته. 

( زيتوني، عبد الغني أحمد، الإنسان في الشعر الجاهليّ، مركز زايد للتراث والتاريخ، العين، الإمارات العربية المتحدة، 62)
 . 466م، ص  2001هـ،  1421، 1ط 
 . 689الرواحي، ناصر بن سالم بن عديم، الآثار الشعرية لأبي مسلم البهلانيّ، ص  63



 

 
  

358 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 

 . 234نفسه، ص  64
 . 691نفسه، ص  65
 . 691نفسه، ص  66
 . 690نفسه، ص  67

 :المراجع
 م.1996، 1والنشر، دمشق، سوريا، د ط، مج  ( أدونيس، ديوان الشعر العربي، دار المدى للثقافة  1
 ، د ت.   4( اسماعيل، عز الدين، التفسير النفسي للأدب، مكتبة غريب، القاهرة، مصر، ط 2
 م. 2006،  القسطنطينية، الجزائر، جويلية 13( الأطرش، رابح، مفهوم الزمن في الفكر والأدب، مجلة المعيار، ع 3
دراسة في حركة المعنى، دار الكتب الوطنية، أبو ظبي، الإمارات العربية   –( خليل، لؤي علي، الدّهر في الشعر الأندلسي  4

 م.  2010، 1المتحدة، ط 
واحي، ناصر بن سالم بن عُديّ م، الآثار الشعريَّة لأبي مُسْل م البهلانيّ، حقّقها ووضع حواشيها وقدّم لها: محمد الحارثي،  5 ( الرَّ

 م. 2010، 1عُن يَ بمُراجعتها وتدقيقها: ناصر بن إسحاق الكندي، منشورات الجمل، بيروت، لبنان، ط 
 م. 1996( رومية، وهب أحمد، شعرنا القديم والنقد الجديد، عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت،  6
( زيتوني، عبد الغني أحمد، الإنسان في الشعر الجاهليّ، مركز زايد للتراث والتاريخ، العين، الإمارات العربية المتحدة، ط  7
 م. 2001هـ،  1421، 1
( شال، علي بيراني، آقاج، علي حسين غلامي يلقون، الشكوى من الشقاء والفقر والظلم والدّهر في شعر حافظ إبراهيم،  8

 هـ.1391،  24مجلة الجمعية العلمية الإيرانية للغة العربية وآدابها، ع 
 م. 2018( شبلول، أحمد فضل، معجم الدّهر، وكالة الصحافة العربية )ناشرون(، مصر، 9

 م 2008( الفيروز أبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، دار الحديث، القاهرة، مصر،  10
 الشباب والمشيب، دار المعارف، القاهرة، مصر،  د ط، د ت.   –( محجوب، فاطمة، قضية الزمن في الشعر العربي 11
( النيسابوري، أبو الحسن مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، تحقيق: الفاريابي، نظر محمد، دار طيبة للنشر والتوزيع،  12

 م.  2006هـ، 1427،  1الرياض، السعودية، ط 



 

 
  

359 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 

( المطرفي، حمد محمد خضر، الدّهر في ديوان الهذليين، ماجستير في الأدب، تخصص: الأدب والنقد والبلاغة، جامعة  13
 م. 2015هـ،  1436أم القرى،  

( مكليش، أرشيبالد، الشعر والتجربة، ترجمة: الجيوسي، سلمى الخضراء، مراجعة: صايغ توفيق، دار اليقظة العربية، 14
 م. 1963مؤسسة فرنكلين للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، 

 م 2013، 1( الموسوعة العمانيّة، المجلد العاشر، وزارة التراث والثقافة، مسقط، سلطنة عمان، ط 15
،  2( الواد، حسين، المتنبي والتجربة الجمالية عند العرب )تلقي القدماء لشعره(، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط 16

 م. 2004
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
  

360 PAGE Issue 71, Part 2, December 2023 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 


