
 

  

209 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

( نماذج مختارة                                           2020ــ  2003صراع البطولة في النص المسرحي الحسيني ) 
 ريخانية الجديدةأدراسة في ضوء الت

 د. إيمان مطر مهدي السلطاني أ.
                                                                              جامعة الكوفة /كلية التربية للبنات

 ميري مهدي كاطع  الباحث
 مدرس في تربية القادسية 

   :الملخص
إن التحليل الثقافي للنص الأدبي؛ قد يبحث عن فاعلية المؤثرات الثقافية، والتاريخية المنتجة للنص؛ 

النسق   الفاحصة لدلالات  القراءة  بيان  وذلك عبر  إلى  بالسياق. وعليه سعى البحث  المرتبطة  الثقافي، 
صراع البطولة في النص المسرحي الحسيني، من أجل معرفة الأفكار والموجهات القيمية، التي دارت  
السلطوي  الارتداد  قيم  بين  المتناقضة  بالصراعات  الحافل  التاريخي  الحدث  ذلك  كربلاء؛  واقعة  حولها 

الحسين بالإمام  المتمثلة  نماذج  ع)  الأموي، وقيم الإسلام  التطبيقية على  القراءة  اعتمدت هذه  (. وقد 
 . مختارة من نصوص المسرحي الحسيني

 ريخانية الجديدة    أالت، المسرح الحسيني ، البطولة، الصراع مفتاحية:الالكلمات 
:Abstract 

The cultural analysis of a literary text; it may search for the effectiveness 
of the cultural and historical influences of producing the text; And that is 
through a the scanning reading of the connotations of the cultural form, 
which are related to the context. According to, the research it clarifies 
the heroic struggle in the Husseini theatrical text, in order to know the 
ideas and value orientations around which the Karbala incident revolved; 

Orbit
Typewritten text
 DOI: https://doi.org/10.36322/jksc.v1i72.15847 

https://doi.org/10.36322/jksc.v1i72.15847


 

  

210 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

That historical event is full of contradictory conflicts between the values 
of the Umayyad authoritarian apostasy and the values of Islam 
represented by Imam Hussein (peace be upon him). This applied reading 
was based on selected models from the texts of the Husseini theatrical   
Keywords: The struggle ،  Heroism ،  the Hussainy  Theatical ،   the New 
Historicism 

 : المقدمة
إن الفكر النقدي والفلسفي الغربي في فترة ما بعد الحداثة، أنتج تيارات ونظريات معرفية اسهمت في بلورة 
مدارا  والقوة،  والمجتمع  السلطة  فضاءات  من  بعضها  اتخذ  فلسفية،  بقراءات  متوجة  متعددة،  مناهج 

ويكون السياق حلقة الوصل بينهما. ومن منظار    لممارساته، يُقارب بهذه الفضاءات بين التاريخ والأدب،
التحليل الثقافي؛ تتحقق القراءة للعمل الأدبي من خلال التأويل العلمي الذي يتجاوز مبدأ التمييز الصارم  
بين ما هو داخل النص وما يقع خارجه؛ وذلك لبيان المؤثرات الثقافية والتاريخية، التي تتحكم في إنتاج  

 (1الخطاب؛ وتشكل دلالاته الثقافية عبر مبدأ التفاوض الثقافي)
)أدبية   متنوعة  مع خطابات  ومتناص  المجتمعية،  المنظومة  مع  يتفاوض  كينونته  في  الأدبي  العمل  وإن 
وغير أدبية( ، بمعنى أن النص الأدبي يمتص، ويتفاوض مع ثقافات الخطابات الأخرى ؛ لتشكل نسقه  
لمنظومة   التابعة   ، القيمية  والموجهات  والرموز  الأفكار،  هي،  فرعية  أنساق  ثلاثة  تُكوّنه  الذي  الثقافي؛ 

 (.2الثقافة العامة  والمحركة لأنساق التفاعل الاجتماعي والإنساني) 
وهذا النسق في دائرة تشكله وترسخه، يأخذ صورة القواعد المقبولة اجتماعيا، وتكون عبارة عن حركة لها 
نظام ثقافي " يمكن النظر إلى حاجاته المادية، والمعرفية فالحاجات المادية تتمثل في وجود بشر مؤدلجين 
فتتمثل في وجود  المعرفية  الحاجات  أما  والنقد  والمناقشة والمراجعة،  المساءلة،  بأفكار  طيعين لا يؤمنون 

 (.3أفكار متخيلة لها قدرتها على الإقناع ، وتعمل على تلبية الاحتياجات") 



 

  

211 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

وقد يأتي النسق العام من تدرج الجزئيات في سياق ما ، بفعل حركة العلاقة بين العناصر المكونة لبنية  
ذلك  ببنية  خاص  نسق  نشوء  إلى  المؤدية  الأفعال   توالي  يُولّده  نسقي  نظام  الحركة  ولهذه  النص، 

في  4النص) مهما  مرتكزا  يأخذ  الجماعية  السلوكيات  من  في جملة  تشكله  بعد  الثقافي  النسق  ويتكون   .)
لتكون عنصرا   ؛  الزمن  نشأت مع   ، الثقافية  ، مترسخة في ممارساتهم  نسقية  دلالة  له  وتكون   ، حياتهم 

 (.  5ثقافيا  هيمنت أنساقه الثقافية ، بشكل تدريجي إلى أن أصبحت عنصرا فاعلا)
وفي سياق التحليل الثقافي ، نقرأ في النص المسرحي الحسيني ، تشكل نسق صراع البطولة الذي يعني  
في الدراما  ، القتال ، والنزاع والخلاف أو صورة للمعارك والنزاعات بين البشر  أي يخفي الصراع خلف 
ظهره النزاع الاجتماعي ، الذي يستعمل غالبا الأشكال الملحمية والدرامية وهذه الأشكال تعمل على تفجير  

(. والبطل في الخطاب الدرامي ، يُعدُّ المرتكز في النص ، وله 6الأعماق التراجيدية الكامنة في  الصراع) 
(؛ التي ترسم له أبعادا وصورا ، تكون في بعض الأحيان متناصة مع  7حضور مائز يمنحه صفة التميّز)

بطولات تراثية ، ومن ذلك فقد أنتجت الثقافة العربية صورا عديدة للبطل ، تقوم على أساس الدور ، الذي  
 (. 8يؤديه البطل داخل المنظومة الاجتماعية)

وعليه يسعى البحث إلى تتبع صراع البطولة في النص المسرحي الحسيني؛ وذلك بتقصي تشكل النسق    
أي بالعمل على كشف صراع الأفكار والموجهات القيمية التي تشير إلى النزاع الاجتماعي ،    الثقافي له ؛

القابع خلف صراع البطل . أي أن القراءة الثقافية لهذه النصوص المسرحية في بيان صراع البطل؛ تعمل 
على تقصي ما أمتصه النص الأدبي؛ عبر مجموعة من القراءات التأويلية الفاحصة ؛ لخصوصية تشكل  

 الصراع ، ودلالاته الثقافية.  
    :أولا: الصراع الداخلي

إن عنصر الصراع هو تعبير عن المتناقضات الواقعة في حياة الناس ، يتم عرضه عَبرَ الفن الدرامي ،  
والاجتماعي)  الايديولوجي  مضمونه  بعمق  البناء    9ويتميز  عناصر  بين  من  الأول  الدراما  في  ويُعدُّ   )

الآخر    بحقيقة  الطرفين  أحد  جهل  من  وينشأ   ، بالحياة  يمدها  الذي  المسرحية  شريان  فهو  ؛  المسرحي 



 

  

212 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

وترجع غالبية الصراع في المسرح إلى نوعين هما ) الصراع الداخلي والخارجي (، ويتعلق فحوى الصراع  
 (   10الداخلي، بصراع البطل مع نفسه وأفكاره وهواجسه)

بالتناقضات بين منظومة الخلافة وسماتها ،   التاريخي ، الحافل  ذلك الحدث  والنهضة الحسينية ، مثّلت 
النبوة وإرساء  الكيان الأنسب لاستلهام عقل  تكن  لم  المنظومة  تلك  عِلما أن  الحسين وسماته ؛  قيم  وبين 
وعي الأمة وحركتها الرسالية؛ لذلك حفلت بالتناقضات والتناحر وضياع السنن ، وكذلك أثرها الفاعل في  

 (.  11( بفعل العزل والاقصاء والتهميش)ع) تغييب الأثر الرسالي لأهل البيت 
وعلى وفق هذا الثراء الفكري في النهضة الحسينية، الذي يحمل في أبعاده الثقافية صراعا قيميا واجتماعيا  
؛ فقد تعاطى معه النص المسرح الحسيني ؛ ليقطف منه صراع الأفكار  ويترجمها على نوعين من الصراع  
الداخلي والخارجي ؛ وبحكم التكثيف الدلالي لهذه النهضة  فقد صارع البطل مجموعة من القيم الفكرية  

 عبر حواره مع ذاته وهواجسه ، ومعطيات أفكاره.
وقد أشار الكاتب إلى البطل الضد )حرملة( في مسرحية )ما تيسر من صورة النّزيف( وكأنّه يصارعُ أفكاره  

 وهواجسه :
 " حرملةُ / ولكنّه ليس ككُلِّ السّهامِ .....ولم يكُن أيّ صيدٍ...     
 حرملةُ / هل يمكنُ أن استرجعَهُ ..؟ هل يمكنُ أن أؤجلَ إرسالَه...؟ أيّتُها الريحُ ...    
 لا تستَطِيعِين ، تحييد سهمٍ عن مسارِه...... تقتلعُ الأشجارُ من جذورِها ..كيف  

 فليسقطُ في الفُرات....                   
 ) يرتجفُ وهو يدورُ خائِفا(                   
 يا إلهِي ...إنّه يسيرُ باتجاهِي .....                    
 كأنّنِي صوبتُه نحوَ نفسِي........                     
 إنّه يكادُ يقتلُنِي ....                   
 ) يهربُ في كُلِّ الاتجاهاتِ (                     



 

  

213 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 كلا سوفَ لن يستطيعَ اختراقَ جسمِي المدرع من أسفلِ قدمِي حتى نهاية رقبتِي    
 ) يضحكُ (                   

 الرّقبةُ ..هي رقبةٌ واحدةٌ هُنا ظاهرة للعيانِ تلك ، التي  ستستقبلُ سهمِي ، وكأنّها   
 على موعدٍ معهُ 

 ) يستدركُ (                   
 ولكنّ وجهِي حاسرٌ من أيِّ شيءٍ يقيه....                   
 سيدخلُ السّهمُ في عينِي ....                  
 ) يُغطي وجهَهَ بكلتا يديهِ (                  
 ثُمَّ إنّه سيخترقُ يدِي ، ويُصيبُ عينِي ..                 
 ( 12إنّه سهمِي ، وأنا من سنَّ نبلتَه ، التي لا يقفُ أمامَها شيءٌ")                

إن الصراع الداخلي في هذا النّص ، هو بصدد تحليل فضاءات البعد الثقافي للمغالطات التي تبناها الفكر  
الأموي ، ومن سار على نهجهم  . وهذا التكثيف الدلالي في فحوى الصراع استقطبه الكاتب ؛ ليُطل على  
الفجوات الثقافية ؛ التي تُساير أنظمة السلطة ؛ فالبطل الضد عَبرَ نسق الرفض والقبول ؛ ما هو إلا لوحة  

 ( ؛ على الرغم من وعيها التام بمكانته.  ع) ثقافية عاشتها ، تلك الفئة ، التي قاتلت الحسين
وإن رصد صراع البطل الضد ، هو مقاربة ثقافية ؛ بين سهم البطل ؛ الذي طعن به منظومة القيم ؛ وسهم  
الفجوات الثقافية السائدة في عصر الكاتب ؛ وهذه المحاكاة ، تشير إلى مجموعة من الانساق الثقافية ،  

)نسق الدناءة( الذي تقمصه البطل الضد ؛ وقد تفاوض   التي دأب عليها نظام السلطة الأموية من قبيل
 معه الكاتب على شكل نسق متناص ، لها قابلية الحضور ، والمثاقفة مع أنظمة السلطة عبر التاريخ. 

وفي مسرحية )غراب الظلام( ، الصراع الداخلي ، انشغل بوصف التناقض الثقافي للبطل الضد ؛ إذ رسم 
صورة للصراع ، الذي يتأثر بالأفكار ، التي تروج في الأوساط الاجتماعية ،  فيقول: "يزيدُ : اعول يا يزيدُ  
. اعول يا يزيدُ ... هل هذهِ الصحراءُ أم قصرِي؟ أم أنَّها متاهتِي في برارِي رُوحِي الجَرداء . أنّنِي أدورُ 



 

  

214 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

في فلكِ خسرانِي .. إنّنِي أحسدُ الآن من لديهم القدرة على النّدمِ. لو أستطع لندمتُ واسترحتُ؛ ولكنّ حقدِي 
يضرِبُ في العمقِ منِي ويستَغِيثُ آه .. إنّنِي أدورُ في فلكِ خسراني . فلتعولِي أيّتُها الرّوحُ. أأنا أولُ ملكٍ ، 
يقتُلُ رجُلا صَالِحا؟ ... ما أن قتلتُ حُسينا ، حتى استفاق التراب ، والحجر ، والشجر ، وضجت الكائناتُ  

 (  13، واعولت الرّيحُ بهجائِي .. أيُّ ملكٍ خاسرٍ أنا ..")
الضد  البطل  صراع  بتأنيب    إن  علاقة  له  ؛  دلاليا  ومنظورا  ثقافيا  معطى  شكل  النص،  هذا  في  )يزيد( 

الاجتماعي   النسق  ذات  ؛  يزيد(  )فئة  الباغية  الفئة  صراع  بإزاء  فالنص  الاجتماعي؛  والوعي  الضمير، 
( ؛ ذات المنحى الاجتماعي والثقافي  ع)الإمام الحسين    المتمرد على القيم الثقافية العادلة.  وصراع فئة

 العادل. 
؛   التشظي  بفحوى  لها علاقة  التي   ، الأنساق  الثقافي، مجموعة من  السياق  بهذا  استقطب  الكاتب  وكأنّ 
 فالبطل الضد، يصارع ضمير الوعي الجمعي، الذي يتناقض مع ايديولوجياته السلطوية ، وثقافته الحاكمة.  

ونلاحظ البطل )الجوراني( الشخصية المتخيلة ، في المشهد الأول من مسرحية )الجائزة(  تعاني صراعا    
 داخليا في ذاتها بين تأنيب الضمير والتزلف للحاكم : 

 " الجوراني : آه لَو كان لدَيَّ جِرابٌ                       
 أخزنُ فيه الحكمةَ والرأيَ                              
 لكَانَ الآن مُشِيرِي                             
 وعِمَامةُ ذاكَ الرأي وزيري                            
 فالرأيُ الأبيضُ                            

 ينفعُ في اليومِ الأسودِ                                 
 الظّلُ : نَم هَذِي السّاعةَ ...                              
 الجوراني : أبدا كيف أنامُ ...                     

 كنتُ بلِيدا حينَ غفلتُ ونمتُ                             



 

  

215 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 ما أغبَانِي ... ما أغبَانِي                            
 ) قرع الطبول يعود(                          
 ) بندمٍ ( إنِّي أتحللُ في قوةِ أسَفِي                           
 أعرفُ مُنزلقَ النّدمِ الفاجِعِ دونَ نهايةٍ                           
 بكاء الأرضِ البور على الخُضرةِ                         
 ما اتعَسَنِي                          
 ( 14ما اتعَسَ ذاكرتِي المثقُوبة")                         

استقطب الكاتب في صراع البطل الداخلي أفكارا ثقافية، كشفت عن صراع الكينونة لبعض الشخصيات    
الحاضرة في واقعة كربلاء ؛ وعليه فالحكمة والرأي  لهما صراع فكري في تحديد هوية المواجهة ؛ لأفق 
هذا الحدث التاريخي. وعلى وفق تجليات البوح الذاتي ، البطل في صراعه ، يحاول أن يؤنب ذاته )كنت  
بليدا حين غفلت ونمت ما أغباني ما أغباني ، إني أتحلل في قوة أسفي ،أعرف منزلق الندم الفاجع دون  

 نهاية...( ، ويندب تشظي أفكاره. 
وتشكُّل النسق الثقافي في هذا الصراع ، يشير إلى بوح البطل الذاتي الحائر؛ الذي استدعى في صراعه     

)الحسين   منه  عانى  الذي  الأفكار،  فوضى  خطاب  الغدر   ع،  قبيل  من  كربلاء(  في  معه  كان  ومن 
والتضليل أو غياب القيم الإنسانية ، وقد صوّرت هذه الأفكار أنساقا ثقافية مضللة ؛ وقد تفاوض معها 

 الكاتب ؛ ليقارب بين سياقها التاريخي ، وسياق الأنساق الثقافية السائدة في عصره.   
وفي المشهد نفسه من مسرحية )الجائزة( ، يحدث البطل نفسه ، عندما يشاهد موكبا من الخيالة والرجالة    

 يحملون رماحا عليها رأس الحسين وأهل بيته وأصحابه  فيقول : 
 " الجوراني : )يُحدّثُ نفسَه( لا غالبَ إلا الله              

 لا غالبَ إلا الله                             
 وهذِي الجلبةُ                           



 

  

216 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 لا تعنِي الغلبةَ                             
 فوضَى أصواتٍ                             
 وفوضَى منتصرين                              
 وفوضى أمواتٍ                             

 الظلُ : حسَنَا ... إنّك أبعدتَ غُبَارَك عنهُم          
 الجوراني : لو كان النُصرُ حَلِيفَ حُسين          

 لقلتُ له برياءٍ                              
 صدّقني يا بنَ علِيّ                             
 حاذيتُ أنّا خطو سراطِي ...                            
 لكنّ الموكبَ يمضِي لأميرِ الكوفةِ                             
 وكُل يحملُ رأسَا                              
 كرةً من ذهب                              
 ( . 15سَوفَ يُثابُ عليهَا")                            

ويتضمن هذا الصراع الداخلي أيضا نسقا ثقافيا، شكلته فوضى الأفكار المرتكزة بعقلية الفئة الباغية ،    
الحسين قاتلت  صورة  ع)  التي  هو   ، الداخلي  بصراعه  الكاتب  نص  في  المتخيل  )الجوراني(  والبطل   .)

متناصة مع أفعال القوم الضالين ؛ فهم عاينوا تلك الجلبة من الصراع ، وما جرى في واقعة الطف ، وهم 
بين قاتل نهش الدين , وبين متفرج متربص دفع بوتيرة الحرب إلى الأمام ؛ لعله يحظى بمغنم. والبطل 
)الجوراني( بحكم هذه الغلبة ، يحدث نفسه  ؛ فيبوح بصراعه الداخلي عن تناقضه بين الرياء عندما يكون  

الحسين حليف  بثواب ع)   النصر  المغنم  لضياع  ؛  الحسرة  وبين سطوة   ، النصرة  بمحاذاة  فيخاطبه  ؛    )
 الجائزة من أمير الكوفة.



 

  

217 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

وفي ظل هذه الظنون ووعورة المسعى، وغياب ثقافة الدين ، التي صرح بها البطل في فحوى صراعه    
 الداخلي،  تشكل نسق الضياع ؛ بفضل شعارات الرياء  وقرع طبول الفتنة.  

الإنتاج      فهو صراع  مواجهة صعبة   كان  ، صراعه  نصل(  حافة  )على  مسرحية  في  )زهير(  والبطل 
 للذات من جديد ، بحثا عن قيمها ، ومنظومة وجودها :  

" زهير )لا يدرِي بماذا يجيبُ ( : ... لا أدرِي  ينهضُ من مكانِه يخطُو خطواتٍ خارج الخيمة يقفُ قبالة  
الكواليس(                                   خلف  من  صوته  نسمع  نفسه   يحدّثُ  بعيدا   ينظرُ  الجمهورِ 

صوتُ زهير : ما أصعبّ مواجهة المرءِ نفسه .. إنّها تُراوغني مُراوغةَ الذِئبِ للشاةِ .. أينَ أُريدُ أن أصلَ  
بفعلِي هَذا ؟ ألستُ أعلمُ أنّ الحَسينَ بن علِي على الحقِ؟  أمِن الموتِ تفرّ يا بن زهير .. أم من ماذا؟ لقد 

صوتُ الإمامِ الحُسين : من كَان باذلا فِينَا مُهجَتَه مُوطِنا    شبههُ الحُسين في مكةِ بالقلادةِ على جيدِ الفتاةِ.
على لقاءِ اِلله نفسَه فليَرحل معنا. صوتُ زهير : إنّه يخاطبُ هذهِ المراوغة )يعاودُ الضربَ بقبضتِه على  

 (. 16صدرِه( ...")
ثنايا   بنقاء المورد، وذاته المضطربة ، شكلا صراعا داخليا اختزل في  إن إحساس البطل )زهير( المفعم 
خطابه )ما أصعب مواجهة المرء نفسه، إنها تراوغني مراوغة الذئب للشاة  ألست أعلم أن الحسين بن علي  

على الحق؟( جملة من الأنساق التي اعتمدت على صراع الفكرة ، وتصادم الإرادة في تحديد وجهة البطل   
 والإذعان لصحوة الضمير الانساني. 

عِلما أن البطل يراوغ ذاته ؛ تارة يتسلل إليها آفة الانكار والتغاضي عن الحق  بحجة ، أنني لم أخلِّف لك  
في الكوفة ناصرا ؛ وتارة يتسلل إليها صحوة الحق؛ لتنشد النصرة . وبالعودة إلى سياق تشكل نسق الصراع  
الثقافي الداخلي لهذا النص ؛ فقد ارتهن بمسار التفاعل الثقافي بين القبول والرفض ؛ بحكم ثقافة الواقع 
،التي يعيشها المجتمع ؛ وهذه الصورة الثقافية ؛ هي رصد لحراك البطل ، وتفاوض مع أفكاره  التي من  

 شأنها ، أن تكون ذات سياق ثقافي معاصر. 
 ثانيا : الصراع الخارجي  



 

  

218 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 ، فكرة  بين  أو  والمجتمع،  الشخصية  بين  أو  بين شخصتين،  الدّراما  في  الخارجي  الصّراع  فحوى  يتعلق 
الثبات   عناصر  بين  الجدل  فيها  يصطخب  ساحة   " ليكون  ؛  المسرحي  العمل  ويتضمنه  أخرى،  وفكرة 
وعناصر الحركة ، ساحة تفنى فيها عناصر ، وتتخلق عناصر غيرها ، وتتخذ فاعلية العناصر المتولدة 

 (. 17ما تقتنص من رؤى ، ومقدار ما تحتوي من امكانات الكشف ، وطاقات التغيير")
بين   حصل  الذي  الحسيني    المسرحي  النص  في  الخارجي  الصراع  فحوى  لبيان  البحث  يسعى  وعليه 
منظومة العطاء الحسيني ، وأفكارها المبنية ، على أسس إسلامية  وبين منظومة الانتماء الفكري للقبيلة ،  

 بكل مخلفاتها الضالة ؛ التي اعتنقها تيار الخط الأموي.
وذلك عَبرَ الكشف عن طبيعة أزمة هذا الصراع ، والقوى الفكرية ، التي حركته  ورفعت من وتيرة الحَراك 

الحسين  الذي مثله  أمية . أي تقصي تشكل  ع)  القيمي والمعرفي ؛  بنو  مثّله  الذي  السلطوي  (  والحراك 
 نسق صراع الأفكار في النّص المسرحي الحسيني.  

الفئة  عأن البطل )الحسين    ومن الملاحظ في مسرحية )الحسين أبدا( ، (  يحاور بصراعه الخارجي ،  
 الباغية ، المتمثلة بـ ) عمر بن سعد( : 

 " ... الحُسينُ: فأنتَ تُهددنِي يا بنَ سعد                  
 عُمر :    إنّنِي أنصحُكَ                         
 الحُسينُ: على أن أُسلِمُ لابن زياد                        
 عُمر :    بِشيء سوى الرأسِ يا بنَ عليّ ...                       
 الحُسينُ: ويزيد الّذِي أنتَ تدعو لهُ                       

 أبمقدورِه أن يكونَ أباهُ؟                                 
 وليس هُناكَ من مسلمٍ                                  
 وهو مقتنعٌ بطباعِ يزيد                                  
 إذا عدّهُ أحدٌ مسلما                                   



 

  

219 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 فأنّى لهُ أن يبايعَ له                                   
 على مُسلِمِي الأرضِ طُرا أماما ....                                

 عُمر :   كَفَى يا حُسين                       
 الحُسينُ :  فأنتَ أذن بعتَنَا ، يا بنَ سعد                    

 بماذا ؟ بمالٍ؟ أم باقطاعةٍ؟                                  
 (.  18بجاهِ ؟ بمنصِبٍ ؟ ..." )                                

إن الصراع في هذا النص ؛ يراهن على كشف تنظيم البنى الفكرية للسلطة  وإسقاطاتها السياسة ؛ ليجتهد  
نماز الصراع الخارجي  اأحد أتباعها )عمر بن سعد( في مقارعة قيم الإنسانية. ولخصوصية البطل الدينية   

بقوة الطرح؛ لتفنيد الفكرة الضالة عَبرَ قول البطل )وليس هناك من مسلم ، وهو مقتنع بطباع يزيد(  لينتقل 
بعد ذلك إلى اكتشاف الحقيقة الكامنة في مسعى )عمر( ، عبر مجموعة من التساؤلات )فأنت أذن بعتنا  

 يا ابن سعد ، بماذا؟ بمال؟ أم باقطاعة ؟ أم بجاه ؟ بمنصب(  والتي قدمت  فكرة الصراع الخارجي.
المقيِّت في   الاستدرار  نسق  ؛ وكشفت عن  فاه )عمر(  لجمت   ، البطل  الصادرة عن  الثائرة  الحجة  وهذه 
شراء الضمائر والذمم ، الذي دأب عليه نظام السلطة الأموية  فضلا عن ذلك شكلت نسق الوعي التام ،  
بقراءة الواقع المزري ، الذي يحتم على البطل، استعادة هيبة القيم الإسلامية ؛ بفضح نوايا القوم الخبيثة  

 من جهة ، ونقض شرعية حكمهم من جهة أخرى. 
وأما مسرحية )قربان الله( ؛ فربطت الصراع بسياق الوقائع المخزية؛ لمجموعة من النماذج المستبدة ؛ وقد 
دارت فضاءات هذا الصراع بين البطل )العباس(  العاشق لروح الفضيلة والكرامة ، وبين ممثل السلطة  

 الأموية )الشمر( ، العاشق لحطام الدنيا واتباعها :   
نيا ) يشدُّ العباسُ على جيشِ عُمر ويقاتلُ   " ... العباسُ : كلا كلا الحُسينُ لن يبيعَ كرامتَهُ ودينه بحطامِ الدُّ

 ببسالةٍ                                                        



 

  

220 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

قوة                              سيزدادُ  الماءُ  وشرِبَ  الفراتِ  إلى  المرورِ  من  تمكنَ  إن  اِلله  فو  عَليه  احملُوا  ويحكُم                                              الشّمرُ: 
العباسُ : تَبا لكَ يا شمر أنَا أطلبُ الماءَ للأطفالِ في المُخيمِ فهُم لا ذنبَ لهُم   الشّمرُ: كلا لن نسمحَ لكَ  

 بالحصُولِ على المَاءِ وليمُت الأطفالُ عطشَا.. 
 (19العباسُ: صدقتَ ، فأخلَاقكُم مبنيةٌ على القَسوةِ ، والاستكبارِ في الأرضِ ؛ فابشِرُوا  بعذابِ اِلله...")

الفكر   متبني  إلى  البطل  تصدى  إذ  ؛  الخارجي  الصراع  حولها  دار  التي  الأفكار  ثيمة  إلى  النص  يشير 
( ، صاحب الشرعية ع الأموي ؛ بمجموعة من الأدلة الثقافية ، يتعلق منها بكينونة مركزية الإمام )الحسين 

الدناءة   أنساق متصدي أهل  الكرامة ؛ وبفحوى تخطي  يتحلى بتشكل نسق  المناجزة ، والذي  الأوسع في 
 والقسوة والاستكبار ؛ الذين ترعرع في عروقهم عطش التهميش ، ومصادرة الآخر.

والبطل على وفق هذا الصراع ، استقطب إلى حواره الثقافي مع الآخر أنساقا قيميّة ؛ الإيجابي منها أتسم  
يبيع كرامته ودينه بحطام الدنيا( والتي تحمل في   بتجليات الرؤية الإيمانية العارفة )كلا كلا الحسين لن 
ذاتها الوعي ببداهة تغيير واقع المجتمع ، وانتشاله من أدران الفكر الأموي ؛ أما السلبي منها عزف على  
وتر الأنا المتعدي )صدقت فأخلاقكم مبنية على القسوة والاستكبار في الأرض( وطروحاته المخالفة لقيم  

 الإسلام ، وشيمة العرب. 
واستدعى الكاتب في مسرحية )الشهادة مرتان(، البطل )سويد بن عمرو( وهو يحمل سيفه ملوحا به يحمل  

( أرذل ع)  راية سوداء مكتوب عليها جاء الوعد الحق ،  إشارة إلى ملحمة عظيمة سيقاتل فيها الحسين
 خلق الله ، وسينتصر فيها بعد أن ينال الشهادة:  

اُلله أكبرُ يخيّلُ لِي أنّنِي أسمعُ صُوتا ملكُوتيِا ما أروعَه  )يرفعُ يديهِ بالدُعاءِ قائِلا(   " ... سُويد بن عمرو : 
الحُسينِ   الشّهادةَ مع  ارزِقنَا  النّعمةِ .     عاللّهُمَ  الحمدُ لِله على هذهِ  البصيرة ،  اليقين هو  ، ما اسمعُهُ هو 

عُمر بنُ سعد : )يضحكُ(  أيُّ صوت تسمعهُ يا سويد بن عمرو إنّكَ تتوهمُ فلا صوت يعلُو على صوتِ 
السيوف ، وقعقَعتِها ) يضحكُ( اسمع يا سُويد ستنهشُ جسدكَ سِيوفَناَ ، إنّها تنتظرُ بشغفٍ ؛ مثلما تنتظرُ  
النّسورَ الفريسةَ لتنقضَ عليها.  سُويد بنُ عمرو: اسمع يا عُمر أن ما اتخيله ، هو صوت الإيمان واليقين  



 

  

221 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

، ولا أحد يدركُه سوى المؤمنينَ ، الذي ذابُوا في عشقِ الحُسين وحُبِه. عمر بن سعد : ولماذا لا اتخيل ما  
تتخيله ، هل أنا أصم لا اسمع؟  سُويد بن عمرو : صدقتَ يا عُمرَ فأنتَ أصمُ فلو كنتَ سامِعا ؛ لسمعتَ  

 (.  20كلمة الحق لكنّ قلبَكَ خُتم بالحقدِ والطمعِ وحُب الدّنيا الفانِية ...")
الإيمان   الإنساني )صوت  الضمير  التوق لصوت  على  البطل  مراهنة  الخارجي،  الصراع  هذا  في  يُلاحظ 
واليقين( ، ومقاومة صوت الفتنة )صوت السيوف وحب الدنيا ولبوس الحقد والطمع( ؛ ويُعدُّ صراع البطل 
بهذا  النص  المجتمعي ؛ وعليه يكون  السلوك  التي تحرك طبيعة  الفكرية ،  الرؤية  أنساق  لبيان  منطلقا ؛ 

 الصراع أمتص بعض أنساق النظام الثقافي ، الذي تبناه وجسّده فئة من  المجتمع. 
والصورة النسقية للصراع ، هي عبارة عن مواجهة البطل ؛ لمنظومة القيم الأموية ، التي نهشت بأنيابها  
الحادة الحق ودعاته ؛ إذ تجرأ )عمر بن سعد( بمسايرته لنسق الضلال على وأد الإيمان ؛ وفي ضوء نبرة 
شعار البطل المفعمة بمنطق الإخلاص ؛ تشكل نسق الدعوة لسماع الحق الثائر في أرض كربلاء ، وذلك  

 بالوقوف أمام حشد قوى التسويف والتزييف والتملق.
؛   الثقافي  نسقه  تشكيل  العنوان بطلا في  أتخذ من   ، كله شجرة(  )الكون  الخارجي في مسرحية  والصراع 

 فكان الحوار يدور حول شجرة تمتد جذورها في كل مكان  وكلما قُطِع منها غصنٌ نبت لها ألف غصن: 
 " ... الشّابُ : أنت لا تعرفُ معنى الشّجرة ...                                               

 يزيدُ : غير معقول .. وهل هناك من لا يعرفُ ماذا تعنِي الشجرة ...                                
 الأطفالُ : ليست أيّة شجرة ، هذهِ شجرةٌ الخُلدِ  شجرةُ طوبى...             
 وهل هنُاك حياةٌ بدون شجرة ؟           
 يزيدُ : لا يهمُنِي ماذا تعنِي الشّجرة ..          
 الشّابُ : إذن أنتَ هو العدُو ...          
 ألأني لا أعرفُ الشّجرة؟ وماذا تكون الشّجرة؟ أُصبحُ عدوكم ؟  يزيدُ:           
 الشّابُ : من لا يعرفُ الشّجرة يموتُ ميتةً جاهليةً .. ستكونُ عروقُه  يابسةً          



 

  

222 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 (.21يزيدُ : عرُوقِي ، ليس فيها سُوى الدّماء ...)         
إن النص بحمولته الثقافية، يشير إلى الأنساق ذات الهوية الأيديولوجية، المعادية لمقومات حق )الشجرة(  
فإن   وعليه  المحمدي.  الثقافي  الأفق  ذات  الصالحة  الأفكار  من  مجموعة  السياق  بهذا  نلحظُ  وكذلك   ،
الكاتب استقطب، بهذا الصراع الخارجي الرّؤية الثقافية، التي تُدين )جاهلية يزيد( سواء أكانت رؤية السياق 
التاريخي للواقعة أم رؤية الوعي المعاصر، لهذه الواقعة. ومن منظور التاريخانية الجديدة فإن النص يرصد  

القوى السياسية الحاكمة وهي تفرض هيمنتها الطاغية ؛ متجاهلة التّداول الثقافي ؛ لأفكار الثقافة المحمدية  
 التي تقبلتها الذات النقية ، في واقعة كربلاء وانسجمت معها.

المعترض  بلهجة  الخارجي  الصراع  عَبرَ  يلهج  الندم(،  )عتبات  في مسرحية  الحر(  بن  )عبيد الله  والبطل 
 والرافض للندم :  

" ... عبيدُ اِلله بنُ الحر : )يتأففُ بأسفٍ( أنا الذي عمرت فيه الموبقات ... خمر ... نساء ... مجون    
 ... 

 الصوت : حتى أمطرت الكوفةُ تلالا من دمِ   
 عبيدُ الله بنُ الحر : كُلُّ أحداثِ الكوفةِ ، ما كانت تشغلُ خَرافتي  
 المجموعةُ : سلبٌ ونهبٌ وقتلٌ ودمارٌ، فأينَ الإنسانُ من الإنسانِ  

 عبيدُ الله بن الحر : ) بلهجةِ المُعترض ( احترمتنِي الكوفةُ 
 المجموعةُ : كأيّ خرافةٍ من خرافاتِها ...  

نيا بطارفِ سيفِي    عبُيدُ الله بن الحر : خلقَ اُللُ الدُّ
 المجموعةُ : أينَ هو الآن ؟ سيفُكَ المزعومُ بالقسوةِ والسّطوةِ ... 

 عبيدُ اِلله بنُ الحر : .. لقد عَجزَ أن يمُدنِي بالشجاعةِ لنصرةِ الحقِ .. ولم يقدرُ أن  
 (22يدافعَ عني عندما هبّ النَدم ليكتسحَ كُلَّ وجودِي فجعلَنِي ضعيفا لا أطيقُ الصّبرَ") 



 

  

223 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

يُستشف من طبيعة هذا الصراع الحمولة الثقافية ؛ التي تبناها البطل )عبيد الله بن الحر( ؛ في تقمص  
الذات القلقة في تحديد وجهة أفكارها؛ ليعكس بهذه الحمولة المدار الأوسع لسطوة أهل الكوفة في اعتناق  
القيم المضلة ؛ وكأنّ الكوفة أفرغت عما بداخلها من أنساق ثقافية مخزية  ساعدت على استفحال نظام  

 السلطة الأموية. 
وبهذا الانصهار الثقافي ، الذي يشير بفحوى صراعه إلى خيبة التخاذل ؛ فإن القراءة الثقافية  تُشير إلى  

ية في الكوفة من شأنها أن تكون صورة  ظ التفاوض الفكري مع توجهات البطل ، الحافلة بأنساق ثقافية متش
ثقافية ؛ يتفاوض معها عصر الكاتب  . وعليه فقد اتسم السياق الثقافي في هذا النص؛ برسم صورة لنسق  

 البؤس والتّخاذل في المجتمع.   
فإن تشكّل النسق الثقافي لصراع البطولة من منظور التاريخانية الجديدة ، كان على   وتأسيسا لما سبق ؛ 

وفق حَراك البطل في الصراع الداخلي ، الذي تتبع فيه الفجوات الثقافية المضرة بواقع الأمة ؛ فتعرض إلى  
( ومنه نسق الارتداد على حساب قيم الإسلام   ع)  خطاب فوضى الأفكار الذي عانى منه الإمام الحسين 

الذي   ، الجمعي  الوعي  ضمير  يصارع  أحيانا  فالبطل  ؛  الفتنة  طبول  وقرع   ، الرياء  بشعارات  المغيَّبة 
 يتناقض مع ايديولوجياته السلطوية ، وثقافته الحاكمة .  

علاقة   لها  قيمية  أنساقا  الآخر  مع  الثقافي  حواره  إلى  استقطب  الخارجي،  الصراع  في  البطل  حَراك  أما 
بالرؤية الفكرية ، التي تحرك طبيعة السلوك الجمعي. والصورة النسقية للصراع الخارجي ؛ منشغلة برصد 
التداول لأفق   نسق  تشكل  وفقها  يترتب على  التي  ؛  الصالحة  الأفكار  وتقمص  الحاكمة.  السياسية  القوى 
السياق  مع  يتماهى   ، الصراع  في  الحسيني  المسرحي  للكاتب  الثقافي  الفهم  فإن  وعليه  المحمدية.  الثقافة 

 التاريخي للواقعة ؛ ليُطل على البنية الثقافية المعاصرة ، وما تضمنته من أنساق ثقافية.  
 :الهوامش

ــ ينظر : من الشعرية الثقافية إلى الحراك الثقافي ، مقالات في النقد الثقافي والمادية الثقافية والتاريخانية الجديدة ، ستيفن  1
 86ــ   85جرينبلات  : 



 

  

224 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

ـ ينظر : علم الاجتماع عند تالكوت بارسونز بين نظريتي الفعل والنسق الاجتماعي ، دراسة تحليلية نقدية ، د. محمد    2 
 8عبد  :  

 153ـ لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة ، فلسفة المعنى بين نظام الخطاب وشروط الثقافة ، أحمد يوسف عبد الفتاح :  3  
ــ    140ـ ينظر : المصطلحات الأساسية في لسانيات النص وتحليل الخطاب ، دراسة معجمية ، د. نعمان بوقرة  :    4 

141 
 72ـ ينظر : النقد الثقافي ، قراءة في الأنساق الثقافية العربية ، عبد الله الغذامي : 5  
 407ــ  406أعلام ومصطلحات المسرح ، كمال الدين عبد :   ـ ينظر :6  
 267ـ ينظر : معجم المسرح ، باتريس بافي : 7  
 6ــ5ـ ينظر : البطل في التراث ، د. نوري حمودي القيسي : 8  
 88م :  1988، دار الطليعة، بيروت ،  1ـ ينظر : الموسوعة الفلسفية ، روز نتال بايودين ، تر: سمير كرم ، ط9 

م :  1987، نشر وتوزيع عبد الكريم بن عبد الله ، تونس ،  1ـ ينظر : مدخل إلى فن كتابة الدراما ، عادل النادي ، ط10  
 71ــ70
 373ــ  372ـ ينظر : الحسين بن علي والنظام السياسي في الإسلام :  11  
تيسر من صورة النزيف ( ، حيدر عبد الله  ، مهرجان المسرح الحسيني الثالث ، أرشيف قسم الشؤون    ـ مسرحية ) ما  12 

 15ــ  14الفكرية والثقافية ، العتبة العباسية المقدسة :  
 89:  4ـ مسرحية ) غراب الظلام ( ، علاوي كاظم كشيش ، مجلة المسرح الحسيني ، ع 13 
 249ــ  248ـ مسرحية ) الجائزة ( ، محمد علي الخفاجي :   14 

 251ــ  250ـ مسرحية )الجائزة( ، محمد علي الخفاجي   : 15  
 32:  5ـ مسرحية ) على حافة نصل (  علي مجيد البديري ، مجلة المسرح الحسيني ،ع16  
 172م :  1990، دار الحداثة ، بيروت ،  3ـ إضاءة على النص ، د. اعتدال عثمان ، ط 17 

 174ــ  173ـ مسرحية ) الحسين أبدا( ، يحيى صاحب  : 18  
 9:  7ـ مسرحية ) قربان الله ( ، يعقوب يوسف جبر ، مجلة المسرح الحسيني ، ع 19 

 23:   10ـ مسرحية )الشهادة مرتان( ، يعقوب يوسف جبر ، مجلة المسرح الحسيني ، ع20  
 410ـ مسرحية ) الكون كله شجرة (، أحمد العبيدي، مهرجان المسرح الحسيني العالمي الثاني :  21  
 18ــ  16م : 2011، دار الضياء ، النجف الأشرف ،  1ـ مسرحية ) عتبات الندم ( ، علي حسين الخباز ، ط 22 



 

  

225 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 :المراجع
ــ من الشعرية الثقافية إلى الحراك الثقافي ، مقالات في النقد الثقافي والمادية الثقافية والتاريخانية الجديدة ، ستيفن   1

 جرينبلات  
 ـ  علم الاجتماع عند تالكوت بارسونز بين نظريتي الفعل والنسق الاجتماعي ، دراسة تحليلية نقدية ، د. محمد عبد   2 
 ـ لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة ، فلسفة المعنى بين نظام الخطاب وشروط الثقافة ، أحمد يوسف عبد الفتاح 3
 ـ  المصطلحات الأساسية في لسانيات النص وتحليل الخطاب ، دراسة معجمية ، د. نعمان بوقرة   4 
 ـ  النقد الثقافي ، قراءة في الأنساق الثقافية العربية ، عبد الله الغذامي 5
 ـ  أعلام ومصطلحات المسرح ، كمال الدين عبد  6
 ـ  معجم المسرح ، باتريس بافي 7
 6ــ5في التراث ، د. نوري حمودي القيسي :   ـ  البطل8
 م 1988، دار الطليعة، بيروت ،   1ـ الموسوعة الفلسفية ، روز نتال بايودين ، تر: سمير كرم ، ط9

 م  1987، نشر وتوزيع عبد الكريم بن عبد الله ، تونس ، 1ـ ينظر : مدخل إلى فن كتابة الدراما ، عادل النادي ، ط10
 ـ  الحسين بن علي والنظام السياسي في الإسلام  11
ـ مسرحية ) ما تيسر من صورة النزيف ( ، حيدر عبد الله  ، مهرجان المسرح الحسيني الثالث ، أرشيف قسم الشؤون   12

 الفكرية والثقافية ، العتبة العباسية المقدسة  
 89:  4ـ مسرحية ) غراب الظلام ( ، علاوي كاظم كشيش ، مجلة المسرح الحسيني ، ع 13
 ـ مسرحية ) الجائزة ( ، محمد علي الخفاجي   14
 5ـ مسرحية ) على حافة نصل (  علي مجيد البديري ، مجلة المسرح الحسيني ،ع15
 م  1990، دار الحداثة ، بيروت ،  3ـ إضاءة على النص ، د. اعتدال عثمان ، ط16
 ـ مسرحية ) الحسين أبدا( ، يحيى صاحب 17

   7الله ( ، يعقوب يوسف جبر ، مجلة المسرح الحسيني ، ع ـ مسرحية ) قربان 18 
   10ـ مسرحية )الشهادة مرتان( ، يعقوب يوسف جبر ، مجلة المسرح الحسيني ، ع19 

 ـ مسرحية ) الكون كله شجرة (، أحمد العبيدي، مهرجان المسرح الحسيني العالمي الثاني  20
 م  2011، دار الضياء ، التجف الأشرف ،  1ـ مسرحية ) عتبات الندم ( ، علي حسين الخباز ، ط 21 
 



 

  

226 PAGE Issue 72, Part 2, March 2024 

 

 
 


