
  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

269 
 

 

 دراسة في تأسيس المفاهيم بينية التفسير القرآني

 خالد حوير الشمس  .أ.م.د

 كلية التربية للعلوم الإنسانية / قسم اللغة العربية

 الملخص

للبحث فكرة، تتضمن دراسة التمازج    
العلمي وأثره في فهم النص القرآني، 
منطلقة من مشروعية التنافذ المعرفي الذي 
يسمح به النص القرآني بوصفه خطابا 

 شاملا.

يأتي الهدف من البحث تسجيل فكرة    
البينية في التفسير، بعد رصد مفهوم 
التفسير في تراث القدماء، الذي ينم 
بالتسطيح أكثر منه على التعمق البيني، 
مع أن البينبة ضرورة ملحة، وبيان مفهومها 
تفسيريا، والإشادة بها في مقدمات أشهر 
التفاسير، ثم المحاولات التي تناولتها في 
التراث التفسيري، وفي جهود المحدثين، ثم 
بيان مداليلها في النص القرآني، ووضع 
بعض المفاهيم البينية من قبيل التعريف 

البيني للتفسير، والحاجة إلى هذا الإجراء، 
ودفع تعارضه مع التأويل، ثم مناقشة 
شروط المفسر، وإعادة تصنيف أنواع الفهم 

نفي القرآني بعد أن كانت قائمة على ص
التفسير والتأويل، فأضاف البحث تقسيما 
ثلاثيا، يقوم على التفسير العباري، 
والتفسير البيني، والتأويل، ثم الاهتمام 
بثنائية الحذف والإضافة، أي: حذف 
التفسيرات المكررة، وإضافة مجالات 
جديدة للتفسير، ثم الاعتناء بآلية هذا 

 التفسير على وفق المادة اللغوية.

Abstract:  

   The article has an idea, 

which includes the study of 

scientific intermingling and 

its impact on understanding 

the Quranic texts, based on 

the legitimacy of the 

cognitive antagonism that the 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

270 
 

Qur’anic text allows as a 

comprehensive discourse. 

   The aim of the research 

comes to record the idea of 

interfaith in interpretation, 

after observing the concept 

of interpretation in the 

heritage of the ancients, 

which indicates flatness 

rather than inter-deepening. 

Although the evidence is an 

urgent necessity, clarifying 

its interpretive concept, 

praising it in the 

introductions to the most 

famous Quranic 

interpretations, then the 

attempts, which were 

addressed in interpretive 

Heritage, and in the efforts of 

the modernists, then 

clarifying its implications in 

the Qur’anic text, and putting 

some concepts in between, 

such as the interface 

definition of interpretation, 

and the need for this 

procedure Contrasted with 

interpretation, then 

discussing the conditions of 

the interpreter, and 

reclassifying the types of 

Qur’anic understanding after 

it was based on the two types 

of interpretation and 

interpretation 

 That is: deleting the 

duplicate interpretations, 

adding new fields of 

interpretation, and then 

taking care of the mechanism 

of this interpretation 

according to the linguistic 
material. 

 مقدمة البحث

الحمد لله كثيرا، وأساله دوام النعم ما    
حييت، وأتوجه إليه بالتضرع أن يمدني 

 بالعلم، والسكينة.

كتب الله لي أن يكون تخصصي أدبيا     
بين اللسانيات والنقد، ولكن يأخذني 
التوق إلى الاشتغال القرآني أن أسجل ما 

اطر من بعض الأفكار المعرفية يجول في الخ
حتى لو حكم عليَّ المتلقي ببعد الهوة بيني 
وبين هذا التخصص الذي أخوض غماره، 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

271 
 

فعندي قناعة أن المعرفة مباحة، ومفتاحها 
العظيم هو المواصلة، والإطلاع، والتفكير، 
فقد أشغلتني فكرة تحديث التفسير، 
وتجاوزه بوتقة المفهوم اللغوي، نحو المفاهيم 
الأخرى، فبنيت الفكرة على أن النص 
القرآني مكتنز بالمعارف، ولا بد أن نجدا 
معادلا خطابيا يحاول أن يفهمه، 
ويكتشف أسراره، فسجلت موضوعا 

 بعنوان: بينية التفسير القرآني.

مفهوم  تتمثل مشكلة البحث بورود  
التفسير على أساس لغوي من جهة النحو 

وبقية العلوم تحديدا، فجاء التفسير نحويا، 
هامشية فيه، فلم توضع بعض مفاهيم 
التفسير على أساس بيني، لذا يجب إعادة 
بعضها، من جهة تعريف التفسير، ومن 
وجود بعض العلوم الخادمة للتفسير، نحو 

 علوم القرآن.

والمشكلة الأخرى أن المفهوم الكلي    
للتفسير مبني على أساس اللغة، والنحو 

ت التفسير تجيء والقراءات، ولكن طيا

بينية بامتياز، فيكون التفسير ذاكرة بينية 
وليس ذاكرة لغوية، علما أن هذه الذاكرة 
الكلاسيكية انحصرت عند محاولة الفراءة، 
والزجاج في تفسيرات القرآن إعرابيا، 
ي تفسيرهم التفسير  ونحويا، حتى سُم

 اللغوي.

والمشكلة الثالثة، تمسك بعض الناس   
، بعيدا عن تأويله والغوص بشكلية القرآن

في تفاصيله العلمية، حتى تم تحجيم النص 
القرآني، إذ لا يرون في القرآن غير 
الدلالات الصريحة، والمعاني البسيطة، إذ 
يتشبثون بالرواية القائمة عن النبي، فقد 
صح في الخبر أن لا يجوز تفسير القرآن الا 
بالأثر الصحيح، فمن فسر القرآن برأيه 

فر، حتى وإن أصاب فهو قد أخطأ، فقد ك
وقد كره بعض التابعين التفسير بالرأي 
ومنهم سعيد بن المسيب، وعبيدة 

 .1السلماني، وسالم بن عبد الله

                                                           
/ 1ينظر: مجمع البيان في تفسير القرآن:  1

12. 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

272 
 

والمشكلة الرابعة وجود علوم متنافذة في    
عملية التفسير، وهي: علم اللغة، علم 
المنطق، علم الفقه، علم العقيدة، علوم 

، علم التاريخ، العلوم القرآن، علم الحديث
الطبيعية، فلم تعد هنالك اشارة إلى هذه 
المعارف أثناء تعريف التفسير، وتم الاكتفاء 
بذكرها في ضوابط التفسير أو قواعد 

 المفسرين.

ثمة أهداف لهذه الورقة البحثية، أولها    
تسجيل مفهوم للتفسير، ينطلق من البعد 

بعد البيني، والتمازج العلمي، وليس من ال
اللغوي الشكلي، وثانيها بيان جذور هذه 
المحاولة البينية، وثالثها عرض طبيعة تلك 
البينية، واشتغالاتها. ورابعها لفت النظر 
العلمي إلى هذه الجهة البحثية المهمة 

 جدا.

جاءت الخطة في هذا البحث على     
وفق الآتي: المحور الأول: بيان مفهوم 

مفهوم التفسير ،  البينية، ثم المحور الثاني:
والمحور الثالث: قراءة في مقدمات 

التفاسير/ شهادات بينية، والمحور الرابع: 
محاولات البينية في التراث التفسيري، 
والعصر الحديث، والمحور الخامس: مداليل 
البينية في التفسير، ثم المحور السادس: 
التأسيس للمفاهيم البينية في البحث من 

لتفسير، ومناقشة قبيل تسجيل تعريف ل
أنواع التفاسير، وشروط المفسر، وآلية 
التفسير البيني التي ترتكز على اللغة، وتأتي 

 بعدها.

 مفهوم البينية:

تعني تمازج العلوم، وتداخلها، فلم تعد    
مقولة الأحادية كافية لتفسير الظواهر 
العلمية، وحل المشكلات المعرفية، فتم 

جه نحو فكرة إبعاد فكرة الاستقلال، والتو 
الاندماج بصورة لا إرادية ، بحسب طبيعة 
المعارف، فلم يكن هنالك فصل بين 
اللغة، وما يدرسه علم الطب لتواشج 
العلاقة بين الجهاز النطقي ومخرج الأصوات 
عند الإنسان، فيدرس باسهاب علم 
الطب ذلك الجهاز ، والأمراض التي 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

273 
 

تصيبه، وتؤثر على سلامة المخارج، 
 خراج الحروف. وطريقة إ

وقد اتضحت فكرة التضايف،    
والإندماج في فكر ميشال نيساني فيقول 
في تعريفها: ))عملية تفاعل، وتبادل 
للمعارف بين تخصصات مختلفة، وهو 
تبادل يفضي إلى أن تتكامل التخصصات 
المتداخلة، فتكون تخصصا جديدا، والبينية 
هي تضايف يحدث بين مكونين أو أكثر 

منهما منتجا إلى علم من يكون كل 
 .2العلوم، أو تخصص من التخصصات((

ويقدح هذا التعريف أسئلة مهمة في    
ذهن المختص، منها: كيف يحدث ذلك 
التبادل، أو التمازج بين العلوم؟ هل يجري 
بقصد؟ أو بلا قصد بين هذه المعارف؟ 
بعمد أو بغير عمد؟ أو مالداعي على 

تضايف؟ إذ اللجوء إلى هذا التداخل أو ال

                                                           
البيني أسسه النظرية وأثره في دراسة التفكير  2

اللغة العربية وآدابها، الدكتور صالح بن الهادي 
 .16 -51رمضان: 

ثمة سيادة للفكر الأحادي للمعرفة، 
وشيوع الصعوبة فيه، وعدم نجاعة حلوله 
لأسئلة الكون، وتقديم المدونة المعرفية 
الكافية لفهم الظواهر اللسانية أو غير 
اللسانية نحو الاجتماعية، الجغرافية، 
والقانونية، والطبية، وغيرها، فأنجبت المعرفة 

عن الأسئلة،  الدراسة البينية؛ لتجيب
والمشكلات التي يعسر حلها في ذلك 

، فكانت الحاجة لتقديم 3النظام الأحادي
الحلول هي الدافع لذلك التلاقح؛ ))بمعنى 
أن الاحتياج البحثي، وأسئلة العلم نفسها 
تقود تلقائيا الى مناطق قريبة، وفي الوقت 
نفسه فإن بعض الباحثين يسعى إلى 

الاستفادة من التجريب بمزاوجة المناهج و 
 .4معطيات حقل بحثي آخر((

                                                           
اللسانيات البينية، الدكتور خالد حوير  3

 .15الشمس: 
، 224الدراسات البينية وتحديات الابتكار:  4

سعد بن عبد الرحمن البازعي، بحث منشور في 
، الآداب، 25مجلة جامعة الملك سعود، مجلد 

 م.2013 -هـ1434



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

274 
 

ولابد من وجود سر، وداع على     
استدعائها، ونضوجها، وانتشارها ))ولعل 
هذا التوجه يأتي منسجما مع تقدم 
المعارف في العصر الحديث، بعد تشعب 
العلوم، وتطورها، وانفتاح بعضها على 
بعض، فحينما تعجز الجغرافيا لوحدها عن 

لبلدان، تستعين بعلم تقديم الحلول ل
السياسة أحيانا لتخلق تصورا ما أو موقف 
سياسي ربما، وكذلك الاجتماع في كفة منه 
لم يرق إذا ما لم يستيعن بعلم الاقتصاد؛ 
حتى يحل جزءا من مشكلات المجتمع 
الاقتصادية، فيجري التعسر في المعرفة، 
وعدم النجاعة، تذويب الحدود، والفواصل 

وز مبدأ القطيعة بين وتجا بين العلوم،
 .5((العلوم

 مفهوم التفسير

الفكرة من هذا البحث رسم مسار    
تفسيري، يؤكد التلاقح بين التخصصات 
في المنحى التفسيري القرآني، بعد أن شاع 

                                                           
 .16اللسانيات البينية:  5

رأي يؤكد بيانية التفسير القرآني حصرا، 
وعدم انفتاح بوتقته على بقية العلوم 

ف الأخرى، فحدا ببعض المفسرين أن يعر 
تفسير القرآن الكريم تعريفا لا يتجاوز 
الإطار اللغوي إذ يقول أبو حيان 

التفسير علم ))  :الأندلسي في تعريفه
يبحث فيه عن كيفية النطق بألفاظ 
القرآن، ومدلولاتها، وأحكامها الإفرادية، 
والتركيبية، ومعانيها التي تحمل عليها حالة 

مات لذلك. فقولنا: علم هو التركيب وتت
جنس يشمل سائر العلوم، وقولنا: يبحث 
فيه عن كيفية النطق بألفاظ القرآن هذا 
هو علم القراءات ، وقولنا: ومدلولاتها أي 
مدلولات تلك الألفاظ وهذا هو علم اللغة 
الذي يحتاج إليه في هذا العلم، وقولنا: 
وأحكامها الإفرادية والتركيبية هذا يشمل 

التصريف، وعلم الإعراب، وعلم علم 
البيان، وعلم البديع، ومعانيها التي تحمل 
بها حالة التركيب شمل بقوله التي تحمل 
عليها ما لا دلالة عليه بالحقيقة وما دلالته 
عليه بالمجاز فإن التركيب قد يقضي بظاهره 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

275 
 

شيئاً ويصد عن الحمل على الظاهر صاد، 
هر فيحتاج لأجل ذلك أن يحمل على الظا

وهو المجاز، وقولنا: وتتمات لذلك هو 
معرفة النسخ، وسبب النزول، وقصة 
توضح بعض ما انبهم في القرآن ونحو 

، وهذا ماسار عليه العلماء، 6((ذلك
والدارسون بعد أبي حيان، وحتى قبله، بل 
وصل الأمر إلى المحدثين من الدارسين، فلم 
يتجاوز بعضهم هذا الفهم الاصطلاحي 

منهم الدكتور عبد القهار للتفسير، و 
. وقال السيد صدر الدين القبنجي 7العاني

بهذا المفهوم ، مع أنه أدخل فيه الفهم 
المتعلق بآيات الأحكام، وبعض العقائد 

                                                           
/ 1تفسير البحر المحيط، ابو حيان الأندلسي:  6

. تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، 121
 والشيخ علي محمد معوض، واخرون.

ينظر رأيه في  كتابه: دراسات في التفسير  7
والمفسرون، الدكتور عبد القهار داود العاني، 

 ، 5م: ص 19787، 1أسد بغداد، طمطبعة 

القرآنية، والغريب القرآني، عادا إياها من 
 . 8علوم القرآن

وهناك بعض الدارسين أخذ يعرف     
إنما التفسير تعريفا بعيدا عن شكليته، و 

جاء التعريف عاما، شاملا للتصورين، 
الشكلي والبيني، ومن ذلك تعريف 
الدكتور محمد صالح الحمداني، متبنيا فيه 
تعريف الزرقاني صاحب مناهل العرفان: 
))علم يبحث فيه عن القرآن الكريم من 
حيث دلالته على مراد الله تعالى قدر 

 .9الطاقة البشرية((

القرآني محاولة  بينما أرى أن التفسير    
قراءة على أساس النحو، واللغة، والمنطق، 
وعلم الاصول، وعلم العقيدة، وعلم 
السياسة، وعلم الطب، وعلمى الحضارة، 
وعلم الفكر، وعلم الاقتصاد، والتفسير 
والأدب، والتفسير والبلاغة، وغير ذلك، 

                                                           
ينظر: مقدمات في علم التفسير، السيد صدر  8

 .45الدين القبنجي: 
منهج التفسير التحليلي للنص القرآني، سورة  9

 .12النصر أنموذجا: 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

276 
 

وهذا يلغي اقترابه من التفسير بالرأي، 
لامي نهيا شديد، المنهي عنه في العقل الإس

ولست بمستعد للتنظير لخطوة غير مباحة 
شرعيا، فالجأ إلى بيان أصل الشبهة التي 
دعت إلى النهي عن التفسير بالرأي، فقد 
يقرأ بعض الناس النص القرآني بحسب 
المزاج، وبلا مشروعية علمية خشية خلق 
واقع إلحادي، وسياسي، وفقهي غير 

لمسلمون مستند إلى معرفة، فيكاد يجمع ا
على حرمة التفسير بالرأي، ويقدمون 
تفسيرا لذلك النكير الشديد اللهجة في 
السنة الشريفة من قبيل: من قال في القرآن 
بغير علم، فليتبوأ مقعده في النار. وقوله: 
من فسر القرآن برأيه، فليتبوأ مقعده من 
النار، وبعض أقوال الأئمة عليهم السلام، 

ا عليه السلام: ومنها قول الإمام الرض
 .10الرأي في كتاب الله كفر

                                                           
اعتمدت في تخريج هذه الأحاديث على ثقة  10

السيد صدر الدين القبنجي كونه من المشتغلين 
، ينظر: مقدمات في الحوزويين في هذا المضمار

 .40علم التفسير: 

فجاء التفسير، والتوجيه لتلك الحرمة،    
إذ النهي لا يعني عدم التدبر في القرآن 
الكريم، وإغلاق باب المعرفة القرآنية، وإنما 
يعني في نظر علماء المسلمين التأمل ، 
والتدبر المبني على معرفة، ودليل، ))ومن 

سلام على أن هنا فقد أجمع علماء الإ
المقصود بـالتفسير بالرأي هو معنى آهر غير 
التأمل والاجتهاد في معرفة المعاني القرآنية 
فما هو ذلك المقصود؟ لقد ذكروا وجوها 
عشرة للتفسير بالرأي إلا أنها جميعا 
تتلخص في منهج )فرض الرأي على 
القرآن الكريم(... إن تفسير القرآن بالرأي 

هاد الشخصي دون يعني تفسيره بالاجت
الإحاطة الدقيقة باللغة، دون الاعتماد 
على السنة الشريفة، ودون المعرفة بمقاصد 
القرآن الكريم وأهدافه العليا، وهكذا فهو 
تفسير بالظنون والأوهام، والنظريات 

  .11المفترضة سابقا((

 قراءة في مقدمات التفاسير/ شهادات بينية

                                                           
 .42 -41مقدمات في علم التفسير:  11



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

277 
 

ني في يذكر بعض المفسرين المنحى البي   
التفسير في طيات مقدمات تفاسيرهم، 
ومن ذلك ما قاله الشيخ الطبرسي ت 

هـ بتقنية المسكوت عنه؛ إذ صرح 548
بمفهوم التفسير القرآني، وبيان طريقته في 
التفسير عبر أسرار النحو، وتقنيات البيان، 
ومعانيه، وقراءاته القرآنية، لكنه حينما أراد 

ساكتا عن تبيين جهة العلمية فيه، قال 
بعض تلك العلوم، مكتفيا بالتلميح دونما 
التصريح، معبرا عن تلك البينية بعبارة 
)العلوم الجمة(، فيقول: ))وقد كنت في 
عهد ريعان الشباب، وحداثة السن، وريان 
العيش، ونضارة الغصن، كثير النزاع، قلق 
التشوق، شديد التشوف إلى جمع كتاب 

و اللطيفة في التفسير، ينتظم أسرار النح
ولمع اللغة الشريفة، ويفي موارد القراءات 
من متوجهاتها، مع بيان حججها الواردة 
من جميع جهاتها، ويجمع جوامع البيان في 
المعاني المستنبطة من معادنها، المستخرجة 

من كوامنها، إلى غير ذلك من علومه 
 12.الجمة((

ويشهد الشيخ الطبرسي مرة أخرى    
القرآني حينما يصف ببينية التفسير 

تفسيره، دالا على محتواه النحوي، 
والدلالي، والأدبي، والقرائي _نسبة الى 
القراءات القرآنية_، والعقدي، والحديث 
النبوي الشريف، والفقهي، والتنظيم 

قدمت في مطلع كل سورة الاجتماعي : ))
ذكر مكيّها، ومدنيها، ثم ذكر الاختلاف 

تلاوتها، ثم في عدد آياتها، ثم ذكر فضل 
أقدم في كل آية الاختلاف في القراءات، 
ثم ذكر العلل، والاحتجاجات، ثم ذكر 
العربية، واللغات، ثم ذكر الإعراب، 
والمشكلات، ثم ذكر الأسباب والنزولات، 
ثم ذكر المعاني والأحكام والتأويلات، 
والقصص والجهات، ثم ذكر انتظام 
 الآيات. على أني قد جمعت في عربيته كل
غرة لائحة، وفي إعرابه كل حجة واضحة، 

                                                           
مجمع البيان في تفسير القرآن، أبو علي  12

 . 7/ 1الفضل بن الحسن الطبرسي: 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

278 
 

وفي معانيه كل قول متين، وفي مشكلاته  
كل برهان مبين، وهو بحمد الله للأديب 
عمدة، وللنحوي عدة، وللمقرئ بصيرة، 
وللناسك ذخيرة، وللمتكلم حجة، 
وللمحدث محجة، وللفقيه دلالة، وللواعظ 

 13.آلة((

واعترف صدر المتألهين الشيرازي في    
مة تفسيره لسورة الفاتحة بتلك القدرة مقد

العجيبة للقرآن الكريم بوصفه مليئا 
بالأسرار، والتحف، مصرحا ببعض بينية 
النص القرآني، ومنها العلوم الإلهية، وأسرار 
المعرفة، وطرائق العرفان، وأحكام السياسة 
الشرعية، لذا ينبغي إيجاد خطاب تفسيري 

أنزل إلينا  مواز لتلك القدرات القرآنية: ))و 
كتابا إلهيا محكما، فيه جوامع العلوم 
الإلهية، والأسرار الربانية، والسنن والآداب 

 .14العملية، والأحكام السياسية...((

                                                           
 .1/8مجمع البيان في تفسير القرآن:  13
تفسير القرآن الكريم، صدر المتألهين  14

الشيرازي، تحقيق: الشيخ محمد شمس الدين: 
1 /6- 7. 

 محاولات البينية في التراث التفسيري:

تقريبا يمكن الجزم أن المحاولة البينية في    
التفسير لم تكن جامعة لأغلب العلوم، 

ل اللغة وعلم آخر، وإنما جاءت على شك
محاولات الجمع بين اللغة  ومن ذلك

، فجاءتنا منظومة تفسير بينية والفقه
)لغوي/فقهي( وتفاسير الأحكام كثيرة في 
هذا الخصوص، ومنها أحكام القرآن لابن 
الجصاص، وأحكام القرآن للكيهراسي، 

 وغير ذلك. 

وعندنا محاولة أخرى تنطلق من تمازج    
م، إذا صنفنا تفسير اللغة وعلم الكلا

الفخر الرازي تفسير مفاتيح الغيب بأنه 
 تفسير كلامي.

وهناك محاولة بينية شاملة، تأتي بمعية    
التفسير التجزيئي للقرآن الكريم، أي بعد 
أن يأتي المفسر بالمعاني العبارية للنص 
القرآني، يأخذ على عاتقه في بعض 
المواضع الإيضاحات البينية الأخرى، نحو: 
التفسير الفقهي، والعقدي، والفلسفي، 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

279 
 

وهذا ما نجده في مدونتين تفسيريتين 
مهمتين، هما تفسير التبيان، وتفسير مجمع 

 البيان.

ثم توجد محاولة تفسيرية بينية بارزة في    
التراث الإسلامي، مؤسسها صدر المتألهين 
الشيرازي في تفسيره )تفسير القرآن 

قرآنية الكريم(؛ إذ استنطق الآيات ال
فلسفيا، في بعض مباحث الوجود، نحو: 
الوجود، والماهية، واللشيئية، والعرض 
والجوهر، والمعاد، وغير ذلك مما أشغل 

 الفلاسفة.

 محاولات البينية في العصر الحديث:

محاولات تفسيرية: أي قيام بعض  -1
الدراسين المحدثين بتفسير النص القرآني 
على الأساس البيني، ومنها محاولة 

لتفسير الاجتماعي، وسُيت بمرحلة ا
التفسير الإصلاحي، عند حسن 
حنفي، بوصف التفسير الاجتماعي 
مرتكزا على العلوم كلها، لأنه منفتح 
على الفقه، والأدب، واللغة، والعقيدة. 

وتعود نشأة هذا الاتجاه التفسيري إلى 
تفسيرات الشيخ محمد عبده، في تفسيره 

ه طالبه )تفسير القرآن الحكيم(، وبعد
محمد رشيد رضا، في تفسيره المنار، ثم 
المراغي، في تفسيره )تفسير المراغي(، ثم 
سيد قطب، في تفسيره )في ظلال 
القرآن(، يقابلهم السيد محمد حسين 
فضل الله، في تفسيره )من وحي 
القرآن(، ومحمد جواد مغنيه، في تفسير 
)الكاشف(، ومحمد تقي المدرسي في 

 .15قرآن(تفسيره )من هدي ال
ثم محاولة عائشة عبد الرحمن في     

التفسير البياني، ومحاولة الدكتور فاضل 
السامرائي أيضا في التفسير البياني، وما 
يحسب على هذين الدراستين أنهما 
قليلتا الآيات موضع التحليل، وليس 
تجيل النظر في القرآن كله. ثم المحاولة 
 اللسانية التي قدمها محمد اركون. وكذا
الحال في محاولة محمد علي الصابوني في 

                                                           
ينظر: تطورات مناهج التفسير القرآني في  15

 .23القرن الأخير رصد تاريخي مقارن: 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

280 
 

تفسيره )روائع البيان تفسير آيات 
الأحكام من القرآن(إذ يذكر الجانب 
 اللغوي ثم ينطلق لبيان الجانب الفقهي.

وسُة هذه المحاولات البينية أنها بينية    
أحادية، أي مزجت بين رؤيتين لا غير 

بتة ، الرؤية الثابتة، والرؤية المتغيرة، فالثا
منطلقاتها لغوية، والمتغيرة منطلقاتها 
علمية أخرى، فمزجت المحاولة 
الاجتماعية بين اللغة وبعض تصورات 
علم الاجتماع، ومزجت محاولة عائشة 
عبد الرحمن وفاضل السامرائي بين اللغة 
وعلم البلاغة. ويمكن عد محاولة 
الطباطبائي في الميزان بأنها محاولة ليست 

اولة شبه كلية أو أكثر أحادية، وإنما مح
من أحادية، ففسر القرآن بلحاظ اللغة 
وعلوم متعددة، قد يصدف أن يستخرج 

 من الآية الواحدة أبحاثا متعددة. 
محاولات تنظيرية، وأعني بها  -2

الدراسات الوصفية، التي درست العلاقة 
بين القرآن والعلوم الأخرى، وقامت 
بشرح أهمية ذلك التلاقح، وبيان سُة 

التفسيرات القرآنية المنفتحة على  بعض
اللغة والعلوم الأخرى. منها محاولة 
الدكتور ستار الأعرجي درس التفسير، 
وعلم الكلام، فجاء كتابه بعنوان 
)مناهج المتكلمين في فهم النص 

. إذ لا يخالج الشك أحدا أن 16القرآني(
علم الكلام )علم العقيدة(، علم 

قرآني، له مستقل برأسه عن التفسير ال
أسسه، ووظيفته، ومنهجه، 
وموضوعاته، التي تدور على التوحيد، 
والنبوة، والإمامة، وله تشعبات تتعلق 
بالتأويل، والتنزيه، والعدل، والجبر، 
والتفويض، والحداثة والقِدم، وغير 
ذلك، فدرس فيه محاولة الإمامية، 
والمعتزلة، والأشاعرة لفهم النص القرآني، 

ينية، فكك فيها طريقة وهذه محاولة ب
تفسير النص الشريف عند الاتجاهات 
العقدية الكبرى في ميدان المعرفة، فيقول 

                                                           
في الأصل أطروحة دكتوراه في جامعة  16

الكوفة، تم طباعته في بيت الحكمة العراقي سنة 
 م.2008



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

281 
 

واصفا موضوعه، ومنهجه: ))لذلك فإن 
هذا البحث اكتفى باستقراء مناهج 
المذاهب الكبرى المنضبطة في فهمها 
النص... ولكنه حاول جاهدا 
الإخلاص ، والموضوعية في تصديه 

هج فهم النص، لتلمس أسس من
 .17وأصوله عند المتكلمين((

ومنها محاولة فاضل مدب متعب     
درس توظيف علوم القرآن في التفسير، 
وجاء كتابه بعنوان : )وظائف علوم 

، إذ 18القرآن بين المفسلرين والأصوليين(
يأتي علوم القرآن بعنوان خاص، 
واستقلالية تامة، علم له كيانه، 

 الدكتور ومؤسسوه، ومنظروه، فاعتنى
فاضل بالممارسة البينية بين التفسير 
وعلوم القرآن، مسلطا الضوء على 
مباحث علوم القرآن الواردة عند 

                                                           
مناهج المتكلمين في فهم النص القرآني،  17

 .14الدكتور ستار جبر حمود الأعرجي: 
طروحة دكتوراه في جامعة الكتاب في أصله أ 18

الكوفة، وطبعت كتابا في بيت الحكمة سنة 
 م.2012

المفسرين، وهي: العام والخاص، والمطلق 
والمقيد، والمحكم والمتشابه، والمجمل 
والمفصل، والناسخ والمنسوخ، والقصص 
القرآني، وأسباب النزول، والقراءات 

ثم وظائف تلك العلوم في فهم القرآنية، 
 النص القرآني.

ومما يحسب لهذه المحاولة أنها أكثر وعيا    
من الدراسة السابقة بتضايف العلوم، 
وتداخلها، إذ أفرد مبحثا بعنوان )معيار 
تمايز العلوم وتداخلها(، أكد قيمة 
التداخل، والتلاقح: ))إن تمايز العلوم 

إذ  وتكثرها أمر اعتباري لا واقع له،
يمكن للعلم الواحد أن يتحول إلى علوم 
متعددة كعلم الطب مثلا، كما يمكن 
أن تجتمع العلوم المتعددة في علم واحد  
كعلم المعرفة، وعلم الوجود في الحكمة 

، واللطيف أنه بين طبيعة 19المتعالية((
ذلك التداخل بين العلوم بقوله: 
))ولكن هذا لا يعني أن العلوم لا 

                                                           
وظائف علوم القرآن بين المفسرين  19

 .29والأصوليين، الدكتور فاضل مدب متعب: 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

282 
 

ينها، فقد تتداخل بعض تتداخل فيما ب
المسائل مما كان له دخل في غرضين 
مهمين، مثل القول بأن للأمر دلالة 
على الوجوب، فهذه المسألة لغوية 
وأصولية، فيتداخل علما اللغة 

 .20والأصول((
ويضاف لها محاولة حميد قاسم هجر،    

إذ درس منافذ النقد الأدبي في التفسير 
ولات وقد وقف على المحا 21القرآني،

النقدية الحديثة من قبيل الاتجاه الفني 
في دراسة النص القرآني، في تجربة سيد 
قطب في تفسيره في ظلال القرآن، على 
أساس الصور البلاغية فيه، والوحدة 
النسقية له، ودلالات الألفاظ، والإيقاع 

                                                           
وظائف علوم القرآن بين المفسرين  20

 .30والأصوليين: 
للأمانة العلمية أن الكتاب في الأصل  21

نقد الأدبي في أطروحة دكتوراه بعنوان ملامح ال
التفسير القرآني، وحينما طبعها كتابا جاءت 
بعنوان: تحليل الخطاب التفسيري عند المحدثين، 
فلم يفهم من عنوان الكتاب الجديد الملمح 
الأدبي والنقدي في تفسير القرآن الكريم، بل 

 صار دالا على جزء من ذلك.

القرآني، ثم دراسة النظرية البنيوية، 
ويسميها الاتجاه البنيوي، ولاسيما 

سة الدكتور محمود البستاني في درا
التفسير البنائي، وكذلك دراسة الاتجاه 
الاجتماعي، عبر محاولتي محمد رشيد 
رضا في تفسيره المنار، ومحمد حسين 
فضل الله في تفسيره من وحي القرآن، 
ومر بالاتجاه البلاغي في تجربة الدكتور 
عائشة عبد الرحمن في كتابها الإعجاز 

سامرائي في كتابه البياني، وفاضل ال
 التعبير القرآني، ولمسات بيانية.

وقد يدرك الدكتور حميد قاسم هجر    
جزئية تأثير النقد الأدبي في التفسير 
القرآني، وليس كلية التأثير، فيقول: 
))وآثر البحث على أن تكون دراسته 
للاتجاهات النقديةوليس للمناهج 
النقدية؛ لأنه في حقيقة الأمر لا يوجد 

ك تفسير قرآني قد اعتمد المنهج هنا
 .22النقدي كليا بحذافيره((

                                                           
تحليل الخطاب التفسيري عند المحدثين  22

 .16هاته، د. حميد قاسم هجر: منطلقاته واتجا



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

283 
 

ومن الدراسات النظرية التي وصفت    
التنافذ بين اللغة وغيرها من العلوم عند 
تفسير النص القرآني، الدراسات التي 
وصفت الاتجاه العلمي في التفسير، 
وهي دراسات كثيرة أذكر منها بحثا 

شره للدكتور عبد الأمير كاظم زاهد ن
في كتابه )مقدمات منهجية في تفسير 
النص القرآني(، وجاء بعنوان: الاتجاه 
العلمي في تفسير القرآن الكريم قراءة في 
المنهج. فبدأ بتعريف التفسير العلمي 
قائلا: ))اتجاه يتناول النص القرآني من 
خلال منظور المكتشف العلمي 

. ثم 23التجريبي أو يرده إلى أصل قرآني((
ء العلماء بين موافق، سجل آرا

ومعترض، وواضع شروط في قبوله، 
منعرجا نحو نشأة هذا التفسير، 
وتطوراته، وبيان أدلة كل فريق موافق أو 

 معارض.

 مداليل البينية في التفاسير:
                                                           

مقدمات منهجية في تفسير النص القرآني،  23
 .29دكتور عبد الأمير كاظم زاهد: 

تعريف التفسير. جاءت تعريفات  -1
التفسير القرآني عند بعضهم تدل في 
طياتها على بينية النص القرآني، وبينية 

ه بامتياز، إذ تصرح بتعدد علومه، تفسير 
 وبتعدد هوية تفسيره أيضا.

فجاء تعريف التفسير عند الزركشي    
هـ : ))علم يعرف به فهم  794ت

كتاب الله تعالى المنزل على نبيه محمد 
ص وبيان معانيه، واستخراج أحكامه، 

 .24وحكمه((
ومنه تعريف السيد الطباطبائي:    

يات ))التفسير هو بيان معاني الآ
القرآنية والكشف عن مقاصدها 

. فيعبر الطباطبائي عن 25ومداليلها((
تلك العلوم المكتنزة في القرآن الكريم 
بأنها مداليل، ومقاصد، يجري النظر 
إليها ، دون ذكر المعطى اللغوي، 

                                                           
 . 33/ 1البرهان في علوم القرآن، الزركشي:  24
الميزان في تفسير القرآن، السيد محمد حسين  25

 .5/ 1الطباطبائي: 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

284 
 

وحصر عملية التفسير به، كما جرى 
 عند أبي حيان مثلا.

وقد تبع السيد صدر القبنجي رأي    
الطباطبائي، ثم صرح بخفة عن السيد 

شمول التفسير بعض العلوم الأخرى نحو 
الفقه، وعلم العقائد، وعلم اللغة، يكاد 
يقترب من أصحاب المحور الثاني الذين 
يصرحون ببينية التفسير، قائلا: 
))ويقصد به العلم الذي يعني ببحث 
معاني الآيات القرآنية ودلالاتها، بيد أن 

سير لم يقفوا عند المشتغلين بعلم التف
حدود معاني الآيات القرآنية ودلالاتها، 
وإنما تناولوا بطبيعة دراساتهم القرآنية 
الإعجاز القرآني، وأسباب النزول، 
والقصص القرآني، والناسخ والمنسوخ، 
والمحكم والمتشابه، وآيات الأحكام 
الشرعية، والقراءات القرآنية، والعقائد 

في القرآنية الكلمات الغريبة 
 .26القرآن...((

                                                           
 .45مقدمات في علم التفسير:  26

طبيعة القرآن الكريم، تسمح طبيعة  -2
القرآن الكريم المملوء بالجواهر العلمية 
المتنوعة، أن نفتش عن تلك الأسرار 
القرآنية، لكونه الكتاب التاريخي، 
والاجتماعي، والنفسي، والإرشادي، 
والفقهي، والاجتماعي، والسياسي، 
والفكري، فنحتاج إلى تفسير يتعامل مع 

رآن الكريم بلحاظين، الأول كونه الق
نصا، فهم أسراره اللغوية، والبيانية، 
للغرض الإعجازي، وتسيير حياة الأمة 
الإسلامية، والآخر كونه خطابا تتكدس 
فيه الرؤى العقلية، والفكرية، والعلمية، 
تنطلق من حياة الألفاظ فيه نحو 
التكوين العقلي، وهذا ما يؤكده صدر 

ي بقوله: ))فالكلام فيه المتألهين الشيراز 
إما متعلق بترجمة ألفاظ هذا القول، أو 

 .27متعلق بمعانيه العقلية((
هـ أن القرآن 716وقد بين الطوفي ت    

يشتمل على قسمين من العلوم الأول 
العلوم اللفظية، وهي: علم الغريب، 

                                                           
 .9/ 1تفسير القرآن الكريم:  27



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

285 
 

والتصريف، والإعراب، والقراءات 
 القرآنية، والقسم الآخر العلوم المعنوية،

وهي: الوجودي المتعلق بالموجودات من 
السماء، والأرض، والنار، والهواء، 
ويسمونه علم الحكمة عند الفلاسفة، 
وعلم أصول الدين، والعلم التاريخي، 
وعلم الوعظ، وعلم وعلم التناسخ 
والمنسوخ، وعلم أصول الفقه، وعلم 

 .28الفقه، وعلم المعاني والبديع
ق ثم هنالك حقيقة صادمة تتعل   

بمشروعية قدسية النص العظيم، على 
وفق مسايرته للبحث العلمي، فهما في 
حالة تسابق، وتحد، أيهما سينتصر، 
وليس من اللطف الإلهي أن ينتصر 
الخطاب العلمي عليه، فاستوجب 
التفتيش عن مداليل علمية من النص 
القرآني، تجيب عن أبرز الأسئلة العلمية 

حتى يتم التجريبة التي يقدمها العلم، 
دفع ذلك التعارض عبر الخطاب القرآني 

                                                           
ينظر: الأكسير في علم التفسير، سليمان  28

 .52 -48عبد القوي بن عبد الكريم الطوفي: 

))وهذا الخطاب الشامل يقتضي أن 
تستوعب مبانيه وآياته بالضرورة كل 
تطورات العقل الإنساني وإنجازاته 
العلمية والفلسفية. وبخلاف هذا فإن 
النص إذا تخطته حقيقة عقلية أو علمية 
تجريبية أو تقاطعت معه انتفى أن يكون 

 يأتيه الباطل من بين نصا معصوما لا
يديه ولا من خلفه، وانتفى كونه نصا 
مطلقا يستهدف الهداية والرشاد 

 .29للإنسان مطلقا((
طبيعة التفسير، وظهور التطورات  -3

العقدية، والعلمية، وبعض الحركات 
الفكرية، وهذا ما يشير إليه السيد 
الطباطبائي؛ إذ سرد لنا باختصار حجم 

دثت في العقل التطورات الفكرية التي ح
العربي بعد عصر النبوة، والأئمة عليهم 
السلام، التي لم تحتج غير التفسير 
اللغوي البسيط، عن طريق البيان 
الأدبي، واللغوي للآيات، وبعض 

                                                           
مقدمات منهجية في تفسير النص القرآني:  29

15. 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

286 
 

أسباب النزول، وتفسير القرآن بالقرآن، 
ثم استمر هذا المنهج التفسيري في عصر 
الصحابة والتابعين من المفسرين، ومنهم 

د، وقتادة، والشعبي، والسدي، مجاه
وابن أبي ليلى، مع اللجوء إلى التفسير 
المأثور، ثم شيوع البحث الكلامي في 
زمن الخلفاء، وانتقال علم الفلسفة إلى 
العرب في زمن الأمويين، وتطورها في 
زمن العباسيين، ثم ظهور التصوف 

بوصفه طريقا عباديا، وفلسفيا، ومعرفيا،  
ظاهر من الفقهاء، وتصادمه مع أهل ال

وأصحاب التعبد المحض بالسطح الديني 
، فتشجع تلك المغالبة 30من العامة

ىالفكرية، والعقلية على ارتداء ثوب 
تفسيري للقرآن الكريم مختلف عن ثوبه 
الشكلي، البسيط، المنعتق من الأوجه 
النحوية، والبيان الصرفي، مستندا ذلك 
التوجه التفسيري على الحديث النبوي 

لشريف، الذي مفاده للقرآن ظهر ا

                                                           
 .7/ 1الميزان في تفسير القرآن:  30

وبطن، وللبطن بطن إلى سبعة أبطن، 
 أو سبعين بطنا.

تجارب المفسرين الشاملة. ليس  -4
أدل من تجربة تفسير الميزان تجربة، فقد 
جعل تفسيره ذاكرة بينية بين الفينة 
والفينة، مركزا النظر في تفسير القرآن 
لغويا، ثم مجيلا النظر في المساحات 

لأخرى ، وقد يشهد بذلك البينية ا
بقوله: ))ثم وضعنا في ذيل البيانات 
متفرقات من أبحاث روائية نورد ما تيسر 
لنا إيرادهمن الروايات المنقولة عن النبي 
ص وأئمة أهل البيت سلام الله عليهم 
أجمعين.... ثم وضعنا أبحاثا مختلفة، 
فلسفية، وعلمية، وتاريخية، واجتماعية، 

تيسر لنا من وأخلاقية، حسب ما 
البحث، وقد آثرنا في كل بحث قصر 
الكلام على المقدمات المسانخة له، من 

 .31غير تعد عن طور البحث((
انفتاح بوتقة التفسير، وتأسيس  -5

اتجاهات تفسيرية، علمية غير لغوية 
                                                           

 .14/ 1الميزان في تفسير القرآن:  31



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

287 
 

مستقلة، ومنها التفسير الفلسفي، 
والتفسير العرفاني، والتفسير العلمي، 

تفسير الفقهي، والتفسير الاجتماعي، وال
هذه المحاولات الأحادية التوجه، تدل 
على انفتاح النص القرآني، وحاجتنا 
الماسة إلى انفراج مفهومه، وتجاوز النظر 
الناقد لتلك المحاولات، فقد ينهال 
الفقهاء على الصوفية لانهم يرمزون 
 النص القرآني، وعلى المحاولات الأخرى.

ر، مشروطية الثقافة العالية في المفس -6
أو ما تسمى مؤهلات المفسر في علوم 
القرآن، فلا يقدم الفقيه على تفسير 
النص القرآني الا وهو مزود بمحصول 
عال من اللغة، والبلاغة، والفقه، وعلوم 

 القرآن، وبعض الاشتراطات الأخر.
شحذ الهمم التفسيرية من قبل  -7

المنظومة القرآنية نفسها، والمنظومة 
نبي ص وأهل الروائية الصادرة من ال

البيت عليهم السلام، إذ يضع القرآن 
مسلكا تفسيريا بينيا واضحا حينما 
يحفز على تأويله، ويحدده بأنه قد 

اختص به أولو الألباب لا غير ))وما 
يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم 
يقولون آمنا به((، ويأتي في السياق 
نفسه الخطاب النبوي، وخطاب أهل 

رآن ظهر وبطن، وللبطن البيت للق
بطن، ومنها القرآن حمال ذو وجوه، في 
مقولة الإمام علي عليه السلام لابن 
عباس حينما أرسله للمحاججة، لا 
تخاصمهم في القرآن فإنه حمال ذو 

 وجوه.
 تحصيل المفاهيم البينية

أضع مناقشة للمفاهيم الأساسية في    
بيني، على وفق دعم التأسيس للتفسير ال

 الآتي: 
إعادة النظر في تعريف التفسير  

القرآني. أي وضع تعريف اصطلاحي  
كلي بعيدا عن حصره في زاوية اللغة، 
وعلومها، فضلا عن تجنبيه مبدأ التفسير 
بالرأي المذموم شرعا، )علم يتوسل فهم 
النص القرآني على وفق مؤهلات لغوية، 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

288 
 

ة(. ومعرفية متعددة، ليكون ممارسة بيني
 أو مما يقرب من هذا الفهم.

نعلن عن حاجتنا إلى أجراء  
تفسيري جديد، يلم بعلوم القرآن الكريم 
المتواجدة فيه، وبيان جدواها، وأثرها، 
وهذه تحتاج إلى جهد مؤسساتي ربما، 
وفريق علمي متخصص، مشهور 
بالتقوى والورع، والتحصيل الديني، 
يرجع إليه المفسر، كلما دعت إليه 

 ة.الحاج
ويتم النظر في هذا الناتج التفسيري    

للنص القرآني بلحاظين، الأول كمية 
قيمة النص من المعاني، والمصاديق، 
والمداليل، تقدر اللغة على كشفها، بعد 
الإجراء التفسيري لها، وتكاد تكون 
مداليل عبادية، أو اجتماعية، أو 
فلسفية، أو علمية من جهة الطب، 

غير ذلك مما يأتي والعلوم الطبيعية، و 
بضوابط. ثم اللحاظ الآخر المفسر 

 المتخصص لغويا، وعلميا. 

إعادة النظر في شروط المفسر التي  
لا تتجاوز الحاجة الشكلية، فقد أهمل 
المعنيون الجانب المعرفي، والعلمي، 
متبعين ما ذكره الراغب الأصفهاني ت 

هـ من مؤهلات المفسر، فتجاوزوا 502
ه، واكتفوا بـ: معرفة المنحى البيني في

الألفاظ، وعلم الاشتقاق، والقراءات 
القرآنية، والنحو، وعلم الأخبار والآثار، 
وعلم السنن، وعلم أصول الفقه، وعلم 

  .32الفقه، وعلم الكلام، وعلم الموهبة
ولو أن الرؤية البينية متضحة في هذه    

الشروط التي وضعها الراغب ، وأكدها 
التصريح أكثر ،  السيوطي، ولكن نحتاج

وأدق، وأوسع، مع أن بعض العلماء 
الشيعة، لا يرتضي اشتراط التحصيل 
الفقهي، والأصولي، والكلامي في 
التفسير، ومنهم الشيخ جعفر 
السبحاني، ويرى ذلك من الكمال، 
وليس من الأسس المهمة، بقوله: 

                                                           
المناهج التفسيرية في علوم القرآن، ينظر:  32

 . 22 -21الشيخ جعفر السبحاني: 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

289 
 

))ولكن الذي يؤخذ على الراغب 
الاصفهاني هو أن بعض ما عدَّه من 

وط التفسير يعد من كمال علم شر 
التفسير، كالعلم بأصول الفقه، وعلم 
الكلام، فإن تفسير الكتاب العزيز لا 
يتوقف على ذينك العلمين على ما فيها 
من المباحث التي لا تمت الى الكتاب 

 .33بصلة((
وليت الأمر يتوقف عند علم الفقه،    

وعلم الكلام، وعلم أصول الفقه. إذ 
ر السبحاني إلى يذهب الشيخ جعف

الاستغناء عن مباحث علم أصول الفقه 
في القرآن عند وجود أدنى معرفة به من 
قبيل العام والخاص، والمطلق والمقيد، 

. بل 34والمجمل والمبين، وغير ذلك
تعدى الأمر ذلك إلى المعرفة 
الاجتماعية، والمعرفة الفلسفية، والمعرفة 

لأدبية الطبية، والمعرفة الطبيعية، والمعرفة ا

                                                           
 . 23المناهج التفسيرية في علوم القرآن:  33
ينظر: المناهج التفسيرية في علوم القرآن:  34

24. 

بحسب مناهج النقد الحديث، وغير 
 ذلك من المعارف. 

إعادة تصنيف الفهم القرآني،  
القائم على ثنائية التفسير والتأويل، 
والاعتراف بجزئية ثالثة، وهي البينية، فإذ 
أردنا تصنيف الفهم، يكون هذا تفسير 
عباري، وهذا تفسير بيني، وهذا تأويل، 

طب به يختص التفسير العباري بما يخا
العوام، ويدل التفسير البيني على فهم 
النص القرآني فهما معمقا منطلقا من 
المعارف التي لها مصاديق قرآنية. ويختص 
التأويل بكشف الإشارات، واللطائف، 
والحقائق التي وردت في كلام الإمام 
الحسين عليه السلام حينما صنف 
القرآن الى اربع طبقات: العبارة للعوام، 

ة للخواص، واللطائف للأولياء، والاشار 
 .35والحقائق للأنبياء

ويجب الالتفات إلى مسألة مهمة في   
هذا الموضع تتعلق بالتعالق، وعدمه بين 

                                                           
ينظر: مفاتيح فهم القرآن، السيد كمال  35

 . 92الحيدري، تقرير السيد رضا الغرابي: 



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

290 
 

التأويل، والإجراء البيني، فالتأويل قد 
يكون للآيات المتشابهة حصرا، ويكون 
في المعاني اللغوية ربما، بينما التفسير 

أساس البعد  البيني ممارسة تفسيرية على
العلمي، ومنه تفسير أهل الكيمياء 
لقوله تعالى ))أنزل من السماء ماء(( 
الى قوله ))فأما الزبد فيذهب جفاء، 
وأما ما ينفع الناس فيمكث في 
الأرض((، فيكون المعنى عندهم أن 
الغثاء إذا ما خالط المعادن المختلطة 
سال عليها بحسب طبعه، فيميز النافع 

المزاج الزبدي، الذي  منها ويفصله عن
 .36لا فائدة منه

إجراء الحذف والإضافة في المجال  
التفسيري، فحين اللجوء إلى المحاولة 
البينية ينبغي حذف بعض المواد المكررة، 
والمذكورة في التفاسير السابقة من قبيل 
الإكثار من المعاني اللغوية، والنحوية، 
وبعض القراءات، والروايات التي تنعت 

إسرائيلية، أو غير دقيقة، واجتناب  بأنها
                                                           

 .52سير: ينظر : الإكسير في علم التف 36

التفصيل في آيات الأحكام، والاعتدال 
، فما ورد في 37في التعامل مع الروايات

تراث المفسرين يكفي، وينبغي في 
 الوقت نفسه إضافة السمة البينية.

يجب أن نأخذ بالحسبان، أن  
التفسير البيني لا يعني القفز عن مواد 

والتراكيب، بل القرآن الكريم اللفظية، 
تكون مفاتيح له، شأنها شأن التفسير، 
والتأويل، وإلا دخل في باب التفسير 

 بالرأي، وفي باب التفسير الاجتهادي.

من المؤكد أنه يفيد من السياق  
الثقافي بصورة أوفر من السياقات 
الأخرى، لأنه يعاصر تطورات الثقافة في 
الحياة، ويكون مدلول السياق الثقافي  

يمت إلى المعارف بصلة؛ ليكون كل ما 
 إطارا مرجعيا لتحيين النص القرآني.

                                                           
ينظر: تطورات مناهج التفسير القرآني في  37

القرن الأخير رصد تاريخي مقارن، موسى 
، بحث 29 -24/ 1أمان الله فريد: -الصدر

منشور ضمن كتاب دراسات قرآنية، القسم 
 -الأول، مركز الغدير للدراسات والنشر، بيروت

 م.2007 -هـ1428، 1لبنان، ط



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

291 
 

الوظيفة من هذا التفسير إثبات  
إعجازية القرآن الكريم، ودفع التناقض 
عنه، ولاسيما في بعض الآيات، التي 
تحمل مدلولات ولادة أكثر منها جامدة 
بحسب تطورات العصر الحديث، 

الى والعلم، والتكنولوجيا، ومنها قوله تع
)ويعلم ما في الأرحام(، إذ يقر التفسير 
العباري أنه يعلم أذكرا كان أم أنثى، 
ومع تطور الطب صار الأمر في مقدور 
الإنسان معرفته بعد الشهر الثالث، 

 فيأتي التفسير غير ذلك.
 نتائج البحث:

فكرة البينية في التفسير القرآني  
سببها بينية النص القرآني نفسه، وتحاقل 
محتواه، وشموله الكون كله، فيحتاج إلى 
قوى موازية لاكتشاف مكنوناته، ولا 
يكفي في ذلك المنحى الأحادي في 
فهمه، والتجزيء لمحتوياته، فقد بان 
قصورها، بل يجب التعامل معه أكثر 
من أنه نص، بل هو خطاب، يحتاج أن 

 نفهمه بمسايرة ألفاظه، وتراكيبه.

سيري يمكن النظر إلى الخطاب التف 
على أنه محاولة بينية بامتياز، وأعني 
بالخطاب التفسيري، المحاولات 
التفسيرية الأحادية، التي انطلقت من 
مجرى واحد، فبعضها بلاغي، وبعضها 
بنائي، وبعضها اجتماعي، وبعضها 
إشاري، وبعضها فلسفي، وبعضها 
أدبي، وبعضها عقدي، وهكذا مما يدل 

حوجنا دلالة بينية في مجموعها، فما أ
إلى تفسير محاولة تفسيرية تتناول تلك 

 التخصصات في ميدان تفسيري واحد.

حوى التراث التفسيري محاولات  
بينية واضحة، ولكنها غير مكتملة، 
وغير شاملة للعلوم كلها، بدأت تقريبا 
عند تفسير التبيان للشيخ الطوسي، 
ومجمع البيان للشيخ الطبرسي، وبدأت 

الحديث،  تتطور وصولا إلى العصر
فأخذت فكرة البينية بالتأسيس، 
والظهور، والبروز، والتطور، ولكنا لم 
نجد محاولة تامة، واضحة، مشبعة 

 بالتفسير البيني.



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

292 
 

قام التلاقح بين التفسير القرآني  
والعلوم الأخر على شكل صورة جزئية، 
وليس كلية، بمعنى أن التفسير تحاقل، 
وتلاقح باستدعاء بعض من مقولات  

لم، فأخذ بعضا قليلا من النقد كل ع
الأدبي، وبعضا قليلا من علم 
الاجتماع، وبعضا قليلا من اللسانيات 
الحديثة، وبعضا قليلا علم البنيوية، 
وهكذا بحسب الحاجة، والتوجه، فلم 
نجد محاولة تفسيرية كلية، قامت على 
تفسير القرآن الكريم بالممازجة بين اللغة 

 والعلوم الأخرى.

تفسير القرآني عملية بينية عملية ال 
تتنافذ فيها عدد من العلوم، اللغة 
بمفهومها الموسع من جهة المعجم، 
والصرف، والصوت، والنحو، ثم تأتي 
مع اللغة علوم أخرى: علوم القرآن، 
وعلم الأصول، وعلم الفقه، وعلم 
الاجتماع، وعلم الأدب، وعلم الطب، 
 وعلوم الطبيعة الأخرى، وعلم الفلسفة.

ع التفسير البيني في العصر شا  
بصورة أتم منها في التراث التفسيري، إذ 
كان عبارة عن معتقدات فكرية تنتمي 
إلى علم الكلام، والفقه، بينما في 
العصر الحديث حدث تطور في 
مصاديقه، وله مجالات أوسع، يدخل 
في باب المجتمع، وباب العلم الطبيعي، 

 وغير ذلك.
 مصادر البحث

علم التفسير، سليمان الأكسير في  
عبد القوي بن عبد الكريم الطوفي، 
تحقيق: الدكتور عبد القادر حسين، 

مصر، د.ت،  -مكتبة الآداب، القاهرة
 د.ط.
البرهان في علوم القرآن، تأليف  

بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، 
، تحقيق: محمد أبو 1هـ، ط794ت: 

الفضل إبراهيم، الناشر: دار إحياء 
ث الكتب العربية، عيسى البابي الترا

مصر،  -الحلبي وشركاه، القاهرة
 م.1957 -هـ 1376



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

293 
 

تحليل الخطاب التفسيري عند  
المحدثين منطلقاته واتجاهاته، دحميد 
قاسم هجر، منشورات ضفاف، 

 م.2015، 1لبنان، ط -بيروت
تطورات مناهج التفسير القرآني في  

القرن الأخير رصد تاريخي مقارن، 
أمان الله فريد، بحث  -رموسى الصد

منشور ضمن كتاب دراسات قرآنية، 
القسم الأول، مركز الغدير للدراسات 

، 1لبنان، ط -والنشر، بيروت
 م.2007 -هـ1428
تفسير البحر المحيط، ابو حيان  

الأندلسي، تحقيق الشيخ عادل أحمد 
عبد الموجود، والشيخ علي محمد 
معوض، واخرون، دار الكتب العلمية، 

 -هـ1413، 1لبنان، ط -بيروت
 م.1993
تفسير القرآن الكريم، صدر  

المتألهين الشيرازي، تحقيق: الشيخ محمد 
شمس الدين، دار التعارف للمطبوعات، 

 -م، بيروت1998 -هـ1419، 2ط
 لبنان.

التفكير البيني أسسه النظرية وأثره  
في دراسة اللغة العربية وآدابها، الدكتور 

لناشر: مركز صالح بن الهادي رمضان ، ا
دراسات اللغة العربية وآدابها، جامعة 
الإمام محمد بن سعود الإسلامية، 

 د.ت، د.ط.
الدراسات البينية وتحديات  

الابتكار، سعد بن عبد الرحمن البازعي، 
بحث منشور في مجلة جامعة الملك 

 -هـ1434، الآداب، 25سعود، مجلد 
 م.2013

دراسات في التفسير والمفسرون،  
عبد القهار داود العاني، مطبعة الدكتور 

 م.19787، 1اسد بغداد، ط
اللسانيات البينية، الدكتور خالد  

حوير الشمس، مركز الكتاب 
، 1الأردن، ط -الأكاديمي، عمان

 م.2022
مجمع البيان في تفسير القرآن، أبو  

علي الفضل بن الحسن الطبرسي. دار 
لبنان، دار الكتاب  –القارئ، بيروت 
، 1العراق، ط -دالعربي، بغدا

 م، 2009 -هـ1430



  2022لسنة ( 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

294 
 

مفاتيح فهم القرآن، السيد كمال  
الحيدري، تقرير السيد رضا الغرابي. 
مؤسسة الهدى للطباعة والنشر ، 

 -هـ1434، 1لبنان، ط -بيروت
 م.2013
مقدمات في علم التفسير، السيد  

صدر الدين القبنجي، مؤسسة إحياء 
 هـ.1427، 1التراث الشيعي، ط

ة في تفسير النص مقدمات منهجي 
القرآني، دكتور عبد الأمير كاظم زاهد، 

العراق،  -دار الضياء للطباعة، النجف
 م.2008 -هـ1429، 1ط

المناهج التفسيرية في علوم القرآن،  
الشيخ جعفر السبحاني، مؤسسة الإمام 

 .4قم، ط -الصادق، ايران
مناهج المتكلمين في فهم النص  

 القرآني، الدكتور ستار جبر حمود
الأعرجي، منشورات بيت الحكمة، 

 م.2008العراق،  –بغداد 
منهج التفسير التحليلي للنص  

القرآني، سورة النصر أنموذجا، طبعة دار 
 -هـ1439، 1الوقف السني، ط

 م.2009

الميزان في تفسير القرآن، السيد  
محمد حسين الطباطبائي، دار الأمير 

، 1للطباعة والنشر والتوزيع، ط
 لبنان. -، بيروتم2010 -هـ1431
وظائف علوم القرآن بين المفسرين  

والأصوليين، الدكتور فاضل مدب 
 -متعب منشورات بيت الحكمة، بغداد

 م.2012، 1العراق، ط


