
  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  1 
 

 

 التأويلية الاعتباطية في المشروع الأدونيسي لفهم النصِّ القرآني

 م.د باسم عبد الحسين راهي الحسناوي
 الكلية التربوية المفتوحة/فرع النجف

 07715701573رقم الهاتف: 
 aaalnajafy@yahoo.comالايميل:

 الملخص:

ليس أدونيس فقط، بل يشاركه في النظر 
إلى القرآن بصفته نصاً أدبياً فحسب، 

التأويلية جمهرةٌ من أصحاب المشاريع 
المعاصرة، ومن الطبيعي أننا لا ننكر أن 
السمة الأدبية في أعلى تجلياتها ثابتةٌ 
للقرآن، لكن أدبية القرآن تختلف من نواحٍ 
عديدةٍ عن أدبية النص الشعري وسائر 
النصوص الأدبية التي غايتها إمتاع القارئ 
بالصور الفنية، والتعبيرات المجازية، 

المحسنات والفضاءات الرمزية، و 
البلاغية..إلخ، بحيث تكون طاقتها 
العاطفية والخيالية عاليةً جداً، وتنتهي 
مهمَّتها عند هذا الحدّ، أما القرآن، فهو 
بصفته كتاباً إلهياً، فإنه إذ يتجمَّل بأبهى 
مظهرٍ أدبي، لا يضحِّي بحكمة العقل من 
أجل التأثير العاطفي في القارئ، كما إنه 

يا  على سساب لا يهيم بأودية الخ

الحقائق والواقعيات كما يفعل النص 
الشعري مثلًا، لأنه كتاب عقيدة وتشريع، 
على أساسهما ترتسم معالم الرؤية الكونية 
والنظام الحياتي الفردي والاجتماعي 
للإنسان المسلم، من هنا فإن التأويليين 
الحداثيين، ومنهم أدونيس بالطبع، ارتكبوا 

إلى القرآن من  خطأً فاسشاً إذ نظروا
الزاوية الأدبية فقط، فرأوا أنَّ السمات 
العامة للنصِّ القرآني لا تختلف في شيءٍ 
عن السمات العامة لأيِّ نصٍّ أدبيٍّ 
بشري، وبذلك يكون من المناسب تطبيق 
المنهجيات التأويلية الحداثية المعدة لدراسة 
وتحليل النص الأدبي البشري على النصِّ 

 واضح. القرآني كما هو

Abstract 

Not only Adonis but also 

a group of contemporary 

interpreting projects 

shares the interpretation 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  2 
 

of the Quran as a literary 

text only. Naturally, we 

do not deny that the 

literary features are fixed 

to Quran in its best 

manifestations. However, 

the literature of the Quran 

differs in many respects 

from the literary text of 

the poetic and other 

literary texts whose mere 

purpose is to delight the 

reader with artistic 

images, figurative 

expressions, symbolic 

spaces, rhetorical devices, 

etc. The emotional and 

imaginative energy of 

such texts is very high, 

where its functions end at 

this point. As for Quran, 

it is a divine book, as it is 

adorned with the finest 

literary appearance. It 

does not sacrifice logic 

for the emotional impact 

on the reader, just as it 

does not care about 

imagination at the 

expense of facts and 

realities, as the poetic text 

does, for example. This is 

because Quran is a book 

of doctrine and 

legislation, based on 

which the features of the 

cosmic vision and the 

individual and social life 

system of the Muslim 

man are drawn. Hence, 

the modernist interpreters, 

among whom is  Adonis, 

made a grave mistake as 

they looked at Quran 

from only a literary angle, 

believing that the general 

features of the Quranic 

text do not differ in 

anything from the general 

features of any human 

literary text. Therefore, it 

would be appropriate to 

apply the modernist 

hermeneutical 

methodologies designed 

to study and analyze the 

human literary text in the 

Quranic text, as is 

evident. 

    

 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  3 
 

 تقديم 

البحث خطوةً لا بأس بها في يمثل هذا 
طريق تعميق المعالجات النقدية للمشاريع 
التأويلية الحداثية التي قاربت القرآن الكريم 
على المستوى النظري، وهو المستوى الأهمّ 
بالطبع، إذ عليه تبتني النتائج التي يمكن أن 
يقا  عنها إنها تعرض الدلالة القرآنية 

ي، انحيازاً لخطر الابتعاد عن المراد الإله
لمنظومات فلسفية وسقوقية وقانونية 
تأسست على الرؤية الوضعية التي لا تقيم 
وزناً للمنظومة الوجودية والحقوقية والقانونية 
الدينية، ومن الواضح أن الفكر الديني 
المعاصر بحاجةٍ ماسةٍ إلى أن يخوض جدلاً 
معمقاً مع هذه الرؤى والتنظيرات، من 

ها من العناصر أجل تمحيصها وتخليص
السلبية التي لا تنسجم مع المناهج 
التفسيرية المعيارية، وصولًا إلى صياغة 
تأويلية سداثية خاصة بلغة النص القرآني، 
ومن المناسب أن نشير إلى أن قسمة 
البحث جاءت على مقدمة وتمهيد وثلاثة 

 مباسث وخاتمة، كالآتي:

ثنا فيه سديثاً تمهيدياً عاماً   التمهيد: تحدَّ
عن الاتجاه التأويلي الحديث الذي يتعامل 

مع النص القرآني تعاملًا اعتباطياً لا يختلف 
 عن تعامله الاعتباطي مع النص الأدبي.

المبحث الأو : دار الحديث فيه عن  
القاسم المشترك بين التأويلية القرآنية 
والتأويلية الأدبية في المشاريع التأويلية 

 الحديثة.

دار الحديث فيه عن المبحث الثاني:  
 شعرية النص القرآني في منظار أدونيس.

المبحث الثالث: كان مدار الحديث في 
هذا المبحث عن اعتباطية الدلالة بناءً على 

 النظرة الأدونيسية للقرآن.

الخاتمة: تمَّ استعراض أهمّ نتائج البحث 
 فيها.

ونستغلّ هذه الفرصة لتوجيه الدعوة إلى 
الكرام، للخوض في  زملائنا من الباسثين

غمار هذا النمط من الدراسات التي 
تتصدر المشهد الثقافي اليوم، لكونها ذات 
تأثير مباشر على القناعات الدينية لقطاع 
واسع من المثقفين الشباب، ومن الله 

 التوفيق. 

 

 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  4 
 

 التمهيد

القرآن نص لغوي، لا شكَّ في هذه 
الحقيقة التي يتمسك بها التأويليون 

، كلما أرادوا الحديث عن وجاهة الحداثيون
تطبيق المنهجيات التأويلية الحداثية على 
القرآن، لكن علينا أن نقو  في هذا 
السياق، إن كون القرآن نصاً لغوياً، لا 
يستلزم منا بالضرورة القبو  بتلك النتيجة 
التي لا يصحّ ترتيبها منطقياً على تلك 
المقدمة، إذ ما العلاقة بين كون القرآن 

صاً لغوياً، وبين ضرورة تطبيق تلك ن
المنهجيات التأويلية على القرآن، أليس من 
الصحيح أن تلك المنهجيات التأويلية 
تعتمد مجموعة من الأسس والمرتكزات التي 
لا يمكن التسليم بها في سياق تأويل 
القرآن، من ذلك مثلًا مقولة )موت 
المؤلف(، تلك المقولة التي تفضي بالضرورة 

ريد القرآن من المصدرية الإلهية، كما إلى تج
انها تقضي على إمكانية الحديث عن أية 
دلالات قصدية في القرآن، ومن تلك 
الأسس أيضاً، القو  بالبعد الرمزي للغة 
القرآنية، وهو ما يفتح المجا  واسعاً أمام 
القراءات العبثية للنص القرآني، تماماً كما 

للنص  يحصل في مجا  القراءات الحداثية

الشعري، إذ هي قراءات لا علاقة لها 
بمقصدية المؤلف، كما لا علاقة لها 
بالدلالات القصدية التي تتضمنها 
المفردات والتراكيب، فالنص الشعري في 
نظرهم عبارة عن كتلة مجازية استعارية 
رمزية منفتحة على تأويلات اعتباطية 
لانهائية متضاربة ومتناقضة بحسب 

للقراء، إلى غير ذلك من  الأسكام المسبقة
الأسس التي لو تم التسليم بها لكانت 
النتيجة هي القضاء على القرآن بصفته  
كتاب هداية يتضمن عقائد محددة مرادة 
لله قطعاً، وتشريعات هي المنظومة 
الأخلاقية والقانونية التي أراد الله من الناس 
اتباعها والعمل بموجها بصفتهم مؤمنين 

 بهذا القرآن.

في هذا البحث المختصر، نريد أن نتحدث 
عن أدونيس ليس من منطلق أنه شاعر، 
بل من منطلق أنه باسث ومفكر، لنعرف 
ما هي الزاوية التي نظر من خلالها إلى 
النص القرآني، بوصفه أسد المفكرين الذين 
يتبنون تلك المنهجيات التأويلية الحداثية، 
ويدعون إلى تطبيقها في سياق دراسة 

ص وتحليله، لنعرف ما هي نقاط الن
الضعف، وما هي نقاط القوة في وجهات 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  5 
 

نظره سو  النص القرآني، علماً أن هذه 
النظرة الأدونيسية، ليست نظرة خاصة 
بأدونيس على وجه التحديد، بل هي نظرة 
تكاد تكون عامة لأغلب المفكرين 
الحداثيين المشتغلين في الدراسات الأدبية 

ة، كالدكتور نصر سامد والتأويلية المعاصر 
أبي زيد، والدكتور عبد الكريم سروش، 
والشيخ محمد مجتهد شبستري والدكتور 
محمد أرغون، فضلًا عن عدد كبير من 
أصحاب المشاريع الفكرية والتأويلية في 

 هذا السياق.     

 المبحث الأول

القاسم المشترك بين التأويلية القرآنية 
يع التأويلية والتأويلية الأدبية في المشار 

 الحديثة

غالباً ما يشار في الدراسات الحداثية 
للقرآن أو للشعر إلى القاسم المشترك بين 
النصوص الشعرية والنصِّ القرآنّي، كما أنَّ 
الدكتور علي أحمد سعيد )أدونيس( ألحَّ 
على هذه المسألة أكثر من غيره من كتّاب 
الحداثة، ستى أنه خصَّص كتاباً مستقلاً 

))النص القرآني وآفاق الكتابة((  أسماه
لبحث هذه المسألة، انطلاقاً من أنَّ زاوية 

النظر إلى معنى الشعر قد طرأ عليها ما 
يوسِّع من فضاءاتها بحيث تشمل، فضلاً 
عن الشعر الملتزم بالضوابط التقليدية 
والموروثة لكتابة الشعر، نصوصاً تتجاوز 

ه في العدَّ والإسصاء مما يتمُّ التعامل مع
السابق  بصفته النثرية فحسب، ولا يتمُّ 
الإلتفات إلى ما تتضمَّنه تلك النصوص 
من طاقةٍ شعريةٍ هائلة، فالشعرية أو 
))الشاعرية(( بتعبير الغذامي "تتولّى تمييز 
النصِّ الأدبّي عن )الرسالة(، وبمجرَّد أن 
يولد هذا النصّ، محمَّلًا بالشاعرية، يطير 

رسل، ويتمّ عز  معها بعيداً عن الم
)الرسالة( عن مرسلها، وتنقطع الرابطة 
بينهما، فيتحوَّ  القو  من عملٍ ملفوظٍ 
إلى عملٍ مكتوبٍ، ولا يصبح المرسل قادراً 
على تدعيم مقولته بحركاتٍ منه أو إشاراتٍ 
تكمل نواقصها، أو تنبِّه على مواطن 
التركيز فيها، وإنما تعتمد على  نفسها 

ياها مرسلها من عناصر وعلى ما حمَّله إ
شاعريةٍ قادرةٍ على إيجاد طاقتها )الإشارية( 
التي تنفذ إلى ذهن القارئ فتثير فيه أثرها 
الجمالّي، وتتحوَّ  الكلمة عندئذٍ إلى 
)إشارةٍ( لا لتد َّ على معنًى، وإنما لتثير في 
الذهن إشاراتٍ أخرى، وتجلب إلى داخلها 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  6 
 

اه صوراً لا يمكن سصرها، وهذا ما سمّ 
(. فإذا كان النص 1القرطاجنّي بالتخييل")

الأدبي عموماً، والنص الشعري خصوصاً، 
تنعدم فيه الصفة المرجعية أو الإسالية 
للإشارة اللغوية، فتعتكف اللغة على 

(، فإن 2نفسها، فلا تحيل إلا إلى ذاتها)
هذا يعني أن أي نصٍّ لغوي جنح به كاتبه 
ته صوب الاستخدام الأدبي، فإن إشارا

اللغوية لا بدَّ لها أن تفقد الصفة المرجعية 
أو الإسالية إلى معنًى خارجها، بوصف 
ذلك ضريبةً لا بدَّ من دفعها مقدماً قبل 
استخدام السمات الموجودة في النصوص 

 الأدبية.  
إنَّ القرآن نصٌّ لغويٌّ يستعمل أرقى سمات 
النصِّ الأدبّي، إلى سدِّ أنَّ الإعجاز انتقل 

عر إليه بلا منازعٍ، وما هو الإعجاز من الش
في القرآن، إنه إعجازٌ قائمٌ في قلب اللغة 
بالتأكيد، ولقد تفوَّق على الشعر نفسه 
بما اختزنه من طاقاتٍ بلاغيةٍ وأسلوبيةٍ 
نتجت عن تميُّزه الخاصِّ باستخدام 
أساليب المجاز من التشبيهات والإستعارات 

ذن والكنايات وما إلى ذلك، فالقرآن إ
يأتي في الذروة العالية من سلَّم النصوص 
الأدبية المكتوبة باللغة العربية، ولم يتفوَّق 

عليه ستى الآن نصٌّ أدبيٌّ آخر منذ نز   
ستى  الآن، فتكون النتيجة هي أننا يجب 
أن ننظر إلى لغته، بناءً على رأي التأويليين 
الحداثيين، على أنه مكتوبٌ بلغةٍ لا تحيل 

عنًى، بل تحيل إلى ذاتها فقط، بل إلى أيِّ م
إن الدكتور علي سرب يصرح علانيةً بأن 
القرآن" يحتمل الالتباس والتعارض بقدر ما 
هو منسوجٌ من الاستعارات 

 (.3والمجازات")

إن التركيز على البعد الأدبي للقرآن في 
تحديد صفة الإعجاز، لم يكن وليد الزمن 

سابق الحاضر، بل كان موجوداً في الزمن ال
أيضاً، وكانت له نتائج سلبية كارثية، إلا 
أنها لم تكن بالحدَّة التي عليها الآن، ولنا 
أن نقو  إن أولى تلك النتائج السلبية لهذه 
الرؤية في السابق تمثلت في تطبيق القواعد 
اللغوية النحوية والبلاغية المستخلصة عادةً 
من الشعر العربي على لغة القرآن، دون 

ما يميز طبيعة اللغة القرآنية عن  النظر إلى
لغة الشعر، خذ على سبيل المثا  بناءَ 
اللغة الشعرية، فإنه يعتمد بالدرجة 
الأساس على المجاز، بالفهم الشائع عنه في 
كتب البلاغة العرية التقليدية، ستى يكون 
الناتج من هذه العملية أن يكون أعذب 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  7 
 

الشعر أكذبه كما قيل بشكلٍ واضح، 
فسرون بتطبيق مقولات البلاغة فقام الم

الشعرية ذاتها على القرآن، وفي مقدمتها 
بالطبع مقولة المجاز، فإذا كان الشعر الجيد 
هو الشعر الكاذب، ولا يكون الشعر  
كاذباً إلا بسبب مجازية اللغة الشعرية، 
وقلنا معهم إن لغة القرآن مجازية أيضاً، 
ا بداهةَ أننا نطبق المقولات البلاغية ذاته
على الشعر والقرآن بلا فرق، فإن النتيجة 
لا بدَّ أن تكون أن القرآن لم يتفوق على 
الشعر، ولم يثبت إعجازه أمام بلغاء العرب 
إلا من خلا  تفعيله الأفضل لآلية المجاز، 
فتترتب نتيجة أخرى، وهي أن القرآن  
كالشعر لا يختلف في جنوسه نحو الخيا ، 

وهذه النتيجة   ومجانبة الحقائق الواقعية،
كارثيةٌ سقاً، إلا أن أسداً لم يكن يلتزم 
بلوازم ما تمَّ تأسيسه من قواعد تفسيرية 
خاطئة مما له علاقة بهذه القضية، كما ان 
أسداً لم يلتفت إلى تلك اللوازم من 
الأساس إلا في القليل النادر، أما في الزمن 
الحاضر، فمع انبثاق علوم اللسانيات 

رتب عليها من مدارس الحديثة، وما ت
واتجاهات ومذاهب أدبية اعتمدت 
بالدرجة الأساس مجموعة من المبادئ التي 

لا بدَّ أن يؤدي الالتزام بها إلى التضحية 
(، والاعتماد 4بالدلالة القصدية للنصّ)

على التأويلات الاعتباطية المتعددة التي 
يتبرَّع بها القراء المتعددون، من دون الالتزام 

تأويلية منضبطة وواضحة، وهي ما  بمعايير
دعت إليها المدارس التأويلية المعاصرة، لا 
سيما في هذا الطور الهرمنيوطيقي 

(، فإنه لا يمكن في سا  من 5الأخير)
الأسوا ، التسليم بصحة تطبيق 
المنهجيات التأويلية الخاصة بالنص 

(، لا سيما النص الشعري، على 6الأدبي)
طبيعة هذا النص القرآني، لاختلاف 

الأخير عن طبيعة الأو ، بداهةَ أن الغاية 
الرئيسة التي يريد تحقيقها النص الأدبي هي 
الإمتاع، لا بيان الحقائق الواقعية التي هي 
الغاية الرئيسة للنص القرآني، فإذا كان 
الإمتاع هو الغاية للنص الأدبي، فمن 
الطبيعي أن ينحاز للتركيبات المجازية 

ا هي القادرة على تحقيق تلك الخيالية، لأنه
الغاية ضمن الطاقة البشرية المحدودة، أما 
النص القرآني، فمع أنه يتمتع بأجمل مظهرٍ 
أدبي إلى سدِّ أنه شكل صدمة بلاغية 
لفصحاء العرب وبلغائهم، فإنه لم يتوسل 
بالمجاز الشعري للتعبير عن الحقائق الواقعية 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  8 
 

على المستوى العقائدي والتشريعي، بل 
على جميع المستويات المعرفية والوجودية، 
لأنه ببساطة لا يصلح للتعبير عن هذه 

 الحقائق والواقعيات.  

هم يقولون  ان القرآن نص أدبي، وبما أنه 
نص أدبي فإن الآليات اللغوية والمنهجيات 
النقدية الأدبية هي الطريق الوسيد إلى 
فهمه وتأويله، ولا إشكا  في أن القرآن 

وأدبي، لكن الإشكا  في أننا نص لغوي 
نسلط عليه منهجيات لسانية لم تنظر 
باهتمام إلى الخصوصية المائزة للنص القرآني 
وكل نص ديني آخر عن النص الأدبي،  
كما لا إشكا  في دراسة السمة الأدبية 
للقرآن من خلا  منهجيات أعدت 
لدراسة النص الأدبي، لكن الإشكا  في 

أن تنقح من  أن هذه المنهجيات لا بدَّ 
تلك العناصر التي تتقاطع مع الطبيعة 
الخاصة للغة القرآن، وأولها تلك العناصر 
التي تعدّ النص غير مسؤوٍ  عن إنتاج 
المعنى، بل المسؤو  الأو  والأخير عن 
إنتاج المعنى هو القارئ، فلا تفسح المجا  
للحديث عن مقصدية خاصة لصاسب 

لحديث (، وتبعاً لذلك لا مجا  ل7النص)
عن مقصدية خاصة للنص نفسه، ومع 

رؤيةٍ كهذه لا يعود ثمة مجا  للحديث عن 
نظام تشريعي، ولا عن نظام عقائدي، ولا 
عن رؤية كونية خاصة بالقرآن، ولا ذريعة 
لفرض المساواة بين النص الأدبي والنص 
القرآني من سيث صلاسية هذه 
المنهجيات الاعتباطية لمقاربتهما معاً إلا  

القرآن يتمتع بسمات أدبية عالية كون 
المستوى جعلته يتفوق على سائر النصوص 
من هذه الجهة، لأن الداعين إلى تطبيق 
هذه المنهجيات على القرآن، لا يقترسون 
تطبيقها على النصوص القانونية أو 
النصوص العلمية التطبيقية، أو النصوص 
العلمية الإنسانية داخل سقو  علم 

نفس وعلم الإدارة الاجتماع وعلم ال
وغيرها، فهم يعترفون أن هذه النصوص لا 
يمكن التضحية بمقصديتها الدلالية، لأنها 
تفقد مبرر وجودها من الأساس، وفاتهم 
أن القرآن يمثل في نظر المؤمنين به مصدراً 
رئيساً للتشريع وصياغة نظام العقيدة، كما 
انه المصدر الرئيس لبناء الرؤية الكونية التي 

لق منها الإنسان المسلم في تحديد ينط
 رؤيته العامة للوجود.

عندما نختلف أنا وأنت سو  أية مادة 
دستورية فإننا نلجأ إلى المحكمة الدستورية 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  9 
 

لتحدد لنا التفسير المناسب لتلك المادة، 
وكذلك لو اختلفنا سو  أية معلومة تنتمي 
إلى سقل علم الاجتماع أو سقل علم 

ي آخر، فإننا لا النفس أو أي سقل علم
نمتلك سق إبداء الرأي وفض النزاع بناءً 
على تأويلات كيفية مجانية يتقدم بها كلٌّ 
منا ليدسض سجة الآخر، بل لا بدَّ من 
الرجوع إلى المصادر العلمية لذلك العلم، 
والاطلاع على آراء الخبراء فيه، ثم إجراء 
التفاضل بين آراء هؤلاء الخبراء بناءً على 

التي يقدمها كلّ واسد منهم، أما الأدلة 
عندما يتعلق الأمر بالنص الأدبي، فالقضية 
ليست كذلك، إذ سمحت لنا النظرية 
الأدبية الحديثة بل طالبتنا بأن نعدّ النص 
خالياً من الدلالة المسبقة، وأن يقع علينا 
واجب إضفاء دلالاتنا المتضاربة والمتناقضة 

ستى في الكثير من الأسيان على النص، 
لو كانت تلك التأويلات فاقدة للحجج 
والأدلة الداعمة لها في سياق فهم النص، 
هكذا انتهى بنا المطاف مع الأسلوبيات 
الحديثة التي انحاز أكثرها إلى الشكل انحيازاً 
تاماً، وتجاهلت المضمون، بل عدته غير 
موجود من الأساس، وإذا كانت لغة النص 

تعارية والمجازية الأدبي تعتمد التعبيرات الاس

عموماً سبيلًا لخلق فضائها الجمالي الخاص 
الذي لا غاية له إلا إمتاع القارئ، فإن 
الأمر مختلف بالتأكيد مع النص القرآني، 
إذ لا يمكن أن تكون غايته النهائية هي 
إمتاع القارئ بتراكيبه الأدبية المجازية، بل 
هو يتخذ من أسلوبه الأدبي وعاءً لمعارف 

ق واقعية لا يمكن أن تتناقض فيما وسقائ
بينها تحت ذريعة التنوع الموجود في 
الأسكام المسبقة للقراء، فالحقيقة القرآنية 
منسجمة غير متناقضة، إلا أن هذا لا 
يعني أن التناقض لن يكون موجوداً في 
التفسيرات التي يقدمها القراء لهذا النص، 
لكن وجه الاختلاف بين هذا التعدد في 

الدلالة ضمن الفهم المعياري للقرآن، فهم 
والتعدد الموجود في فهم الدلالة ضمن 
الفهم الهرمنيوطيقي الاعتباطي، هو أننا في 
الحالة الأولى لا نقو  إن النص لا يتضمن 
دلالة مسبقة هي المرادة لله واقعاً، بل نقو  
إن هذه الدلالة واقعية وهي موجودة ستى 

قدموا له تلك قبل أن يقرأ القراء النص وي
التأويلات، هذا أولًا، وأما ثانياً، فإننا لا 
نقو  كما يقو  التأويليون الحداثيون إن 
جميع تلك التأويلات صحيحة، ولا سقَّ 
لأسد أن يرفض تأويلًا منها، بناءً على أن 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  10 
 

المسؤو  عن إنتاج الدلالة هو القارئ، إذ 
يحتوي النص دلالة سابقة عليه، بل نقو  

تأويلات لا بد لها أن تقدم بين إن جميع ال
يديها أدلتها وبراهينها لتثبت جدارتها، 
ولنقوم بعملية التفضيل بينها، أو لنقوم 
برفض بعضها وقبو  بعضها الآخر، على 
أساس ما يدعم كل تأويل من قرائن 
سياقية، خاضعة لمعايير تمَّ تمحيصها  
كمقدمات متفق عليها بين أصحاب 

 الاختصاص.

فتاح النص على آفاق دلالية أما قضية ان
لانهائية، فهو صحيح، إلا أن نقطة 
الخلاف تكمن في أن هذا الانفتاح إنما يتمّ 
عبر آلية تأويلية لا تضحي بالدلالة 
القصدية للنص، بمعنى أن ثمة نوعين من 
الانفتاح الدلالي، أسدهما اعتباطي، لا 
يحترم بل لا يعترف بالدلالة المسبقة للنص، 

فردة الواسدة معنيين متضاربين، فيجعل للم
ولا يجد سرجاً في ذلك، ومن الطبيعي أن 
نرفض هذا الإجراء، لأنه يحوِّ  عملية 
التواصل بين البشر عن طريق السياقات 
اللغوية إلى عبثٍ لا طائل منه، وهذا نقض 
للغرض الذي من أجله تمَّ وضع اللغة، هذا 
من جهة، ومن جهة ثانية، فإن هذه 

وِّ  الدلالات القرآنية إلى العملية تح
نقيضها، دون أن يكون ثمة معيار لغوي 
يتمّ الاستكام إليه في تعديل مسارها، وفي 
هذا ما فيه من الخطورة على النظامين 
العقائدي والتشريعي للإسلام، والثاني هو 
قصدي، بمعنى أنه يسمح بتعميق الدلالة 
القرآنية، لكن بشكلٍ عمودي لا بشكلٍ 

هو الحا  في الاتجاه الأو ، فلا  أفقي كما
تتقاطع الدلالات، بل يعمق بعضها 
بعضاً، بناءً على اتساق جميع تلك المعاني 
المتكثرة وعدم تناقضها، وهذا هو الاتجاه 
الطبيعي المقبو ، وقد مارسه علماء التأويل 
في الإطار الإسلامي قديماً وسديثاً، اعترافاً 

متعددة،  منهم بأن للقرآن ظهراً وبطوناً 
تصل إلى سبعة بطون أو سبعين بطناً 

 (.8باختلاف الروايات)

 المبحث الثاني

 شعرية النص القرآني في منظار أدونيس

لأنَّ أدونيس شاعرٌ في المقام الأوَّ ، قبل 
أن يكون ناقداً أدبياً أو باسثاً مفكِّراً، فإنه 
لا يكاد يعالج سرَّ الإعجاز في النصِّ 

من الزاوية اللغوية والجمالية القرآنّي إلا 
الخالصة، وليس أدونيس وسده هو الذي 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  11 
 

اقترح علينا هذا النمط من القراءة 
لاكتشاف سرِّ الإعجاز في القرآن، بل إنَّ 
جمهرةً من المفكِّرين المهتمِّين بدراسة النصّ 
القرآنّي في العصر الحديث اقترسوا علينا 
ار إجراء هذا النمط من القراءة مع الإقتص

عليه للدخو  إلى عالم الإعجاز الذي هو 
سمةً خاصَّةٌ للقرآن، ويأتي في مقدِّمة هؤلاء 
الأستاذ أمين الخولّي الذي بذ  جهداً 
فائقاً في الدعوة إلى تبني مشروعه القرائيّ 
للنصّ القرآنّي القائم على أساس التفسير 

(، كما إنَّ لهذا 9البيانّي كما هو معلوم)
طويلًا في التراث الإسلاميّ  الإتجاه امتداداً 

القديم، تمثَّل في عددٍ كبيٍر من التنظيرات 
ضمن الدائرة الخاصَّة بدراسة سرِّ الإعجاز 
في القرآن، إذ ركَّز أصحابها من خلالها 
على أنَّ دواعي القو  بوجود الإعجاز في 
القرآن إنما هي بلاغيةٌ وبيانيةٌ صرفة، 

دَّ قائمةً وبإمكان أيٍّ من الدارسين أن يع
طويلةً بأسماء المعتنقين لهذا الإتجاه قديماً 
وسديثاً، ولا عبرة بما يوجد من 
الإختلافات في بعض التفاصيل التي ربما 
أشارت إلى بعض الملامح الخاصَّة التي تميِّز 
كلَّ نظريةٍ عن الأخرى، بناءً على أنَّ جميع 
هذه النظريات تستند إلى قاعدةٍ مشتركةٍ 

لها أساساً لفهم الإعجاز واسدةٍ تجع
القرآنّي وتبريره، وتتمثَّل تلك القاعدة 
المشتركة في تقريرها أنَّ سرَّ الإعجاز في 
القرآن منحصرٌ في تفوُّقه البلاغيّ والبيانيّ 
على جميع ما أبدعه العرب في عصر نزو  
القرآن من النصوص ذات المنزلة البلاغية 

طب والبيانية العالية كالمعلَّقات والخ
والمناظرات، إذ مثَّلت الأولى الذروة البيانية 
السامقة في مجا  الشعر، كما مثَّلت الثانية 
الذروة البيانية الفائقة في مجا  النثر، فكان 

متفوِّقاً على هذين  -بيانياً –النصّ القرآنّي 
النمطين من الإبداع اللغويّ، فاستحقَّ 

 على أساس ذلك صفة الإعجاز.

فَّر على صفة الإعجاز إنَّ القرآن يتو 
البلاغيّ بالتأكيد، لكن شريطة أن نفهم 
المعجزة البلاغية في النصِّ القرآنّي بمعنًى 
خاصٍّ متميِّزٍ عن البلاغة في النصوص 
الأدبية البشرية من ناسيةٍ، ومتضمِّنٍ لما في 
هذه الأخيرة من ملامح القدرة والتفوُّق 
ي في الوقت نفسه، أي إنَّ بلاغة القرآن ه

صفةٌ فيه أكثر من كونها تلك العناصر 
والمقوِّمات التي استفاضت في الحديث 
عنها البلاغة العربية التقليدية، لا سيما مع 
ذروتيها الكبيرتين المتمثِّلتين في الإمام عبد 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  12 
 

القاهر الجرجانّي والإمام السكّاكيّ، وإنَّ 
سديثاً معمَّقاً عن العناصر الدقيقة التي 

لاغة النصّ القرآنّي لهو خارج تتألَّف منها ب
سيِّز الإستطاعة بالنسبة إلى هذا البحث، 
لكن يمكن أن يقُا  على وجه الإجما  أنَّ 
الدراسات التي تمحورت موضوعاتها سو  
البحث في بلاغة القرآن ستى الآن، لم 
تستطع أن تتجاوز سدود الفهم السطحيّ 
الساذج، لا سيما في الدراسات التقليدية 

اة بعلوم القرآن، فضلًا عن الكتب المسمّ 
البلاغية التقليدية التي لم تتجاوز القواعد 
والأصو  البلاغية التي أقرَّها أقطاب 
التفكير البلاغيّ في التراث العربّي القديم، 
ستى يمكن أن يقا  عن هذه الدراسات 
انها لم تتجاوز المقرَّرات البلاغية التي ذكرها 

اح السكّاكيّ في كتابه ))مفت
(، فهي مجرَّد تكرارٍ مملٍّ 10العلوم(()

للمقولات السكاكية في البلاغة العربية من 
دون إجراء أية مراجعاتٍ نقديةٍ لتلك 
المقولات إلا في القليل النادر مع شديد 

 الأسف.  

أما الدراسات الأسلوبية الحديثة التي 
ساولت مقاربة النصّ القرآنّي بعيداً عن 

للبلاغة العربية القديمة، التصوُّرات الجاهزة 

فإنها على الرغم من أنها أصابت نجاساً 
ملحوظاً في مجا  تسليط الضوء على 
الكثير من الملامح الجمالية التي يتفرَّد بها 
القرآن، لم تستطع أن تتجاوز الحدود 
الخاصَّة بالمقاربات التي استندت بصورةٍ  
كلِّيةٍ إلى اللسانيات الحديثة في تبرير 

ج التي تتوصَّلت إليها، لذلك فإنه النتائ
ليس من الصحيح سحب بساط البحث 
في الإعجاز البلاغيّ للنصِّ القرآنّي من 
تحت أرجل البلاغة العربية القديمة لمدِّه 
تحت أرجل الدراسات الأسلوبية الحديثة، 
من دون الإلتفات إلى سقيقة أنَّ مفهوم 
الإعجاز البلاغيّ في القرآن هو من السعة 

لشمو  إلى سدِّ أنه يتطلَّب دراسة وا
مختلف الجوانب التي قد لا يقع كلها ضمن 
دائرة الإهتمام بالنسبة إلى علم اللغة 

بل ربما شملت تلك  بشكلٍ مباشر،
الجوانب ابعادا اخرى لها علاقة مباشرة 
بالمضامين الشامخة التي تحدث عنها 
القرآن، مما يقع في نطاق كتاب التكوين، 

وجه الآخر لكتاب التدوين الذي هو ال
المتمثل بالقرآن اللفظي الموجود بين 

 الدفتين.
 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  13 
 

إنَّ ما يعنيه النصّ القرآنّي بالنسبة لأدونيس 
 -هو كونه:

يمثِّل "نصّاً لغوياً، خارج كلِّ بعدٍ دينّي، -1
نظراً وممارسةً: نصّاً نقرؤه كما نقرأ نصّاً 

 (.11أدبياً")

القرآنّي  تأسيساً على ذلك، فإنَّ النصّ -2
أو ما يطُلق عليه مصطلح ))الكتابة 
القرآنية((  هي "كتابةٌ أكثر من أن 

(، بل إنها 12تنحصر في الشعر أو النثر")
"نقضٌ لعادة الكتابة شعراً وسجعاً، خطابةً 
ورسالةً، وإنها نوعٌ من النظم في تركيبٍ 

 (.13جديد")

"يجيب النصّ القرآنّي عن أسئلة الوجود -3
لمصير. وهو يجيب عن ذلك والأخلاق وا
فنيٍّ، ولهذا يمكن وصفه بأنه -بشكلٍ جماليٍّ 
أعني لا بدَّ لفهمه من فهم  -نصٌّ لغويٌّ 

لغته أوَّلاً، وهذه اللغة ليست مفرداتٍ 
وتراكيب، وإنما تحمل رؤيا معيَّنةً للإنسان 

أصلًا، وغيباً،  -والحياة، وللكون
 (. 14ومآلًا")

نقو  إنَّ جلَّ سو  النقطة الأولى يمكن أن 
المقاربات الأدبية والفكرية الحديثة ترغب 
بالإنطلاق نحو دراسة القرآن من الزاوية 

التي لا يتميَّز فيها عن أيِّ نصٍّ لغويٍّ 
آخر، أي إنَّ النصَّ القرآنّي، بما أنه نصٌّ 
لغويٌّ، فإنه لا بدَّ من تحليله بالأدوات 
اللغوية ذاتها التي تُستخدم في تحليل 

صوص البشرية الأخرى، بيد أنَّ أدونيس الن
يزيد على هذه الخطوة خطوةً أخرى، 
فيحاو  أن يتخذ من النصّ القرآنّي منطلقاً 
 ، لتأسيس سداثةٍ شعريةٍ من نمطٍ خاصٍّ
هي تلك الحداثة التي لم يشهد لها واقع 
الشعر العربّي مثيلًا من قبل، أو قل إنَّ 
أدونيس إذ يحاو  أن يؤصِّل لحداثته 
الشعرية ذات المنابع الغربية في الكثير من 
تفاصيلها، فإنه يلجأ إلى استقاء الشواهد 

(، 15إما من القرآن أو من النصِّ الصوفّي)
لأنه واجدٌ في هذين المنبعين ما يساعده 
على التأصيل لأفكاره تأصيلًا يساعده 
على الترويج لهذه الحداثة الشعرية داخل 

أدونيس سطحياً الفضاء العربّي، ولا يبدو 
أو ساذجاً، بل إنه يبدو في ذروة الألمعية 
والذكاء، إذ يلجأ إلى خوض التجربة بناءً 
على تنظيٍر فلسفيٍّ عاٍ ، لا يدع أمام 
خصومه فرصةً للإعتراض على كثيٍر من 
النتائج التي تمخَّضت عنها بحوثه ودراساته 

 المتعدِّدة في هذا الشأن. 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  14 
 

من الواضح أنَّ أمّا عن النقطة الثانية، ف
أدونيس يستعيد ذلك الرأي الذي اقترسه 

(،  سو  16الدكتور طه سسين يوماً)
القسمة الثلاثية للكلام العربّي إلى شعرٍ 

طبقاً لرأي –ونثرٍ وقرآن، فليس القرآن 
شعراً، كما انه ليس  -الدكتور طه سسين

مجرَّد نثرٍ فنيٍّ كذلك، بل هو جنسٌ مستقلٌّ 
 اللغة العربية وسدها، من الكلام، يوجد في

لأنَّ الكلام إما شعرٌ وإما نثرٌ في  جميع 
اللغات، ولا يتعداهما إلى جنسٍ لغويٍّ 

ثالثٍ كما هو الحا  في اللغة العربية، لكنَّ 
الدكتور طه سسين، وأدونيس كذلك، إذ 

يرتفعان بمكانة القرآن إلى مستوى 
الإستقلا  عن الشعر والنثر كليهما، لا 

 ذلك إلى أيِّ بعدٍ ميتافيزيقيٍّ يستندان في
أو غيبيٍّ يحتِّم عليهما النظر إليه بوصفه  
كتاباً أوساه الله سبحانه إلى النبّي محمَّد 

)ص(، ومع ذلك فإنه يمتاز بهذه الصياغة 
الخارقة التي جعلته يتفوَّق على كلِّ أنماط 
الكلام الشعرية والنثرية من دون أن يندرج 

بل هو جنسٌ  تحت أيِّ جنسٍ منهما،
مستقلٌّ بذاته بوصفه ))القرآن((، ومع 
ذلك فإن أدونيس لا يلتزم بمقتضى هذا 

الكلام أيضاً في مناسبات أخرى، إذ يفهم 

من كلامه أسياناً أنه يعدُّ القرآن جنساً من 
الكلام أقرب ما يكون إلى الشعر، إن لم 

 يكن شعراً بكامل الاشتراطات.  

 يقُا  عنها أما عن النقطة الثالثة، فلا
إلا أنها تتميَّز عمّا عداها من الأفكار 
التي تتألف منها أطروسات 
الهرمنيوطيقيين على وجه الخصوص، 
بأنها تتبنى اتجاهاً لا يضحي بالدلالة 
القرآنية من خلا  الإعتقاد بأنَّ النصّ 
القرآنّي لا يتضمَّن أية دلالة، وإنما 
تضفي عليه الدلالة لاسقاً القراءات 

أويلية  المجانية التي يقوم بها المتلقون، الت
هذه هي نقطة الإفتراق التي تشكِّل 
ملمحاً إيجابياً في وجهة النظر 
الأدونيسية سو  النصِّ القرآنّي، وإن  
كان أدونيس يتبنّى الرأي القائل 
بتأريخية القرآن في الحقيقة، شأنه في 
ذلك شأن غيره من المنخرطين في 

ثية للقرآن في مشروع القراءات الحدا
العصر الحديث، على أنه يذهب في 
بعض الأسيان إلى آراء شبيهة أو 
مطابقة تماماً لآراء الهرمنيوطيقيين في 

 هذا السياق. 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  15 
 

إنَّ فهم اللغة القرآنية وسبر أغوارها 
العميقة، يفضيان بالقارئ إلى الاعتقاد بأن 
البيان الفائق للقرآن، والبلاغة الإعجازية 

ن من ألفاظ وتراكيب لغويةٍ فيه لا تتكوَّ 
بغضِّ النظر عن تلك المضامين الشامخة 
التي تحدَّث عنها القرآن، فلولا أنَّ اللغة 
القرآنية كانت سائزةً على تلك المضامين 
لما كان للبلاغة القرآنية أن تكون على هذا 
المستوى من التفوُّق والتميُّز على كلِّ ما 

بشر عداها من النصوص التي أبدعها ال
طيلة التأريخ السابق على نزوله، كما انه 
أوسى بالضمانة لنفسه أن لا يتفوَّق عليه 
من هذه الناسية أيُّ نصٍّ بشريٍّ آخر في 

 التأريخ اللاسق كذلك. 

الحقيقة أن أدونيس ليس مشغولًا بتتبع 
الدلالات القصدية للقرآن، إذ كل ما يعنيه 
 هو أن يبرهن على أن النص القرآني ابتدع
طريقة في الكتابة مغايرة لكل ما هو 
مألوف في تاريخ البشرية، ونحن أيضاً نقو  
ذلك، إلا أن أدونيس يركز على البعد 
الأدبي والفني في هذه المغايرة، يقو  
أدونيس: "هذا النص الذي لا يرتبط بزمان 
أو مكان، والذي لا يقتصر على موضوع 
دون آخر، وإنما هو كوني، والذي ليس 

الى جماعة محددة او طبقة محددة  موجهاً 
بل للبشر كلهم بوصفهم جماعة واسدة، 
وللإنسان بوصفه إنساناً دون أي تمييز من 
أي نوع والذي لا تنفد كلماته ولا 
تستنفد، هذا النظر كيف لا يزلز  مفهومنا 
للكتابة، وكيف لا يفتح أمامنا آفاقاً 
لكتابة لا سابق لها ولا سدَّ لها، إنه يدعونا 

إلى الإفلات من قيد التصنيف  منذ البدء
النوعي للكتابة، وإذ يفلت الكاتب من 
هذا القيد ينحاز إلى الخيا  الخلاق وسركية 
التأمل، ينحاز إلى اللجة ويخلق نوعاً من 
-الشواطئ المتحركة، ينحاز إلى طاقة اللغة

البداية الدائمة التي هي كمثل سركة الموج 
الحياة، -لغةاستئناف دائم ينحاز إلى ال

(، فمن الواضح 17اللغة")-أعني إلى الحياة
أن أدونيس في هذا الكلام يركز على أدبية 
القرآن، ولا يعنيه أي بعد آخر، هو يريد 
أن يبتدع لقصيدة النثر أو للشكل الشعري 
المفتوح في الكتابة تأصيلًا في داخل الثقافة 
العربية ذاتها، ولقد وجد أدونيس بغيته هذه 

نص القرآني والنص الصوفي، ولهذا في  ال
فإنه ليس من الصحيح أن نفهم المقاربات 
الأدبية التي تكلم أدونيس بموجبها عن 
طبيعة اللغة التي استخدمها القرآن بمعز  



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  16 
 

عن رؤيته العامة لوظيفة اللغة في القصيدة 
النثرية الحديثة، وكذلك يجب أن نفهم 
مقارباته عن نصوص التصوف والعرفان، 

يتحدث عن النصوص الأخيرة بصفتها إنه 
تعبر عن نفسها بلغة سريالية مغرقة في 
الخيا ، بمعنى أنها لا تعبر بالضرورة عن 
مكافئ موضوعي لها خارج الذهن، إنها 
سقائق تولدها اللغة، وليست سقائق تعبر 
عنها اللغة، هذا الكلام نسحبه على فهمه 
ا، لوظيفة اللغة في القرآن، إنها الوظيفة ذاته

فلا يكون من وظيفة اللغة القرآنية أن تعبر 
عن مضامين واقعية كانت موجودة قبل أن 
توجد اللغة التي قامت هي بنفسها بإبداع 
تلك الحقائق، ولم تعبر عنها فقط، إن لغة 
القرآن لا نهائية الدلالة، فهي ممتدة وعابرة 
لحدود الزمان والمكان، لكن ليس لأن لها 

بداع الكوني الذي خصوصية أخرى غير الإ
يمكن أن يوجد في النصوص الإبداعية 
البشرية الأخرى، هذا يعني أن القرآن ليس 
معجزاً بالمعنى المطروح للإعجاز، إنه معجز 
بمعنى أن له خصوصيته الإبداعية التي تميزه 
عن أي نص إبداعي آخر، إذ لا يمكن 
لأي نص إبداعي آخر أن يكون نسخة 

وبهذا يفسر معنى طبق الأصل من القرآن، 

الإعجاز فيه، فالقرآن كتاب كوني له 
فرادته، لكن يمكن أن يوجد كتاب من 
إبداع البشر له فرادته وخصوصيته فيكون 
معجزاً أيضاً، إن القرآن كتاب معجز، 
بمعنى أن أسداً لا يمكنه تقليده والارتقاء 
إلى مستواه بهذا التقليد، طبعاً لا يطلق 

م مباشر، لكننا أدونيس هذا المعنى بكلا
نستخلص هذه الدلالة من خلا  
مقارباته للنص الصوفي، إذ يتعامل مع هذا 
الأخير كما لو أنه نص شعري، الشعر 
الحقيقي في رأيه هو هذا النمط من الكتابة 
الصوفية والعرفانية، وليس هو القصائد التي 
قدمت نفسها بصفتها شعراً في التراث 

ن مقاربته العربي، ومن الطبيعي أن تكو 
للقرآن من هذا المنطلق أيضاً، من منطلق 
أنه يمثل أنموذجاً مثالياً يحتذى في الكتابة 
الشعرية، لأن لغته شعرية، ولأن فضاءاته 
هي الفضاءات التي تحلق فيها المخيلة 

 الشعرية ذاتها.
لم يناقش أدونيس من الناسية الفلسفية  

 المصدرية الإلهية للنص القرآني كما يفعل
التأويليون الحداثيون، هذا أمر لا يعنيه 
ظاهراً، لكنه من الناسية المنطقية لا يمكن 
الموافقة على نتائج مقاربته للقرآن إلا 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  17 
 

انطلاقاً من فهمٍ للوسي قريبٍ جداً من 
الوسي النفسي الذي تحدث عنه 
المستشرقون، وسار على نهجهم فيه 
الحداثيون في الوسط الإسلامي، يقو  

 وصف القرآن: "المتكلم في أدونيس في
النص القرآني بوصفه وسياً منزلًا هو الله، 

مقروءاً هو الكلام -وبوصفه نصاً مكتوباً 
الإلهي، أي اللغة، فنحن لكي نفهم النص 
نطلب إلى لغته أن تحاورنا وأن تكلمنا، 
فهي بهذا المعنى تتكلم معنا، الله أوسى ولم 
يكتب، الإنسان هو الذي كتب، لكن 

أن دخل الوسي في الزمن وفي التاريخ، منذ 
منذ أن أصبح الوسي موجوداً في لغة، منذ 
أن تحو  إلى نص مكتوب صار بوصفه  
كتابة هو المتكلم أي صارت اللغة هي 

 (.18الذات المتكلمة")
نحن أمام هذه الثنائية، الوسي، والكلام 
المكتوب، فإن كان الوسي إلهياً، بمعنى أن 

ية في تشكيل الوسي لا دخل للذات المحمد
لفظاً ومعنى، فإنه لا معنى للفصل بين 
سالتي الوسي قبل الكتابة أو بعدها، 
الوسي في هذه الحا  هو هذا الكلام 
المكتوب نفسه، هو نفسه الوسي لفظاً 
ومعنى، لكن إن كان للوسي معنى آخر،  

كالوسي الذي يكون مسؤولًا عن إلهام 
في هذه الشعراء تجاربهم الشعرية الخاصة، ف

الحا  يمكن أن يحدث الفصل بين الوسي 
نفسه والكلام المكتوب، لأننا في الحا  
الثانية لا نقو  إن الله تكلم بالقرآن، بل 
نقو  إنه أوسى به، بمعنى أنه أعطى الإذن 
والإشارة بطريقةٍ ما للنبي أن يتحدث بما 
أطلق عليه اسم الوسي الإلهي، بناءً على 

رآن إلا بدافعٍ من أنه ما تكلم بهذا الق
ذلك الوسي المنسوب إلى الله، أو قل إن 
الوسي الإلهي في هذه الحا  طقس 
للكتابة، أو هو تجربة معنوية عالية المستوى 
تدفع النبي دفعاً لأن يقو  هذا الكلام 
القرآني، ففي ظل فهمٍ كهذا للوسي يمكن 
أن يقا  إن الوسي  إطار محيط إلا أنه 

 كنفه من كلام قرآني، لامتناهٍ لما تشكل في
هذا الكلام القرآني هو الذي يتحدث إلينا 
وليس الوسي نفسه، الكلام القرآني هو 
الوسيط البرزخي بيننا وبين الوسي، وليس 
هو الوسي نفسه، ينتج من ذلك أن 
الوسي متعاٍ  على التأريخ، لا يقع في 
قبضة التأريخ أبداً، لكن الكلام القرآني 

دث معنا لا بمعنى أنه ليس كذلك، إنه يتح
يملي علينا مضموناً معيناً موجوداً فيه 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  18 
 

سلفاً، بل يتحدث معنا بطريقة سوارية لا 
علاقة لها بالمقصدية المفترضة للوسي، إذ لا 
مقصدية في الحقيقة إلا للمتكلم الذي 
تكلم بالقرآن وهو النبي، وهو كائن 
تاريخي، إلا أنه كتب قرآنه بلغة تشبه إلى 

غة الشعر، إنها لغة تتوسل بكل سد بعيد ل
طرائق المجاز التي يتوسل بها الشعر، ولهذا 
فإنه لا يمكن القبض على دلالة محددة فيه 
أبداً، كما لا يمكن القبض على دلالات 
محددة بشكل نهائي من النص الشعري، 
فالقصيدة تتحدث، لكنها في النتيجة لا 
د تقو  إلا ما أراد قارئها أن يقوله، إنها مجر 

لسان ينطق بما هو موجود في أفق المتلقي، 
هكذا ننتهي إلى تلك الطريقة التي فسَّر 
بها الحداثيون الهرمنيوطيقيون كمحمد 

( 20( ونصر سامد أبي زيد)19أرغون)
( ومحمد مجتهد 21وعبد الكريم سروش)

( عملية الوسي، لتكون النبوة 22شبستري)
في النهاية عبارة عن تجربة معنوية بشرية، 
إلا أنها تجربة ذات مستوى عرفاني راق، 
ويمكن لأي عارف مثلاً، بل يمكن لأي 
شاعر أن يكون نبياً مثله فيما لو ارتقت 
تجربته المعنوية إلى مستوى التجربة المعنوية 
التي اتصف بها النبي، أما الاصطفاء 

والاجتباء فلا معنى له في هذه الحا ، لان 
وتصطفي  التجربة المعنوية هي التي تجتبي

صاسبها، وليس الله على وجه الحقيقة هو 
 المسؤو  عن هذا الاصطفاء.

 المبحث الثالث    

اعتباطية الدلالة بناءً على النظرة 
 الأدونيسية للقرآن

إنها خطوةٌ متقدِّمة في الواقع، تلك الخطوة 
المتمثلة بالتقسيم الثلاثيّ للكلام العربّي إلى 

وقرآن عند الدكتور طه سسين، شعر ونثر 
إذ تابعه في هذا التقسيم الدكتور علي 
أحمد سعيد )أدونيس( فيما بعد، يقو  
أدونيس:"إنَّ خصوصية الصنيع الأدبّي هي 
في شكله، هو أننا لا نقدر أن نسميها، 
أو انَّ علينا أن نبتكر لها اسماً أدبياً خاصّاً. 

لأنَّ فنحن لا نقدر أن نقو  عنها إنها نثرٌ، 
فيها خصوصية بناءٍ وتعبير، تميِّزها عن 
جميع أنواع النثر، بحيث لا ينطبق عليها 
اسم أيِّ نوعٍ من أنواعه. ولا نقدر أن 
نسمِّيها شعراً، إذ ليس فيها أيُّ استخدامٍ 
للأصو  التي تجعل منها شعراً، على الرغم 
من أنها تستخدم مختلف أنواع التعبير 

  البيان والبلاغة. المجازيّ، ومختلف أشكا



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  19 
 

نضيف إلى ذلك أنَّ في بناء بعض السور، 
وفي صيغها التعبيرية سريةً عجيبةً وكليةً لا 
تجعل تصنيفها وسده داخل نوعٍ أدبيٍّ أمراً 
متعذّراً، وإنما تجعل فهمها هو الآخر أيضاً 

(. وليس في هذا الوصف 23أمراً متعذّراً")
ما للغة القرآنية ما يوسي بوجود سنخيةٍ 

بينه وبين تلك النعوت السلبية التي تحاو  
اختزالها بأن تجعلها إمّا ضرباً من الشعر أو 
ضرباً من النثر، إذ لو كان القرآن ضرباً من 
أسد هذين لما كان معجزاً، وأيُّ إعجازٍ في 
ضربٍ من الكلام بلغ به القوم المنزلة 

(، بل نحن 24الأسمى في الصياغة والتعبير)
د أنفسنا أمام نصٍّ لا مع القرآن "نج

يسمّى، أو لا تسمح معايير الأنواع الأدبية 
بتسميته، إنه نصٌّ لا يأخذ معياره من 
خارج، من قواعد ومبادئ محدَّدة، وإنما 
معياره داخليٌّ فيه، سيكون إذن اسمه 
الوسيد الإسم الذي سمى به نفسه وهو: 

(، أي إنَّ الكتاب هنا اسمٌ 25الكتاب)
اسمه لغة وكتابة ومعنى ذلك  إلهيٌّ، أو هو

أنه مطلق: لا ندرك معناه، ولا يبدأ ولا 
ينتهي، وهو بوصفه مطلقاً يتجلّى في زمانٍ 
ومكان، متحرِّك الدلالة، مفتوحٌ بلا نهاية، 
إنه الأبدية المتزمِّنة، إنه ما وراء التأريخ 

الذي نستشفُّه ونقرؤه عبر التأريخ. في 
الأفكار  الكتاب، في شكل كتابته، تنصهر

والأشياء، الحياة والأخلاق، الواقع 
والغيب. وهذا الشكل شبكةٌ تتداخل 
خيوطها وتنحبك في علاقاتٍ متعدِّدة 
ومتنوِّعة مفتوسة كالفضاء. إنه فنٌّ آخر 
من القو ، وفنٌّ آخر للقو . فنٌّ في 
الكتابة، وفنٌّ في تكوين النصّ. كأنه نوعٌ 

كتابة من فكر الكتابة يتبطَّن نوعاً من  
الفكر. أو لنقل: إنه، بوصفه نوعاً من  
كتابة المطلق، نوعٌ من مطلق الكتابة. إنه 

(، فعلى 26الكتابة المطلقة لكتابة المطلق")
الرغم من أنَّ أدونيس يركِّز على البعد 
الجمالّي في لغة القرآن، إلا أنه لا يغفل 
مطلقاً أنَّ هذا البعد نفسه مندكٌّ اندكاكاً 

د الأخلاقيّ والقيميّ والرؤيويّ عجيباً بالبع
للغة القرآنية، وإنَّ هذا المعلم من معالم 
القراءة الأدونيسية للنصِّ القرآنّي، هو أسد 
المفاصل المهمَّة في تشكيل المائز بالنسبة 
لهذه القراءة عن قراءة الجرجانّي، فلم يهتمّ 
هذا الأخير إلا بدراسة تلك الأبعاد 

القرآنية عبر تأسيسه  الجمالية والبلاغية للغة
لنظرية النظم التي قارب من خلالها سرَّ 
الإعجاز في القرآن، والحقُّ أنَّ الجرجانيّ 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  20 
 

دفع البحث في اللغة القرآنية خطوةً إلى 
الأمام، إذ قرَّر بما يقترب كثيراً من نظرة 
الدكتور طه سسين وأدونيس فيما بعد "أنَّ 

لعربية، النصَّ القرآنّي نقضٌ لعادة الكتابة ا
شعراً ونثراً، وبعد أن رأى أنَّ المعايير 
التقويمية المعروفة لا تجدي في تقويمه، اقترح 

(، 27لتقويمه معياراً جديداً سماّه النظم")
-لكنَّ النظم عنده لم يتجاوز في تعريفه 

على الرغم من صعوبة التعريف بحسب 
معناه المعهود الذي  -رأي أدونيس نفسه
قةٌ مخصوصةٌ في نسق يشير إلى "أنه طري

الكلمات بعضها مع بعضٍ. أي هو نوعٌ 
خاصٌّ من التأليف والترتيب، ومن النسج 

(، فيكون تعريف النظم 28والصياغة")
على هذا الأساس ذا بعدٍ شكليٍّ محضٍ 
في نهاية المطاف، الأمر الذي جعل نظرية 
النظم تبدو كما لو أنها لا تميز إلا قليلاً 

القرآنّي والنصوص الأدبية بين عبقرية النصِّ 
التي امتازت بالنسج والصياغة الفائقتين 
في تأريخ الأدب العربّي، سواء في مجا  
الشعر أم في مجا  النثر، وبناءً على هذا، 
فإننا يمكن أن نقو  إنَّ أدونيس لم يلتفت 
إلى هذه المفارقة في تقريره السابق سو  
نجاح الجرجانّي في البرهنة على تبويب 

قرآن في جنسٍ لغويٍّ ثالثٍ جنباً إلى ال
جنبٍ مع الشعر والنثر من دون إدراجه 
في أيٍّ منهما، فإنَّ مآ  نظرية النظم هو 
العودة إلى ما سبق هذه النتيجة المرتجلة، 
أقصد إلى سالة التسوية بين لغة القرآن 
ولغة غيره من الإبداعات اللغوية البشرية 

نَّ القرآن في تأريخ الأدب العربّي، سوى أ
يمثِّل الذروة العالية في استخدام الإجراءات 
الأسلوبية الفائقة مما توفَّر سقاً في بعض 
النماذج الشعرية والنثرية من كلام العرب، 
فإذا كان الأمر على هذه الشاكلة عند 
الجرجانّي، فما الذي سوف يتبقّى من 
إمكانية القو  بوجود الإعجاز في القرآن، 

جد من الفرق بين الإعجاز إذ كلُّ ما يو 
المتصوَّر في القرآن والقمم السامقة من 
الإستخدامات الأسلوبية في كلام العرب 
هو أنَّ ما وُجِد مجموعاً في القرآن من هذه 
المظاهر الأسلوبية الفائقة قد وُجِد مفرَّقاً 
ومبعثراً في إبداعات العرب الشعرية 

مع والنثرية، فلو فرضنا أننا استطعنا أن نج
ما تحقَّق الجرجانّي من وجوده مفرَّقاً في 
أنموذجٍ إبداعيٍّ واسدٍ، لكان هذا الأنموذج 
سائزاً على صفة الإعجاز مثل القرآن، فإذا 
تحقَّق هذا جدلًا، فإنَّ صفة الإعجاز 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  21 
 

سوف تنتفي مطلقاً من القرآن، لأنه لا 
توجد إمكانيةٌ للقو  بفكرة الإعجاز في 

ن خلا  التسليم بتفرُّد النصِّ القرآنّي إلا م
القرآن بما يكون به معجزاً ومتفوِّقاً على  

 كلِّ ما عداه من إبداعات البشر.  

إنَّ فهم اللغة القرآنية وسبر أغوارها 
العميقة، ثمَّ تحليلها تحليلًا يفضي بالقارئ 
إلى الإطلاع على سرِّ الإعجاز البيانيّ 

إليه  والبلاغيّ فيه، ثمَّ الإنتباه إلى ما أشرنا
في دراسات سابقة، على أساس أنه 
يشكِّل نقطة الضعف الكبرى في الإتجاه 
البلاغيّ والبيانّي التقليدي الموروث في تقرير 
سرِّ الإعجاز، وتبعاً له الإتجاه الذي اختطَّ 

( وعائشة 29مسيرته الأستاذ أمين الخولّي)
بنت الشاطئ، كل ذلك يجعلنا نعتقد أنَّ 

ن، والبلاغة المعجزة فيه البيان الفائق للقرآ
لا تتكوَّن من ألفاظ وتراكيب لغويةٍ بغضِّ 
النظر عن تلك المضامين الشامخة التي 
تحدَّث عنها القرآن، فلولا أنَّ اللغة القرآنية  
كانت سائزةً على تلك المضامين لما كان 
للبلاغة القرآنية أن تكون على هذا 
ا المستوى من التفوُّق والتميُّز على كلِّ م

عداها من النصوص التي أبدعها البشر 
طيلة التأريخ السابق على نزوله، كما انه 

أوسى بالضمانة لنفسه أن لا يتفوَّق عليه 
من هذه الناسية أيُّ نصٍّ بشريٍّ آخر في 

 التأريخ اللاسق كذلك.  

من الطبيعي أن يوافق أدونيس على نظرية 
النظم الجرجانية، وأن يتحمس لها، لأنها 

القرآن على الشعر، بداهةَ أن نظرية تقيس 
النظم شكلانية على الرغم من أن 
الجرجاني يشير إلى أن ترتيب النظم لا 
يحصل إلا بناءً على ترتيب سابق في 
النفس يخص المعنى، الأمر الذي يعني أن 
الجرجاني يهتمّ بمقصدية المؤلف، بل يعدُّها 
هي السبب في أن يترتب الكلام وفقاً 

ين، لكن التأويليين الحداثيين للنظم المع
أولَوا النظرية اهتماماً كبيراً، مع عدم التركيز 
على هذا الجانب، نظراً لأن نظرية النظم 
يمكن التفكير بموجبها مع إهما  ذلك 
الجانب القصدي فيها، لتتحو  إلى مجرد 
علاقات وأنظمة وأنساق لسانية ينتظم 
بموجبها الكلام، وبذلك فقط تحصل مزية 

كلام، ولهذا يقو  أدونيس: "بناءً على ال
ما يقوله الجرجاني يطيب لي أن أستطرد 
فأشير إلى التشابه اللافت بين ما تفرض 
الكتابة القرآنية قوله وما قاله مالارميه 
سو  الكتابة، ويجيء هذا التشابه من أن 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  22 
 

مالارميه كان يرى أنه بوصفه كاتباً ذاتٌ 
مثلة في مطلقة تكتب الكتابة المطلقة المت

الكتاب، كأنه كان يعدّ نفسه خالقاً يخلق  
كتابة مطلقة خاصة لعالمه المطلق الخاص، 
ولا أريد أن أدخل في تحليل هذا التشابه 
وفي ما يقوله مالارميه عن الكتاب وعن 
لاذاتية الكتابة، فذلك شأن آخر، لكن 
يبقى بين الكتابين فارق جوهري، فاللغة 

ف، لا الشيء في الكتابة القرآنية لا تص
ولا الأثر الذي يحدثه مالارميه، وإنما تقو  
بوصفها وسياً دينياً الأشياءَ ذاتها، وهو 
قو  نهائي وخاتم القو ، والإنسان يعرف 
هذه الأشياء لا بالعودة إليها، بل بالعودة 
إلى هذا القو  ذاته، فهي تعرف به وسده، 
وليست موجودة إلا داخل هذا 

ذا الكلام، لا (،  فظاهر ه30القو ")
سيما في خاتمته، يشير إلى ما هو سقٌّ، 
فإن القرآن فعلًا يقو  الأشياء ذاتها كما 
هي في الواقع ونفس الأمر، ولذا فإنها 
مطلقة وليست نسبية، لأن نسبية أقوالنا 
نابع من نسبية إدراكاتنا وفهمنا للأشياء، 
أو من عدم قدرتنا على أن نقو  ما هو 

و مطلق، ويترتب جزئي من خلا  ما ه
على ذلك أن يكون القرآن خاتم القو ، 

لأنه ينقل الحقيقة كما هي، والحقيقة كما 
هي لا تكون محدودة، إنها موجودة بشكل 
لا نهائي، لأن شيئاً ما لا يمكن أن يحل 
محلها أبداً، فالقرآن يقو  الحق وماذا بعد 
الحق إلا الضلا  المبين، هذا هو مبرر 

ما خالف القرآن لا بدَّ أن القو  انَّ كلَّ 
يكون ذا وجودٍ زخرفي وباطل، ستى أسكام 
العقل البشري النسبي لا قيمة لها عندما 
تخالف القرآن، لأن القرآن متفق تماماً مع 
العقل، لكن ليس مع العقو  الجزئية 
النسبية، بل مع العقل البرهاني المطلق، 
العقل الذي يكوِّن صوراً ذهنية مطابقة 

للأشياء في واقعيتها المطلقة، هذا تماماً 
الكلام ربما تم استظهاره من عبارات 
أدونيس، إلا أن نظرة شاملة إلى آراء 
أدونيس في طريقة إبداع النص وتلقِّيه لا 
تؤيد هذا الاستنتاج، فكل ما جعل القرآن 
على هذه الصفة ليس هو بالضرورة كونه 
نابعاً من المصدر الإلهي، بل لأنه اتصف 

يمكن أن يوجد على صعيد التجربة بما 
الإبداعية البشرية، بيد ان الأمر يتطلب 
تجربة معنوية غير عادية أولًا، كما يتطلب 
أن يشرف النص على جميع النتاجات 
الكونية العبقرية السابقة، "فالنص القرآني 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  23 
 

بوصفه نصاً لغوياً أشبه ببحرٍ تتعانق 
أمواجه وتتداخل في بداياته ونهاياته، 

ايات تتموج في الوسط والأطراف البد
والعكس صحيح، وهو من ناسية الشكل 
خلاصة لأشكا  القو  السابقة عليه، 
الشعر والخطابة والمثل والحكمة عند العرب 

الكنعانية -قبل الإسلام، والكتابة البابلية
الآرامية والكتابة التوراتية، وهو نص يتناو  
 الأشياء كلها في الطبيعة وما وراءها، ولا
يتردد في استعادة ما سبقه وكتابته بشكلٍ 
مختلف، واصفاً نفسه في الوقت ذاته بأنه 
خاتمة الرسالات النبوية وخاتم الكلام، 
مقدِّماً نفسه بوصفه كتاباً شاملًا كاملاً 
أخيراً وبوصفه بديلًا عن الكتب جمعاء، 
وهو من سيث التقنية والبناء يعتمد الحوار 

وهو تشريع  والسرد، الحكمة والمثل،
وتسبيح في آن، وفيه صفحات يمكن 
درسها بوصفها شعراً محضاً، وصفحات 
يمكن النظر إليها بوصفها ))أسسن 
القصص((...وهو بوصفه كتابة يتجاوز 
السابقة عليه الدينية والدنيوية، يكتب 
الدين بلغة شعرية، ويكتب الدنيا بلغة 
دينية، وهو في تمحوره أساساً على اللغة 

ى أن الكائن هو جوهرياً لغة، هذا يؤكد عل

التمحور على اللغة هو مما يجعله موضوعياً 
 (.31نصاً أدبياً")

ان العوامل التي لعبت دوراً مؤثراً في جعل 
القرآن على هذه الصفة الإعجازية هي 
عوامل متاسة للقدرة البشرية في نهاية 
الأمر، فليتحدث أدونيس أو غير أدونيس 

ء عن عظمة القرآن، من الصباح ستى المسا
فإنه لا يفعل شيئاً سوى أنه يمدح القرآن  
كما يمدح أيَّ كتابٍ إبداعيٍّ بشريٍّ آخر، 
ستى مع الإشارة إلى أن القرآن يتفوق على 
الكتب الإبداعية كلها، فما الذي يعنينا 
من القرآن أن يكون على هذه الصفة أو 
غيرها ما دام نصاً كلُّ وجوده منحصرٌ في  

ةً، فلا تتطابق دلالاته مع وقائع كونه لغ
خارجية موجودة فعلًا ستى قبل نزو  
القرآن، لقد تحدث القرآن مثلًا عن 
الملائكة والجن، وعن الجنة والنار.. الخ، 
فهل هذه موجودات واقعية منفصلة عن 
الواقع اللغوي للقرآن، فتكون موجودة ستى 
مع فرض عدم وجود القرآن أم لا، هذا 

إطار التعامل الجدي مع هو المهم في 
القرآن لكي يكون صالحاً لتأسيس العقيدة 
عليه، أما أن يكون كتاباً متمحوراً سو  
اللغة، ولا علاقة له بنقل الواقع المنفصل 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  24 
 

عن هذا الوجود اللغوي، فذلك يعني أن 
القرآن لا يختلف في شيء عن قصيدة النثر 
مثلًا، وبالتالي يمكن مقاربته طبقاً لمناهج 

قد الأدبي، فتكون وظيفته أدبية وفنية الن
جمالية ثمَّ ينتهي الأمر، واذا كان سا  
القرآن هو هذا، فإن المشركين كانوا يقرون 
للقرآن بهذا التفوق اللغوي والجمالي للقرآن  
كما ذكر ذلك أدونيس نفسه، لكنهم لم 
يؤمنوا به، لأنهم رأوه كتاباً اسطورياً 

صالحاً  متمحوراً سو  اللغة، فلم يروه
لتأسيس عقيدة دينية جديدة عليه، وقالوا 
عن القرآن كما قا  الحداثيون وأدونيس 
معهم ان طريقة القرآن في الكتابة طريقة 
شعرية، بل قالوا صراسةً إنه شعر، وان 
النبي شاعر، ودلت هذه التهمة التي 
وجهوها للقرآن على أنهم كانوا لا 
م يشترطون الوزن والقافية في تحو  الكلا

إلى شعر، لأنهم لو كانوا يشترطون ذلك لما 
خفي عليهم أن القرآن ليس موزوناً وفق 
الأوزان العروضية المعروفة، كما ان القافية 
بالمعنى الدقيق ليست موجودة أيضا في 
القرآن، وبناء على ذلك فإن القرآن لا 
يكون شعراً، الحقيقة ان العرب القدماء لم 

لدرجة في فهمهم يكونوا سذَّجاً إلى هذه ا

لاشتراطات القو  الشعري، لذلك قالوا 
عن القرآن إنه شعر، على الرغم من أنه 
فاقد للوزن والقافية، لأنهم عدوا القرآن 
متمحوراً سو  اللغة، بمعنى أنهم عدوا 
القرآن كلاماً مجازياً لا يختلف في شيء عن 
أيِّ كلام مجازي آخر لا يعبر عن مكافئ 

ارج النص، فلم موضوعي له موجود خ
يفعل أدونيس ولا الحداثيون الآخرون شيئاً 
سوى أنهم رددوا هذا الكلام القديم، بل 
ان تبريرهم لا يختلف عن التبرير الذي 
اعتمد عليه العرب في تهمتهم للقرآن بأنه 
شعر، نعم لم ينظِّر العرب تنظيرات نقدية 
يوضحون بها فهمهم لمعنى الشعرية التي 

آن، إلا أن هذا ليس مهماً، اتهموا بها القر 
لأن التحليل الدقيق يشير إلى أنهم كانوا 
يعتمدون على هذا الفهم لمعنى الشعر، 

 فأسقطوه على القرآن.
 الخاتمة:

في ختام البحث يجدر بنا أن نشير إلى 
 النتائج الآتية:

النتيجة الأولى: إن التركيز على الإعجاز 
والأهم البلاغي على أنه هو الوجه الأبرز 

للإعجاز، إن لم يكن هو الوجه 
الإعجازي الوسيد للقرآن في نظر العديد 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  25 
 

من علماء التفسير قديماً وسديثاً، أدى إلى 
شيوع فكرة سطحية مفادها ان القرآن لم 
يكن معجزاً إلا للأدباء والبلغاء العرب، 
والحقيقة ان إعجاز القرآن يمتد إلى 
 مساسات أبعد وأوسع من البعد البلاغي
والأدبي بمسافات شاسعة، وما الشكل 
الأدبي للقرآن إلا وسيلة أو وعاء لاستواء 
المعاني القرآنية الشامخة التي كانت مدهشة 
وصادمة لبلغاء العرب وفصحائهم في 
عصر النزو  وفي العصور التي تلته، وما 
زالت مدهشة وصادمة ستى الآن بهذا 

 الإعجاز.

س التأويلية النتيجة الثانية: قد تصلح المدار 
الحديثة وما تأسس عليها من أسلوبيات 
سديثة لمقاربة النص الأدبي، مع تحفظ 
على هذا المسلك بالطبع، إلا ان المهم هو 
نقد هذه المنهجيات التأويلية الحديثة إن 
أرُيدَ تطبيقها على النص القرآني، أو أي 
نص ديني آخر، يتأسس عليه النظام 

، إذ لا بد العقائدي والتشريعي للإسلام
لأية منهجية تأويلية يقا  بصلاسيتها 
للانطباق على النص القرآني والنصوص 
الدينية الأخرى من الالتزام بجملة معايير 

وضوابط تفسيرية تحفظ الدلالة القصدية 
 للقرآن، ولا تجعلها عرضة للاعتباط.

النتيجة الثالثة: إن أدونيس لا يهمُّه من 
انب الأدبي، دراسة النص القرآني إلا الج

وهذا سقٌّ مشروعٌ له، لكن ما هو ليس 
مشروعاً هو أن ينظر لبنية اللغة القرآنية 
على أنها لا تختلف في شيءٍ عن بنية 
النص الأدبي عموماً والنص الشعري 
خصوصاً من جهة عدم ضبط الدلالة، أو 
من جهة الحمولات المجازية والاستعارية 

، وتحقق والرمزية التي توجد في النص الأدبي
قدراً عالياً من الإمتاع، لكنها تعرض 
الدلالة القصدية القرآنية للهدر، بذريعة 
البنية الأدبية الشكلية للقرآن، إذ إن القرآن 
مصدر رئيس لتحديد معالم الرؤية الكونية 
للإنسان المسلم، وتحديد نظامه العقائدي 

 والتشريعي المحكم على هذا الأساس. 

 الهوامش

والتكفير من البنيوية إلى الخطيئة  -1
التشريحية، الدكتور عبد الله محمد 
الغذامي، الهيئة المصرية العامة 

-26م، ص1998، 4للكتاب، ط
27. 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  26 
 

ينظر: نظرية المنهج الشكلي  -2
)نصوص الشكلانيين الروس( ترجمة: 
إبراهيم الخطيب، مؤسسة الأبحاث 
العربية والشركة المغربية للناشرين 

لبنان، -، بيروت1المتحدين، ط
 .35، ص1982

هكذا أقرأ ما بعد التفكيك، علي  -3
سرب، المؤسسة العربية للدراسات 

لبنان، -، بيروت1والنشر، ط
 .98م، ص2005

مقدمة في  -ينظر: النظام القرآني  -4
المنهج اللفظي، عالم سبيط النيلي، 

-، بيروت1دار المحجة البيضاء، ط
 .99م، ص2006هـ ـ1427لبنان، 

ومنطق فهم  ينظر: الهرمنيوطيقا -5
الدين، الشيخ علي الرباني 
الكلبايكاني، تعريب: الشيخ داخل 
الحمداني، مؤسسة أهل الحق 

م، 2013، 1الإسلامية، ط
 .173ص

ظاهرة التأويل وصلتها باللغة،  ينظر: -6
أحمد عبد الغفار، دار المعرفة 

 .32م، ص1998الجامعية، 
ينظر:من فلسفات التأويل إلى  -7

ليلية نقدية نظريات القراءة/ دراسة تح
في النظريات الغربية، عبد الكريم 

الشرفي، الدار العربية للعلوم ناشرون، 
، 1منشورات الاختلاف، ط

 .36م، ص2006لبنان، -بيروت
ينظر: تفسير آية الكرسي/ بحوثٌ  -8

معمَّقةٌ في المضامين والدلالات لمعاني 
آية الكرسي، تأليف: آية الله السيد  

قيق كاظم الحسينّي الرشتّي، تح
وتعليق: الشيخ عبد المنعم العمران، 
مؤسَّسة المصطفى صلى الله عليه 
وآله لإسياء التراث، دار المحجة 

 .131البيضاء،  الجزء الأوَّ ، ص
ينظر: مقدِّمة في السؤا  اللاهوتيّ  -9

الجديد، د.عبد الجبار الرفاعي، دار 
 -هـ1426، 1الهادي، ط

. ينظر أيضاً: 160م، ص2005
البياني للقرآن الكريم، التفسير 

د.عائشة بنت الشاطئ، دار 
 .14، ص3المعارف بمصر، ط

مفتاح العلوم لأبي يعقوب  -10
السكاكي، ضبطه وكتب هوامشه 
وعلق عليه نعيم زرزور، دار الكتب 

لبنان،  -بيروت 2العلمية، ط،
 م.1987

النص القرآني وآفاق  -11
الكتابة، أدونيس، دار الآداب للنشر 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  27 
 

لبنان، -وت، بير 2والتوزيع، ط
 .19م، ص2010

 .21المصدر نفسه، ص -12
 المصدر نفسه والصفحة. -13
 .20المصدر نفسه، ص -14
ينظر: الصوفية والسريالية،  -15

، بيروت 4أدونيس، دار الساقي، ط
 م.2010لبنان، 

ينظر: من سديث الشعر  -16
والنثر"المجموعة الكاملة لمؤلفات 
الدكتور طه سسين، المجلد الخامس، 

لبنان، -وتدار الكتاب اللبناني، بير 
. ينظر كذلك: في الشعر 577ص

الجاهلي، تأليف: طه سسين، مطبعة 
، 1دار الكتب المصرية بالقاهرة، ط

 . 26م، ص1926-هـ 1344
النص القرآني وآفاق  -17

-53الكتابة، مصدر سابق، ص
54. 

 .42المصدر نفسه، ص -18
ينظر: من التفسير الموروث  -19

الى تحليل الخطاب الديني، ص 
 فما بعدها 100

ر: إشكاليات القراءة ينظ  -20
وآليات التأويل، د.نصر سامد أبو 

 م.1992لبنان، -زيد، بيروت

ينظر: بسط التجربة النبوية،  -21
د.عبد الكريم سروش، ترجمة: أحمد 

، 1القبانجي، الانتشار العربي، ط
 .67م، ص2009لبنان، -بيروت

ينظر: الهرمنيوطيقا/ الكتاب  -22
والسنة، محمد مجتهد شبستري، 

نجف، مراجعة: عبد ترجمة: سيدر 
الجبار الرفاعي، مركز دراسات فلسفة 

شارع المتنبي، -، بغداد1الدين، ط
 .32-31م، ص2013

النص القرآني وآفاق  -23
 .28الكتابة، مصدر سابق،ص

ينظر: الموضح عن جهة  -24
إعجاز القرآن )الصرفة(، الشريف 
المرتضى، تحقيق: محمد رضا 
الأنصاري القمي، مجمع البحوث 

، 2هد، طالاسلامية، مش
 وما بعدها.  78هـ، ص1429

يلاسظ أن أدونيس أطلق   -25
على أسد أعماله الشعرية اسم 
)الكتاب(. الكتاب، ادونيس، دار 

، بيروت لبنان، 1الساقي، ط
1995. 

النص القرآني وآفاق  -26
-29الكتابة، مصدر سابق، ص

30. 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  28 
 

 .26المصدر نفسه، ص -27
 .26المصدر نفسه،  ص -28
نشأته  -ينظر: التفسير -29

وتطوره، أمين الخولي، دار تدرجه 
لبنان، -الكتاب اللبناني، بيروت

 .75م،  ص1982
النص القرآني وآفاق  -30

 .41الكتابة، مصدر سابق، ص
 .49-48المصدر نفسه، ص -31

 المصادر
القرآن من التفسير الموروث إلى  -

تحليل الخطاب الديني، د. 
محمد آركون، ترجمة: هاشم 
-صالح، دار الطليعة، بيروت

الطبعة الأولى، لبنان، 
 م.2001

إشكاليات القراءة وآليات  -
التأويل، د.نصر سامد أبو 

 م.1992لبنان، -زيد، بيروت
بسط التجربة النبوية، د.عبد  -

الكريم سروش، ترجمة: أحمد 
القبانجي، الانتشار العربي، 

لبنان، -، بيروت1ط
 م.2009

التفسير البياني للقرآن الكريم،   -
د.عائشة بنت الشاطئ، دار 

 .3عارف بمصر، طالم
تفسير آية الكرسي/ بحوثٌ  -

معمَّقةٌ في المضامين والدلالات 
لمعاني آية الكرسي، تأليف: 
آية الله السيد كاظم الحسينّي 
الرشتّي، تحقيق وتعليق: الشيخ 
عبد المنعم العمران، مؤسَّسة 
المصطفى صلى الله عليه وآله 
لإسياء التراث، دار المحجة 

  .البيضاء،  الجزء الأوَّ 
نشأته تدرجه  -التفسير -

وتطوره، أمين الخولي، دار 
-الكتاب اللبناني، بيروت

 م.1982لبنان، 
الخطيئة والتكفير من البنيوية  -

إلى التشريحية، الدكتور عبد الله 
محمد الغذامي، الهيئة المصرية 

، 4العامة للكتاب، ط
 م.1998

الصوفية والسريالية، أدونيس،  -
، بيروت 4دار الساقي، ط

 م.2010لبنان، 



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  29 
 

ظاهرة التأويل وصلتها باللغة،  -
أحمد عبد الغفار، دار المعرفة 

 م.1998الجامعية، 
الكتاب، أدونيس، دار  -

، بيروت لبنان، 1الساقي، ط
1995. 

مفتاح العلوم لأبي يعقوب  -
السكاكي، ضبطه وكتب 
هوامشه وعلق عليه نعيم 
زرزور، دار الكتب العلمية، 

لبنان،  -بيروت 2ط،
 م.1987

مقدِّمة في السؤا  اللاهوتّي  -
الجديد، د.عبد الجبار 

، 1الرفاعي، دار الهادي، ط
 م.2005 -هـ1426

من سديث الشعر  -
والنثر"المجموعة الكاملة 
لمؤلفات الدكتور طه سسين، 
المجلد الخامس، دار الكتاب 

لبنان، -اللبناني، بيروت
. ينظر كذلك: في 577ص

الشعر الجاهلي، تأليف: طه 
ة دار الكتب سسين، مطبع

، 1المصرية بالقاهرة، ط
 م. 1926-هـ 1344

من فلسفات التأويل إلى  -
نظريات القراءة/ دراسة تحليلية 
نقدية في النظريات الغربية، 
عبد الكريم الشرفي، الدار 
العربية للعلوم ناشرون، 

، 1منشورات الاختلاف، ط
م، 2006لبنان، -بيروت
 .36ص

الموضح عن جهة إعجاز  -
فة(، الشريف القرآن )الصر 

المرتضى، تحقيق: محمد رضا 
الأنصاري القمي، مجمع 
البحوث الاسلامية، مشهد، 

 هـ. 1429، 2ط
النص القرآني وآفاق الكتابة،  -

أدونيس، دار الآداب للنشر 
لبنان، -، بيروت2والتوزيع، ط

 م.2010
مقدمة في  -النظام القرآني  -

المنهج اللفظي، عالم سبيط 
ضاء، النيلي، دار المحجة البي



  2022( لسنة 2ج،2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

  30 
 

هـ 1427لبنان، -، بيروت1ط
 م.2006ـ

نظرية المنهج الشكلي  -
)نصوص الشكلانيين الروس( 
ترجمة: إبراهيم الخطيب، 
مؤسسة الأبحاث العربية 
والشركة المغربية للناشرين 

-، بيروت1المتحدين، ط
 .1982لبنان، 

الهرمنيوطيقا ومنطق فهم  -
الدين، الشيخ علي الرباني 

يخ الكلبايكاني، تعريب: الش
داخل الحمداني، مؤسسة أهل 

، 1الحق الإسلامية، ط
 م.2013

 
 
 
 
 
 
 
 
 

الهرمنيوطيقا/ الكتاب والسنة،  -
محمد مجتهد شبستري، ترجمة: 
سيدر نجف، مراجعة: عبد 
الجبار الرفاعي، مركز دراسات 

-، بغداد1فلسفة الدين، ط
 م.2013شارع المتنبي، 

هكذا أقرأ ما بعد التفكيك،  -
العربية علي سرب، المؤسسة 

، 1للدراسات والنشر، ط
 م.2005لبنان، -بيروت

 

 
 

 


