
 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

469 
 
 

 

 

 إعادة قراءة مبادئ وأساسيات التفسير العلميحسب آراء المفسرين

 داود إسماعيلي
 أستاذ مساعد بقسم علوم القرآن والحديث 

 /ايران جامعة أصفهان/الالهيات ومعارف اهل البيت كلية 

 d.esmaely@theo.ui.ac.ir 
 الملخص

جاء التفسير العلمي متأثِّراً بنشأة العلوم 
الحديثة في المجتمعات الإسلامية، وردّاً على 
آراء المستشرقين والمسلمين خِرِّيجي الجامعات 

أسبابَ التأخّر الغربية، إذ تعزو هذه الثلّة 
والضعف لدى المجتمعات الإسلامية إلى 
التمسك بالحقائق الدينية والقرآن، حيث 
هربَ من هذه الأوضاع إهمالَ الدين 

َ
ترى الم

والاكتفاء بالعقل والتجربة المادية البشرية. 
حتى سعى عدد من المفكرين والمفسرين للرّدِّ 
على هذا التيّار الفكري، عبر نفي التعارض 

ياناً عبَر إثبات التناسق بين العلوم وأح
التجريبية والقرآن، وبينّوا بذلك أنّ الغاية من 
التفسير العلمي هي استخدام الحقائق 

والاكتشافات المصنّفة ضمن العلوم 
التجريبية، لإيضاح واتساع دائرة شمول معاني 
الآيات القرآنية، وأقرُّوا بأنّ تفسير آيات 

ت ومسلَّمات القرآن على ضوء الاكتشافا
العلوم التجريبية وفق دلالة ألفاظ القرآن 

 الكريم، هو القصد من التفسير العلمي.

يشير هذا البحث إلى آراء المفسرين المؤثرين 
في نشأة هذا التياّر التفسيري، کما يشير إلى 
الخلفيّة والتطور التاريخي لهذا التيار، ويعتبر 

العلمية خلود القرآن وجامعية، وقبول اللغة 
إلى جانب اللغة العرفية، وموضوعية المباحث 
العلمية، وعدم منافاة هداية القرآن والبحث 
فيه حول المسائل العلمية، يعتبرها کلها من 

 المبادئ المهمة لهذا التياّر التفسيري.



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

470 
 
 

القرآن، التفسير الكلمات المفتاحية: 
العلمي، مبادئ التفسير، هداية القرآن، 

 اللغة العرفية.

Summary 

The scientific interpretation 

was influenced by the 

emergence of modern sciences 

in Islamic societies, and in 

response to the views of 

orientalists and Muslims 

graduates of Western 

universities. This group 

attributes the causes of delay 

and weakness in Islamic 

societies to adherence to 

religious facts and the Qur’an, 

as they see the escape from 

these situations is neglect of 

religion and contentment with 

reason and human material 

experience. 

Until a number of thinkers and 

commentators sought to 

respond to this intellectual 

trend, by denying the 

contradiction and sometimes 

by proving consistency 

between the experimental 

sciences and the Qur’an, and 

thus they showed that the 

purpose of scientific 

interpretation is to use facts 

and discoveries classified 

within the empirical sciences, 

to clarify and expand the 

scope of the 

comprehensiveness of the 

meanings of the Qur’anic 

verses, and they 

acknowledged that 

Interpreting the verses of the 

Qur’an in the light of 

discoveries and postulates of 

experimental sciences 

according to the meaning of 

the words of the Noble 

Qur’an, is the intent of 

scientific interpretation. 

This research refers to the 

opinions of influential 

commentators on the 

emergence of this interpretive 

current, as well as the 

background and historical 

development of this current, 

and considers the immortality 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

471 
 
 

of the Qur’an and university, 

the acceptance of the scientific 

language alongside the 

customary language, the 

objectivity of scientific 

investigations, and not 

contradicting the guidance of 

the Qur’an and its research on 

scientific issues, which it 

considers All of these are 

important principles of this 

exegetical current. 

 المقدمة .1
إنّ للتفسير العلميّ للقرآن جذوراً في بعض 
كتب التفسير المتقدِّمة، ولكن التفتَ له 

القرآنية  المفسرون والباحثون في المجالات 
كتيّار مستحدَث في الدراسات القرآنية 
وذلك بسبب الظروف الخاصة التي مرَّ بها 
العالم الإسلامي في القرنين المنصرمين. 
فسِّر عبر هذا التيار التفسيري أن 

ُ
يسعى الم

يحلّل التعاليم الدينية من منظور العلوم 
التجريبية والاكتشافات الحديثة بدلَ التأكيد 

الصورية والأدبية للآيات.  على الأبعاد

لذلك نجد مخالفين وموافقين عديدين أرهقوا 
أقلامهم لجواز أو عدم جواز هذه الرؤية 
التفسيرية. فالمعتقدون بها يجدونها خطوة 
لإثبات خلود المصاديق القرآنية، ويذودون 
عن هذا التفسير عبَر تبيين أساسياته 
ومبادئه، لكنّ الرافضين له، بالرغم من 

لهم لخلود القرآن، يجدونه مباينا مع رسالة قبو 
القرآن في هدايته، وتكليفا له بما لا يطيق 
من حيث احتمال بطلان الحصيلة البشرية. 
إضافة على هذا الاختلاف، فالمؤيِّدون 
للتفسير العلمي يختلفون فيما بينهم في تبيين 
أساسيات هذا التفسير أيضا. إذ تدلنّا قراءة 

إلى أنَّ هذا الخلاف نتيجةُ  المصادر المكتوبة
تعدّد المآخذ من مفهوم "أساس" التفسير، 
وقسم آخر من هذا الخلاف يعود إلى خلط 
أساسيات التفسير العلمي مع الخصائص 
التي تأتي حصيلةً للتمسك بأساسيات هذا 
التيار الخاصة، عند تفسير الآيات. لذلك 
سعى الكاتب أن يستعرض أساسيات هذا 

يري وفق أقوال مفسري هذا التيار التفس



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

472 
 
 

التيار نفسه. إذن، وفق نتائج هذا البحث، 
قد كان المفسرون يعتمدون أربعاً من 
الأساسيات الخاصة للتفسير العلمي. بالرغم 
من أنّ توجُّه هؤلاء المفسرين لم ينعطف إلى 
هذه الأساسيات على حد سواء، فلم تظهر 

 نتائجهم بشكل متحد.

 لقرآنتعريف التفسير العلمي ل .2
لقد قُدِّمت تعاريف مختلفة للتفسير العلمي، 

هو التفسير الذي »منها قول أمين خولي: 
يحكم الاصطلاحات العلمية في عبارات 

ويجتهد في استخراج مختلف العلوم القرآن 
: 1933)خولي،« والآراء الفلسفية منها.

وقد كرّر الذهبي هذا القول  (357/ 5
وعدَّ  (،474/ 2)الذهبي، د. ت:  نفسه

ذلك عمر أحمد أبو حجر سعيا لفهم 
العبارات القرآنية من منطلق العلم حيث 
 يُكشَف بذلك سرٌّ من أسرار إعجاز القرآن

( لكن حافظ 66: 1411)أبو حجر، 
أنّ التفسير العلمي الذي »إبراهيم يعتقد 

ظهر بوضوح في القرنين الهجريين الرابع عشر 
ريعه في والخامس عشر لمواکبه التغييرات الس

العلوم والمعارف ولمحاوله عرض فهم جديد 
لآيات القرآن أو بالأحری فهم جوانب 
علمية لم يتنبِه إليها سلفُنا من قبَل أو لم 
تتوفر لديهم المعلومات في عصورهم 

)السيّد غنيم، « ليستعملوها في القرآن
 ويقول عبد الرحمن العك:(. 88: 1415

فسير الت»أدخلنا هذا التفسير في بحث »
؛ لأنه لا تنطبق عليه شروط «الإشاري

التفسير العقلي الاجتهادي، ولا يخضع لتلك 
الضوابط التي وضعها العلماء لتفسير 
النصوص القرآنية، وذلك لأن هذا التفسير 
يقوم أصلا علی شرح وإيضاح الإشارات 
القرآنية التي تشير إلی عظيم خلق الله 

الآيات تعالی، وكبير تدبيره وتقديره، لتلك 
)العك، « المنظورة في هذا الكون المعمور.

لكن الرومي يقول بعد  (217: 1414
الذي يظهر »نقده لبعض هذه التعاريف: 

لي ـ والله أعلم ـ أنّ التعريف الأقرب إلی أن 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

473 
 
 

يكون جامعا مانعا أن يقال: المراد بالتفسير 
العلمي هو اجتهاد المفسر في كشف الصلة 

 الكونية ومكتشفات بين آيات القرآن الكريم
العِلم التجريبي علی وجه يظهر به إعجاز 
للقرآن يدل علی مصدره، وصلاحيته لكل 

/ 2: 1997)الرومي، «  زمان ومكان.
549.) 

علينا الآن وبعد ملاحظة هذه التعاريف وما 
تشكل لدينا بعنوان التفسير العلمي أن 
نقول: ليس القصد من مصطلح "التفسير 

داه من التفاسير ليست العلمي" أنّ ما ع
علمية، بل المراد من تقييد هذا التيار 
التفسيري بالـ"علمي" أن يُـفَسَّر القرآن عبر 
العلوم التجريبية المحسوسة. لذلك تُصبح 
غاية المفسر من هذه الطريقة التفسيرية أن 
يكشف معاني الآيات عبر استخدام الحقائق 

بارة والاكتشافات التجريبية ليوسّع مدلولَ الع
القرآنية. إذن علينا أن نقول وفق هذا، إنّ 
القصد من التفسير العلمي هو تفسير القرآن 

على ضوء اكتشافات العلوم التجريبية نظرا 
لدلالة ألفاظ القرآن الكريم، وبهذا البيان 
يتضح أنّ العلوم التجريبية ليست حاكمة 

 على النص القرآني بل هي تجيء لتخدمه.

 آن العلميتاريخُ تفسير القر  .3
لم يَخفَ حَثُّ الآيات وترغيبها للمسلمين 
للخوض في غمار العلم والحكمة منذ بداية 
نزول الآيات على قلب الرسول الأكرم 
)صلى الله عليه وآله وسلم( على أحد من 
المسلمين. فأصبح السعي لفهم الآيات 
القرآنية وكسب العلم والحكمة هاجسا لدى  

البداية، ولهذا  كلِّ مفكر من المسلمين منذ
السبب تّمت ترجمة التراث الإغريقي إلى 
العربية في تلك القرون البدائية وتلاها 
البحث في ماهية العلوم الأخرى وصِلاتها في 
حيِّز المعرفة الدينية. ويمكن العثور على 
جذور نشأة العلوم العقلية في العالم 
الإسلامي في أحضان ذلك الهاجس المتأصِّل 

لمين. كما تلوحُ لنا بوادر نشأة ـ لدى المس



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

474 
 
 

التفسير العلمي لآيات القرآن في القرون 
الأولی في تراث المفكرين المعاصرين للقرون 
البدائية من الحضارة الإسلامية. ومِن أبرز 
أولئك المفكرين الذين يمكن أن نعثر على 
نماذج من التفسير العلمي في كتبهم هو "ابن 

يقول في ق(، مثلاً، حيث 428سيناء" )
وَيَحْمِلُ عَرْشَ »تفسير هذه الآية الشريفة: 

( إنّ 17)الحاقة: « رَبِّكَ فَـوْقَـهُمْ يَـوْمَئِذٍ ثََانيَِة  
العرش هو الفلك التاسع في النظام الفلكي 
البطليموسي والملائكة الثمانية الحاملين 
للعرش هي الأفلاك الثمانية )الذهبي، د. 

لى مثل (. كما يمكن العثور ع426: 2ت، 
هذا التفسير بعدَ ابن سيناء، في تراث 
المتقدمين من المفسرين والباحثين في المجالات 

ق( أيضا يذكر 460القرآنية. فإنّ الطوسي )
من سورة  22رأي أبي علي الجبائي في الآية 

ثم « الَّذِي جَعَلَ لَكمُ الْأرضَ فِراَشًا»البقرة 
استدل أبو علي الجبائي »ينقده فيقول: 

الآية، على أنّ الأرض بسيطة ليست   بهذه
كُرةً كما يقول المنجمون والبلخي بأن قال: 

جعلها فراشاً. والفراش البساط بسط اللَّه 
تعالى إياها. والكرة لا تكون مبسوطة. قال: 
والعقل يدل أيضاً على بطلان قولهم؛ لأنّ 
الأرض لا يجوز أن تكون كروية مع كون 

يستقر إلا فيما له البحار فيها، لأنّ الماء لا 
جنبان يتساويان، لأنّ الماء لا يستقر فيه  
كاستقراره في الأواني. فلو كانت له ناحية 
في البحر مستعلية على الناحية الأخرى، 
لصار الماء من الناحية المرتفعة إلى الناحية 
المنخفضة. كما يصير كذلك إذا امتلأ الإناء 

له؛ الذي فيه الماء. وهذا لا يدل على ما قا
لأنّ قولَ من قال الأرض كروية، معناه إنّ 

)الطوسي، د. ت:  «لجميعها شكل الكرة.
( كذلك يقول في تفسير الآية 102: 1

وَمَا أنَْـزَلَ الُله مِنَ »من سورة البقرة:  164
عن إمكان تراكم السحاب من « السَّمَاءِ 

البخار الصاعد من الأرض )نفس المصدر، 
2 :58.) 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

475 
 
 

ق( عبر تساؤله 505 )كذلك يقول الغزالي
عن وجود علوم كالطب والنجوم والسحر، 
وغيره في القرآن: إنّ لكل هذه العلوم 
والعلوم الأخرى التي لم نشر إليها، جذوراً في 
القرآن. فإنّ كلها تستسقي من بحر معرفة 
الله والذي هو بحر الأفعال الإلهية... لقد 
أشير في القرآن إلى العديد من العلوم، وإنّ 
القرآن يحتوي على علوم الأولين والآخرين  
كما علينا بأن نصل إلى تفصيل مجمل 
الآيات عبر التدبر والتفكر فيها، وإنّ القرآن 
محيط ليس له ضِفة  ولا ساحل )الغزالي، 

(. كما يؤكد ذلك في كتابه 45/ 1: 1402
جواهر القرآن ويفصِّل البحث حوله 

 (.8)الغزالي، د. ت: 

ق( في تفسير 548ي )كذا يقول الطبرس
هُوَ الَّذِي خَلَقَ »من سورة البقرة  29الآية 

يعاً ثُمَّ اسْتَوى إلَى   لَكُمْ ما في الْأَرْضِ جمَِ
السَّماءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سََاواتٍ وَهُوَ بِكُلِّ 

بعد الإشارة إلى قول علي بن «  ءٍ عَلِيم شَيْ 

من سورة  41عيسى بالاستناد إلى الآية 
نْ  رْضَ أ  إنَّ الَله يْمسِك السَّماواتِ وَالْأ »فاطر 

حَدٍ مِنْ  مْسَكهُما مِنْ أ نْ أ تَـزُولا وَلئَِنْ زالتَا إ
أنه يعتقد أنّ « نَّهُ كانَ حَلِيماً غَفُوراً  بَـعْدِهِ إ

الله فصل في التعبير بين السماوات والأفلاك 
بسبب أنّ الأفلاك متحركة والسماوات 

لرأي ضعيف؛ لأنّ كلام هذا ا»ثابتة، يقول: 
الله في هذه الآية الشريفة يعني: أن 
السماوات لن تزلَّ عن القطب الذي تدور 

« حوله، وإن كان مديرها غير الله لزلَّتْ.
( في الواقع، 174/ 1: 1372)الطبرسي، 

إنّ الطبرسي عبَر هذا الكلام، انحاز إلى 
النظام الفلكي البطليموسي الذي كان يعتقد 

وات هي الأفلاك. إنّ الأفلاك في أنّ السما
مصطلح النظام الفلكي البطليموسي تشتمل 
على سبعة أفلاك )القمر، الزهرة، عطارد، 
المريخ، زحل، المشتري، والشمس( التي تدور  
كلها حول الأرض، لكن هذا لا يعني أن 
الطبرسي يوافق رأي الغزالي؛ لأنّ الطبرسي 

لأسئلة فسّرَ جامعية القرآن بأنه يجيب إلى ا



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

476 
 
 

الدينية فحسب، خلافا للغزالي الذي كان 
يعتقد أنّ كلَّ شيء يوجد في القرآن. فيقول 

من سورة  89الطبرسي في تفسير الآية 
نَـزَّلْنا عَلَيك الْكتابَ تبِْياناً لِكلِّ »النحل 

إنا نزلنا إليك القرآن ليكون بيانا « شَیءٍ 
لكل الأمور المستعصية. وهذا يعني أنه يبينِّ 

استعصى من الأمور الشرعية التي يحتاج ما 
إليها الناس؛ لأنه ليس من أمر يحتاج إليه 
الناس من حيوث دينية إلا وقد صرَّح به 
القرآن أو أوكل به إلى الرسول وخلفائه أو 
أُحيل إلى إجماع الأمة، إذن يستخرج حكم 

)الطبرسي، « هذه الأمور من القرآن الكريم.
1372 :6 /586 .) 

ق( من المفسرين 606الرازي ) إنّ الفخر
الذين قد ذكروا في تفاسيرهم المسائل العلمية 
وركّزوا عليها. في الواقع يمكننا أن نعدَّه مُحيياً 
لرأي الغزالي في رؤيته العلمية حِيالَ القرآن، 
فإنه أطنب في هذا الأمر في "التفسير 
الكبير" ، واهتمَّ كثيرا بأن يطبِّقَ علومَ زمانه 

القرآن، لذلك تجده يكتب في  على آيات
مطلع تفسيره عن تفصيله لمحاولة هذا الأمر: 

اِعلم أنه مرّ على لساني في بعض الأوقات »
أنّ هذه السورة الكريمة )سورة الحمد( يمكن 
أن يستنبط من فوائدها ونفائسها عشرة 
آلاف مسألة، فاستبعدَ هذا بعض الحساد، 

لوا وقوم من أهل الجهل والغي والعناد، وحم
ذلك على ما ألفوه من أنفسهم من 
التعلقات الفارغة عن المعاني، والكلمات 
الخالية عن تحقيق المعاقد والمباني، فلما 
شرعت في تصنيف هذا الكتاب، قدمت 
هذه المقدمة لتصير كالتنبيه على أن ما 

.«  ذكرناه أمر ممكن الحصول، قريب الوصول
(. وقد 21/ 1: 1420)الفخر الرازي، 

الَّذِي »من سورة البقرة:  22دل بالآية است
على سكون « جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِراشاً 
( وعلى 336/ 2الأرض )نفس المصدر: 

فسواهنّ »من سورة البقرة:  29ضوء الآية 
يطبق السماوات السبع على « سبع سَاوات

النظام الفلكي البطليموسي )نفس المصدر، 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

477 
 
 

ة (. وفي تفسير الآية الشريف271: 14
إِنَّ في خَلْقِ »من سورة البقرة:  164

يذكر حالات « السَّماواتِ وَالْأَرْضِ 
السماوات على ضوء النظام الفلكي ويشير 
إلى ترتيب الأفلاك ومعرفتها، ومقدار حركتها 
وكيفية الاستدلال عبرها على وجود الله في 
عدة فصول، وفي طيَِّها يناقش آراء 

وبابل ومصر بطليموس وقدماء الهند والصين 
/ 4: 1420والروم والشام )نفس المصدر،

 (.162ـ  152

ويقوم بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي 
ق( في "تفسير البرهان" بمتابعة رأي 746)م 

الغزالي أيضا، عبر تكرار مستنداته، ويشير 
ضمن بحث مستقل تحت عنوان "في القرآن 
علم الأولين والآخرين" بأن ليس مِن علم 

ويمكن استخراجه من القرآن عند الذين إلا 
منحهم الله فهم الكتاب. فهو يدافع عن 
ظهور بعض الحقائق كظهور عدد سنيِّ عمر 

من سورة المنافقون:  11الرسول في الآية 

رَ اللَّهُ نَـفْساً إِذا جاءَ أَجَلُها» لأنّها « وَلَنْ يُـؤَخِّ
في القرآن وتليها سورة  63هي السورة رقم 

لتي تعكس الحزن على فقد الرسول التغابن وا
(. كذلك 320/ 2: 1410)الزركشي، 

ق(  910يكرِّر جلال الدين السيوطي )م 
كلام الغزالي والزركشي، في النوع الخامس 
والستين من الإتقان والذي أسَاه "في العلوم 
المستنبطة من القرآن" ويؤيد كلامهما بآيتين 

ما »من سورة الأنعام  38إحداهما الآية 
والأخرى هي « ءٍ  رَّطْنا في الْكِتابِ مِنْ شَيْ ف ـَ

وَنَـزَّلْنا عَلَيْكَ »من سورة النحل  89الآية 
وعبر روايات « ءٍ  الْكِتابَ تبِْياناً لِكُلِّ شَيْ 

أخرى، ويقول بأنّ القرآن يشتمل على جميع 
من  11العلوم، كما أنه يؤيد موافقة الآية 

ذا  هُ نَـفْساً إوَلَنْ يؤَخِّرَ اللَّ »سورة المنافقون 
مع عمر « جَلُها وَاللَّهُ خَبِير  بما تَـعْمَلُون جاءَ أ

الرسول ويشير إلى العديد من العلوم التي 
توجَّه إلى أسسها القرآن )السيوطي، 

 (. 268ـ  258: 2، 2001



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

478 
 
 

التفسير العلمي للقرآن في مسيره  .4
 التاريخي

بالرغم من أنّ هناك مآخذَ عديدة بالنسبة 
سير العلمي إلا أنّ جُلَّ المفسرين إلى التف

 يبينونه عبر أربع مراحل:

. في البداية، من القرن الثاني الهجري حتى 1
الخامس الهجري، والذي ابتدأ عند ترجمة 
التراث الإغريقي إلى العربية حتى سعى بعضُ 
المسلمين في تفسير آيات القرآن على غرار 

 النظام البطليموسي.

 كانت عند القرن . بداية العصر الثاني2
السادس تقريبا، حين مالَ عدد من العلماء 
إلى تلك النظرية التي تدّعي بأن جميع العلوم 
متوفرة في القرآن ويمكن استخراج علوم 
عديدة منه. وكان الغزالي على رأس قائمة 
أولئك العلماء، إذ كان يعتقد أنّ القرآن 
يشتمل على جميع علوم الماضي والمستقبل  

ن استخراج جميع العلوم منه كما يمك
(. إنه يشير في  341: 1، 1402)الغزالي، 

كتابه "جواهر القرآن" إلى كيفية وطريقة 
اشتقاق العلوم العديدة من القرآن ويصرحّ 
بأنّ القرآن محيط  تنشعب منه علوم الأولين 
والآخرين، كما تنشعب من سواحل البحار، 

كنّ (. ل8الأنهار والوديان )الغزالي، د. ت: 
الغزالي لا يدخل بالتفصيل إلى التفسير 
العلمي للآيات، بيدَ أنه يجعل الطريق سََْحاً 
ومُعبَّداً لأمثال الفخر الرازي، كي يكشفوا 
مصاديق عديدة من التفسير العلمي لآيات 
القرآن عبر اقتفاء أثره. ومن اللامعين في هذا 
العصر يمكننا عَدّ صدرَ الدين الشيرازي 

كمة المتعالية. إنّ صدر الدين وأصحاب الح
قد تحرَّى في كتبه التفسيرية من طرح 
المباحث العلمية وبادَرَ لتكوين تناسقٍ بين 
آيات القرآن والعلوم الطبيعية في عصره. 

من سورة  39فمثلًا إنه ذكر في تفسير الآية 
بأنّ ضوء القمر هو « والقمر قدّرناه»يس 

ضوء الشمس نفسه، ينعكس إلينا عبر 
طح القمر )صدر الدين شيرازي، س

1361 ،5 :104.) 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

479 
 
 

. العصر الثالث للتفسير العلمي كان في 3
الميلادي تزامناً مع تطوّر العلوم  18القرن 

التجريبية في مغارب الأرض. في هذه الفترة 
تّمت ترجمة كتب عديدة في علم الفيزياء 
والكيمياء والطب والنجوم إلى العربية. ولقد 

سببا لقيام العلماء  أمسى هذا العصر
المسلمين بمبادرة لتطبيق القرآن مع العلوم 
التجريبية، كما أثّـَرَ هذا العصر على العالم 
الإسلامي وعلى مصر والهند خاصة في 

 القرن المنصرم الأخير.

أصبحت هذه المسألة أبلغ أهمية عند نشوب 
تعارض العلم والدين في أوروبا، وصار 

الخلف بسبب  الكتاب المقدس يتراجع إلى
تعارضه مع العلوم الجديدة شيئا فشيئا، كما 
فتح المجال إلى نشأة الأفكار الإلحادية والتي 

 هي في تضاد مع الدين.

إنّ هجمة هذه الأفكار على الدول 
الإسلامية بسبب التفوق الصناعي لدى 
الغرب، أثَّرتْ في انجراف الشباب المسلمين 

ضُ المفسرين إلى الثقافة الغربية. لذلك قام بع
في هذا العصر مع تأصيل صحة النظريات 
العلمية بتطبيق آيات القرآن معها كيفما  
كان. وقام آخرون بالدفاع عن القرآن نظراً 
لتناسق العلم والدين حسب رأي الإسلام، 
ودخلوا الحلبة ليبينوا أنّ آيات القرآن ليست 
متعارضة مع العلوم الحديثة، بل إنّ الحصيلة 

 ثبت إعجاز القرآن العلمي.العلمية ت

. العصر الرابع يتعلق بأواخر القرن التاسع 4
عشر وبدايات القرن العشرين والذي تحولت 
فيه العلوم التجريبية والرياضيات تحولاتٍ 
جذرية حتى أفضت بتغييرات كبيرة 
بالعلاقات بين العلم والدين. ففي هذه المرة 
كانت العلوم التجريبية هي مَن يعاني من 

لنقد اللاذع وانهيار أنظمتها المتجذرة بسبب ا
ظهور أنظمة علمية حديثة. كانت قد 
ابتدأت هذه التحولات عبر التغييرات 
الشاملة في مجال الفيزياء والميكانيكا وعند 
ظهور فلسفة العلم والتي تعتني بالبحث 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

480 
 
 

حول الأسس النظرية والفلسفية للعلوم 
لهندسة التجريبية. إنّ الرياضيات كانت ترى ا

الإقليدية مَثَـلَها الأعلى، وكانت هذه 
جلّية الوحيدة منذ 

ُ
 2000الهندسة هي الم

عام حيث لم تخدش ساحتها بشيء، لكنها 
خضعت لتغييرات جذرية. كما أنّ الفيزياء 
النيوتونية )الميكانيكا الكلاسيكية( التي  
كانت تُـعَدُّ الأنموذج الأكبر للتفكر العلمي 

تغييرات كبيرة بل  عام، واجهت 200منذ 
دنت من انهيارها عند ظهور نظرية النسبية 
لأينشتاين ونظرية ميكانيكا الكم أو 
الفيقياء. تظهر أهمية هذه المسألة عندما 
نعرف أن الفيزياء النيوتونية كانت قد بلغت 
لدى الفلاسفة والعلماء مكانة لا يُـتَصوَّر 
دحضُها أبدا. كانت الفيزياء النيوتونية قد 

لت إلى أيقونة مُثلى أو إلى صنم، حتى تحوّ 
بعصر نيوتون والفيزياء  18أنهم أسَوا القرن 

 النيوتونية. 

سلَّمات الفلسفية لنظريات العلوم 
ُ
رغمَ أنّ الم

التجريبية كانت قد خضعت للنقد من 
جانبٍ ومن جانب آخر خضعت نتائجها 
الفلسفية أيضا للنقد والبحث العميق من 

لكن هناك حقيقة قبل فلاسفة العلم، 
واحدة كانت تتجلى بالنسبة إلى علاقة 
العلم والدين، وهي أنّ العلوم التجريبية  
كانت قد خسرت مكانتها الصنمية 
السامقة، فكان مدافعوها ينظرون إلى الدين 
بمزيد من الاحتياط والتواضع قياسا مع 
السابق. بعدها عادت مسألة الدين إلى 

فضى ذلك إلى مركز الأبحاث الفلسفية حتى أ
نشأة فلسفة الدين وتطورها. فما قد أصبح 
الآن مثيرا للانتباه هو ليس رفض إحدى 
ثنائية العلم والدين بصالح الآخر، بل صار 

 السؤال عن نوعية علاقتهما مع البعض.

بتعبير آخر، صار الحديث في هذا العصر 
عن التناسق والعلاقة بين العلم والدين وهذا 

ديدة لكشف نوعية يحتاج إلى أبحاث ج



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

481 
 
 

نزلَةَ مع الأدوات العلمية. 
ُ
علاقة الآيات الم

فلا حاجة في هذا العصر لعَِدِّ النظريات 
العلمية ضمن المسلمات لتطبيق الآيات 
القرآنية عليها، ولا حاجة لاستخراج تلك 
النظريات من الآيات، بل يجب العثور على 
نوعية العلاقة بين الآيات المنزلة مع الأدوات 

علمية ذات الصلة بمواضيع متحدة لتبيينها ال
 ودراستها.

من هذا المنطلق، يحتاج تفسير الآيات 
العلمي في العصر الرابع إلى منهجية دقيقة 
وخاصة به؛ منهجيةٍ تتبيّن من خلالها طريقة 
تلك العلاقة بوضوح، حتى تتضح مكانة 
السنخين؛ أي الأدوات القرآنية والأدوات 

متحدة من العالم العلمية حول مواضيع 
 (.105: 1391)مصلايي پور، 

 التفسير العلمي من منظور المفسرين .5
إنّ ملاحظة التفاسير العلمية تشير إلى أن 
أمثال هذه التفاسير ظهرت بشكل جاد 
ومبسَّط بعد تعرف العالم الإسلامي على 

الغرب، وكما سنذكر لاحقا أنَّ بعد فتح 
 نابليون لمصر، أدرك المسلمون مدى ضعف

قواتهم العسكرية بل أدركوا تأخرهم العلمي 
بعد تعرفهم على علوم ومعلومات حديثة 
أخرى، إضافة إلى ضعفهم وتأخرهم 
العسكري. ومن جهة أخرى لم يقم 
الفرنسيون بالقتل والسلب والنهب والتدمير 
بعد دخولهم لمصر، بل حاولوا أشدَّ محاولة 
لتعميم الدراسة والتحقيق والمطالعة لأغراض 
يمكن أن تكون بغية الاستعمار، حتى أنهم 
أثاروا استحسان المصريين. فتعقيبا على هذه 
الأحداث، توثقت العلاقات العلمية بين 
المفكرين المسلمين والدول الأوروبية الأخرى 

 عبر الدراسة والترجمة وما إلی ذلك.

من المسائل العلمية التي تعرَّف عليها 
لنسبة بين المسلمون في تلك الآونة، هي ا

العلم والدين أو النسبة بين الأدوات القرآنية 
والعلوم البشرية والتجريبية. وينبغي الإيضاح 
بأن نشوب التعارض بين العلم والدين في 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

482 
 
 

الغرب للوهلة الأولى كان في عصر تقابل 
العلماء في مجال العلوم التجريبية مع أساطين 
الكنيسة، حتى أدى ذلك إلى أحداث مُرَّة 

يس محاكم التفتيش وغيرها، ولم تزل كتأس
آثارها السلبية تلوح في أوروبا في ذلك الآن. 
وما يكون كنتيجة طبيعية لهذا الصدام أن 
تقوم فئة بعزل العلم والدين مطلقا، وفئة 
أخرى تتوجه إلى تناسقهما. لكن الفئة 
الثانية تنقسم لقسمين أحدهما تؤمن بتداخل 

 فهما.العلم والدين وأخرى تؤمن بتآل

كانت مصر أول من يتأثر من الدول العربية 
بل الإسلامية بهذه الأفكار بسبب قربها من 
أوروبا وبسبب دخول الفرنسيين إليها، حتى 
سافر عدد كبير من مسلميها المثقفين إلى 
أوروبا أو درسوا فيها، فعادوا إلى شعوبهم 
يحملون معهم هذه الأفكار مزوّدة بالعلم 

لسبب قام كثير من العلماء والتقنية. لهذا ا
والمفسرين بتفسير الآيات العلمي لحوافز 
عديدة منها: الدفاع عن الحقائق الدينية 

وإثبات إعجاز القرآن، وتارة بسبب 
الانفعال أمام العلوم الحديثة أو التأثر 

 بالأفكار الملتقطة.

وهذا الاختلاف في الحوافز أدَّى إلى 
العلمي. الاختلاف في الرؤية في التفسير 

لكنما في الغرب، بسبب وجود خلفيات 
خاصة وطروء إشكالات على الكتاب 
المقدس وكذلك دأبَ أساقفة الكنيسة 
وسلوكهم الخاص، انتهى تعارض العلم 
والدين إلى تقييد الدين في مداخلته مع 
الأمور أو العَلمانية، في حال أنّ العلماء 
المسلمين كانوا يحاولون أن يبيّنوا تناسق 

لإسلام مع العلوم الحديثة. إذن معما أنّ ا
انِ مبدِعَي هذا  ابن سيناء والغزالي كانا يُـعَدَّ
النوع من التفسير، لكنا نبصر تسامي هذا 
الشكل من التفسير في أواخر القرن التاسع 
عشر وبدايات القرن العشرين، عندما تّم 
انتشار هذه التعارضات والاصطدامات في 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

483 
 
 

لات وترجمت إلى العربية الكتب والجرائد والمج
 شيئا فشيئا وانحدرت نحو الدول الإسلامية.

عند ملاحظة التفاسير التي تّم إنشاؤها في 
العصور المتأخرة والتي تميزت عن سائر 
الأنواع من التفاسير، يمكننا أن نرى أكثرها 
انسجاما في تفسير كـ"الجواهر" للطنطاوي 

(، وعند ملاحظة ما يحدث من 1358)م 
أو إثباتات أكثر جدية  للتفسير رفض 

العلمي منذ أواخر القرن التاسع عشر حتى 
الآن، نتمكن أن نعدَّ التفسير العلمي متعلقا 

 بالعصور المتأخرة.

أهم نقطة تغيير مرّ بها التفسير العلمي تتعلق 
بالقرنين المنصرمين. فإننا نشاهد في هذا 
الزمان نموَّ علم المسلمين وازدهاره نتيجة 

عامل مع الغرب، كما أنهم أدركوا مدى الت
تأخّر المسلمين فصاروا يطرحون شبهات 
عديدة منها: شبهة اختلاف العلم والدين 
والتي أدَّت إلى توجّه المفسرين نحو التفسير 
العلمي كتيّار ورؤية تفسيرية بالجانب للرؤى 

الأخرى. لكن بسبب اختلاف المآخذ 
صة ورؤية المفسرين للتفسير العلمي وخا

بسبب نتائج هذا التفسير، تشكلت رؤيتان  
 كليتان، إحداهما إيجابية وأخرى نافية له:

الرؤية النافية والتي تؤكد على جانب  .1
هداية القرآن، تسعى بأن تبيّن مكانة القرآن  
ككتاب سَاوي مُنزَل لتنذر من نتائج 

 التفسير العلمي.

الرؤية الإيجابية تسعى أن تعد التفسير  .2
كتيار مقبول في مجال التفسير عبَر   العلمي

 بيان قواعده وحدوده وثغوره الخاصة به.

يعتقد بعضُ المفسرين بأنّ التفسير العلمي 
يعني استسلام القرآن أمام النظريات العلمية 
التي يمكن أن تخضع لتغييرات، وأنها تقوم 
عادةً عبر تأويل النصوص القرآنية وتحميل 

 ألفاظها بمفاهيم جديدة.

ى سبيل المثال: يقوم أمين خولي عبر عل
رؤيته الأدبية في التفسير، بتعريف التفسير 
العلمي بأنه يجعل المصطلحات العلمية 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

484 
 
 

حاكمة على القرآن وأنه يسعى بأن 
يستخرج العلوم العديدة والآراء الفلسفية من 
القرآن، فلا ينفي خولي اعتبار التفسير 

مي العلمي ولا صحته، بل يعد التفسير العل
عبر هذه الرؤية مخالفا مع قواعد فهم القرآن. 
ثم يستذكر رؤية الغزالي بأنها من ضمن 
المتاهات الخاطئة التي أدرجت ضمن 
التفسير. ثم يشير إلى هذا النوع من التفسير 
من منظور مؤيديه بأنهم يسعون إلى تأييد 
إعجاز القرآن عبره لإثبات صلاحية القرآن 

 للحياة الدنيا.

ـ عبر هذه العقيدة ـ بعد ذكره لفئةٍ ثم يقوم 
من المفسرين القدامى والمعاصرين )مروراً 
بالفخر الرازي حتى الطنطاوي( الذين 
يؤيدون التفسير العلمي، بذكر حجج 
المنكرين للتفسير العلمي وفي الختام ينقد هذا 
التيار التفسيري من منظور لغوي وأدبي 
وبلاغي وديني واعتقادي. ملخص مقاله 

ير إلى أنّ في التفسير العلمي، تفُهم يش

الألفاظ في معانيها الجديدة والمتحوِّرة، وهذا 
ينتج حمل اللفظ على معنى لم يكن مألوفا 
ولا معروفا، بل إنه معنى أُحدِثَ بعد نزول 
القرآن بل بعد عدة قرون لدى الأمة. على 
هذا الأساس يصبح التفسير العلمي مرفوضا 

دبي والبلاغي؛ لأنّ نظرا لكيان القرآن الأ
البلاغة تعني مطابقة الكلام لمقتضى الحال، 
في حال أن في التفسير العلمي يشار إلى 
معان ومفاهيم لم تكن معروفة ولا مألوفة 
لدى مخاطبه البدائي، بل استطاع البشر 
فهمها بعد زمان طويل وجهد حثيث. وقد 
طرح أمين خولي عدداً من الأسئلة بغُيةَ تأييد 

؛ منها: إن كان الله قد قصد هذه مآخذه
المعاني، فهل استطاع العرب المعاصرون 
للرسول فهمها؟ إن كانت الإجابة إيجابية 
فلماذا لم يُحدثوا ثورة علمية على ضوء 
فهمهم للآيات؟ وإن كانت الإجابة سالبة 
فلم يكن العرب ليفهموا المعاني المرمي إليها 

ن من قبل التفسير العلمي، فكيف يمكن أ
تعد هذه المعاني ضمن ما كان يقصده الله؟ 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

485 
 
 

هل يمكن أن تعد مثل هذه القضية مراعاةً 
لمقتضى الحال؟ ثم ينقد التفسير العلمي من 
منظور ديني واعتقادي فيقول: هل القرآن  
كتاب يتحدث مع الناس حول مشاكل 
الكون والأحداث العلمية؟ كيف يمكن لمثل 
هذا الكتاب أن يكون خاتمة للكتب 

لسماوية، في حال أنّ المعتقدين بالقرآن لم ا
يتوصلوا إلى حدود معينة من هذه العلوم؟  
كيف يمكن للقرآن أن يحتوي على جميع 
العلوم كالطب والنجوم والهندسة والكيمياء 
في حال أنّ هذه العلوم تخضع لتطورات 
وتغييرات في كلِّ يوم؟ من الواضح أنّ 

لى هذه الكتاب الديني لا يتكفّل التوجه إ
الأبحاث في حياة مخاطبَيه وليس عليه بيانها 
ولا توضيحها. ويؤكد في الختام أن ضرر 
طرح هذه الأبحاث العلمية في تفسير القرآن 
يفوق على نفعها. وإذا أراد أحد بأن يرد 
على شبهة تعارض العلم والدين، يكفيه أن 
يثبت بأن ليس في القرآن نص  صريح يخالف 

لأنّ المزيد على هذا خارج الحقائق العلمية؛ 

عن صلاحية الكتاب الديني وليس جديرا 
أن نربط المسائل العلمية بتكلف ومشقة 

ـ  357/ 5: 1933بالقرآن )خولي، 
(. إنّ الذهبي أيضا ينكر التفسير 362

العلمي بعد التوكيد على كونه جالبا 
للأضرار، ثم يشير إلى أنّ القرآن ليس مخالفا 

، وبعد بيانه لرأي للاكتشافات العلمية
الشاطبي المخالف للتفسير العلمي يقوم 
بتأييده ثم يقوم بنقد التفسير العلمي كأمين 
خولي لغويا وبلاغيا واعتقاديا ويذكر في 
نهاية المطاف: إنّ الله أنزل القرآن إلى جميع 
البشر إلى يوم القيامة. فإن قمنا بما يقوم به 
الآخرين من حمل القرآن على كل شيء 

حسبنا القرآن مصدرا لكل العلوم، فإننا و 
سنخدش عقيدةَ الناس حول القرآن؛ لإنّ 
قواعد النظريات العلمية وأسسها غير ثابتة. 
وإن جعلنا للقرآن مقاصد وغايات ثم 
ينكشف بطلانها، سوف تتزلزل عقيدة 
الناس حول القرآن، ولا يمكن أن يكذِّبَ 
 القرآن ما قام بتصديقه سابقا. إذن يكفينا



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

486 
 
 

أنه ليس في القرآن ما يتنافى مع الحقائق 
العلمية الثابتة. ومِن جانب آخر يمكن 
الجمع بين القرآن وبين اكتشافات البشر 

 491/ 2السابقة والراهنة )الذهبي، د. ت: 
 (. 494ـ 

لقد قام الشيخ محمود شلتوت ـ من العلماء 
اللامعين في الأزهر ـ بنقد التفسير العلمي 

عبر بحث مفصل. يقول  في مقدمة تفسيره
في بداية بحثه: لقد قام العلماء المسلمون 
على مدى تاريخ التفسير بمناقشة علوم 
عديدة كالبلاغة والتجويد والتفسير والكلام 
والفقه والأصول و... بغية فهم معارف 
القرآن وحفظه من التحريف، بل توجهوا إلى 
الشعر نظرا لترقية مستوى الذوق ونموّ المكنة 

تمهيد لفهم القرآن ودرك جمالياته. لهذا وال
السبب اشتملت تفاسير القرآن على تعدد 
في الأشكال والأذواق، ففي بعضها سلطت 
الأضواء على القواعد النحوية وفي بعضها تّم 
التوجه إلى الحيوث البلاغية وإلى إعجاز 

القرآن، كما تشاهد الأبحاث الفقهية 
 يقول: والكلامية في البعض الآخر منها. ثم

يجب أن نبُعدَ القرآن عن أمرين: أحدهما 
استخدامه للخلافات والصراعات المذهبية 
وثانيهما استنباط العلوم الحديثة والمعارف 
النظرية الجديدة منه. يقول فيما يقول الشيخ 
محمود شلتوت بعد مقدمته الطويلة بأنّ 
الرؤية العلمية للآيات رؤية خاطئة 

نفي: إنّ الله لم ينزل وللاستدلال على هذا ال
القرآن ليحدث الناس عن النظريات العلمية 
والنكات الفنية؛ لأنّ مثل هذه الرؤية تجبر 
محبّي القرآن على أن يلزموا أنفسهم بتأويل 
القرآن بتكلف بالرغم من أن هذه الحالة لا 
تتلائم مع إعجاز القرآن والذوق السليم. 

لتغيير فإنّ هذه الرؤية تجعل القرآن عُرضة ل
بسبب عدم ثبات الأسس العلمية، إذ يمكن 
أن يعد العلم شيئا صحيحا ثم يتبين في 
المستقبل أنه من الخرافات. إذن لو قمنا 
بتطبيق القرآن على المسائل العلمية المتغيرة 
فإناّ سنجعل القرآن محتملا للتغيير بل نحمله 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

487 
 
 

عواقب أخطائها، في حال أننا نعد أنفسنا 
دفاع عن القرآن )شلتوت، مجبولين على ال

(. لكن مخالفته للتفسير 10ـ  4: 1389
العلمي لا تعني أنه يعتقد باختلاف القرآن 
مع العلم، بل إنه لا يعد العلم والقرآن 
متعارضين إذ يصرِّح أنّ إشارات القرآن 
لأسرار الكون والظواهر الطبيعية هي لغرض 
التأمل والبحث والتدقيق لتوثيق إيمان الناس، 

يكفينا مجرد عدم مخالفة القرآن مع الحقائق و 
 العلمية.

في الحقيقة، إنّ هذا ملخص قول المخالفين 
 مع التفسير العلمي:

إنّ القرآن كتاب هداية، ولم ينزله الله  أ:
 لتبيين النظريات العلمية؛

إنّ التفسير العلمي للآيات لا يتلائم  ب:
 مع فصاحتها وبلاغتها؛

العلمية تسبب في إنّ تغيّر النظريات  ج:
 جعل القرآن عرضة للتغيير والتعارض؛

إنّ التفسير العلمي يستوجب تحميل أمور  د:
 على القرآن لا تحتملها ألفاظه؛

هـ: في الحقيقة، إنّ توظيف المسائل العلمية 
لفهم آيات القرآن هي عبارة عن استخدام 
أدوات فاشلة للتفسير؛ لأنّ المسائل العلمية 

 بي المعاصر لنزول القرآن.مجهولة لدى العر 

خلافا للفئة التي تنكر التفسير العلمي وتعده 
مخالفا للأصول التفسيرية المقبولة، هناك فئة 
أخرى وهي تشكل غالبية المفسرين، تعرب 
عن قبولها للتفسير العلمي وتصرح بضرورة 
التوجه إلى العلوم العديدة في التفسير. هؤلاء 

في تفاسيرهم  هم من قاموا بالتفسير العلمي
وقالوا بأنّ جميع العلوم موجودة في القرآن 
حتى العلوم التجريبية، ومن هذا المنطلق أقروا 
بلزوم توظيف العلوم التجريبية في التفسير 
زيادة على مناقشة الأبحاث التفسيرية، 
لكنهم عند التوصية بتوظيف العلوم يوسعون 
الرؤية على شمول العلوم العديدة كالتجريبية 

الإنسانية، وفي نفس الوقت يعترضون على و 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

488 
 
 

/ 1: 1389التفاسير المفرطة )أسعدي، 
450.) 

إنّ ابن عاشور من المفسرين الذين يوسعون 
دائرة شمول العلوم التي يحتاج إليها التفسير 
ويجيز استخدام العلوم التجريبية في التفسير، 

إنّ »ويقول عند انتقاده لبعض المفسرين: 
أحد نقاط الضعف لدى المفسرين هو عدم 
الالتفات إلى العلوم المفيدة والمؤثرة في فهم 

يتصورون هذه القضية مشينة القرآن، هؤلاء 
بالقرآن لكنها لو لوحظت بدقة سوف 
يتضح أنّ استخدام علوم كالتاريخ والسياسة 
وعلم الأديان وعلم الاجتماع تفيد في فهم 

: 1378)ايَازي، « رسالة القرآن وتوضيحها
54.) 

كما كتب الشرقاوي حول مسيرة تطور 
إنّ نص القرآن  »التفسير والعلوم القرآنية: 

يتراوح في مرّ القرون والعصور مع نموِّ كان 
العلوم البشرية وكان يلُهم المفسرين 
ليستخدموا الثقافة والرؤى والمعارف البشرية 

في التفسير، فكلما طوَّر المفسرون علومهم 
لد أسرار الكون وبواطن الإنسان، يصبح  
كشفهم من أعماق النص القرآني أكثر 

: 1979)الشرقاوي، « فهما وأعمق علما
45.) 

 دراسة أسس التفسير العلمي .6

إنّ الباحثين في مجال التفسير، لم 
يتوسعوا في تبيين أسس التفسير العلمي. 
إنهم اختلفوا في تعيين أسس التفسير 
العلمي وتبيينها بسبب عدم وضوحها، 
فأكثروا من الأقوال المختلفة فيها وتارة 
أشاروا إلى أمور في كونها أسسا ومبادئاً 

العلمي ولم يكن سبب اختيارها للتفسير 
واضحا. كما يبدو، إنّ للتفسير العلمي 
زيادة على المباني العامة للتفسير 
العصري )يعني: شمول القرآن وخلوده، 
وتأصيله في المصادر الدينية، وتناسقه مع 
العلم( مبادیء خاصة تميزه عن التيارات 
التفسيرية الأخرى. والمباني الخاصة هي  



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

489 
 
 

ل القرآن وخلوده، كما يلي: شمو 
واشتمال القرآن على اللغة العلمية إلى 
جانب اللغة العرفية، وموضوعية الأبحاث 
العلمية في القرآن )وهي تجنُّب الباحث 
للتَّحيُّز الشخصي، وعدم إصدار الإحكام 
إلا بعد فحص ما لديه من أدلَّة وبراهين 
بتجرُّد وشفافية(، وعدم المنافاة بين 

 ح الأبحاث العلمية.هداية القرآن وطر 

 . شمول القرآن وخلوده1ـ  6

تعقيبا على مواجهة الثقافة الغربية والعالم 
الإسلامي في القرن الثامن عشر، عرَّف 
المستشرقون الإسلام دينا فاقدا لطاقة إدارة 

( 195: 1402الفرد والمجتمع )شريف، 
وسعوا سعيهم لإثبات تأخر الإسلام وعدم 

فوا مَقدُرة القرآن شمولية تعاليمه، حتى ن
الأبدية للتجاوب مع ما يحتاجه المجتمع. 
سببت هذه الرؤية بأن يبادرَ عدد  من 
العلماء والمثقفين المسلمين كالسيد جمال 
الدين ومحمد عبدُه بجهد حثيث لتعريف 

الإسلام بتعاريف حديثة. إنهما كانا يؤكدان 
على أصالة القرآن في هداية المسلمين 

يعتقدان بأنّ فهم أوامر  وسعادتهم وكانا
القرآن وتعاليمه واستخدامها ينتج العزة 
. كما أنّ التقصير في هذا الجانب  والسموَّ
ينتج الضعف والتأخر. لهذا جعل المفسرون 
إعادة قراءة رسالة القرآن دأبهم وبهذا السبب 
نشأت التفاسير الجديدة. كان يعتقد هؤلاء 

آن المفسرون ـ بعد اعتقادهم بشمول القر 
وأبديته ـ بأن ثقافة عصر النزول وظروفها 
الخاصة كانت قسما آلياًّ لغرض إيصال 

 الرسالة الإلهية.

إنّ الآية کتب فضل الله حول هذا الأمر: 
لا تتجمد في النقطة التي انطلقت منها 
ونزلت فيها؛ لأنّ أسباب النزول لا تمثل إلّا 
المنطلق الذي تحركّت الفكرة من خلاله بعيدا 

كلّ ما يحددها ويقيدها في دائرته، عن  
ولذلك عاشت الآيات الكريمة لتتسع وتمتد 
مع الزمان والمكان في كلّ مجال يتسع للفكرة 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

490 
 
 

وللمفهوم من خلال الأنموذج الأول، فكان 
من جراّء ذلك أن أصبحت الآيات تعيش 
معنا صراعناً مع الكفر والشرك والظلم 

ذجها والطغيان تماما كما كانت تعيش مع نما
الأولى صدقا والتزاما وإرادة حرة تتحدى 
الواقع المنحرف بكلّ ما تملكه من خطوات 

)فضل الله،   الحرية في الفكر والعمل
كما ذکر عبدُه بعد   .(25، 1: ج 1419

الإشارة إلى قاعدة )العِبرةُ بعموم اللفظ لا 
بخصوص المورد(: إنّ القرآن يقصد دائما من 

؛ لأنّ هداية تنبطق عليهم هذه النماذج
القرآن وإرشاداته عامة وشاملة وهي حجة 
إلى يوم القيامة. إنه كان يحلل آيات القرآن 

، 1، ج 1414بهذه الرؤية )رشيد رضا، 
179.) 

. اشتمال القرآن على اللغة العلمية 2ـ  6
 إلى جانب اللغة العرفية

إنّ معرفة لغة القرآن تؤثر في رؤية المفسر 
ومن الطبيعي إذا عدَّ  حول نصه تأثيرا بالغا.

أحد  لغةَ القرآن لغةً عرفية أو لغة أدبية، 
سوف لن يتوقع من نص القرآن سوى نتائج 
عرفية أو أدبية. لهذا إن قام أحد بالتفسير 
العلمي للقرآن فإنه يعتقد قطعا بأنَّ لغةَ 
القرآن لغة  علمية، ولأنّ المخاطب البدائي 

ات للقرآن لم يعرف عن الأسرار والصعوب
العلمية شيئا، إذن فالقرآن تحدث مع ذلك 
المخاطب بمقدار فهمه واستيعابه العرفي، 
على هذا يجب أن تكون للقرآن لغة  ذات 
أوجه أو ذات وجهين على أقل تقدير، 
ليستوعبه جميع المخاطبين به في كل العصور 
على مختلف قدراتهم الفكرية ومستوياتهم من 

هذه الحالة  الفهم. إنّ بعض المفسرين عدَّ 
تعددية في المعاني، ويقصدون بذلك أنه 
يمكن للفظ الواحد أو العبارة في النص 
الواحد أن تفيد معاني عديدة ومنوعة عند 
استعمالها مرة واحدة، وأن تعد كل هاتيك 
المعاني قصدا للمتكلم. إنّ المفسرين يختلفون 
في قبول هذا المبنى، لكن على كل حال، 

مأخذ علمي من القرآن  من كان يودّ تبيين



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

491 
 
 

الكريم، فعليه أولا أن يقبل بأنّ القرآن يتكلم 
عبر لغة علمية. لکنّ بعض المفسرين 
يؤكدون على تببين هذا المبنى من قبل 
المفسر، وذلك بسبب الاختلاف في نوعية 
دلالة ألفاظ القرآن وعباراته. يقول الدكتور 
شريف بعد طرحه لهذه المسألة: يجب على 

 إنشاء التفسير العلمي أولا بأن المفسر في
يقول، هل تعُتَبر حجّيّة دلالة الألفاظ 
والعبارات في زمن النزول؟ أم الحجية 
للحقائق العلمية التي تنكشف في مرّ 
العصور وتنطبق عليها الآيات؟ لأننا لو قلنا 
بأنّ مفردات الآيات كانت تدل على 
معانيها البسيطة فقط عند النزول، إذن  

خاطب البدائي أن يكون قد كيف للم
فهمها؟ بالرغم من أنّ القرآن قد نزل على 
أمة لم تكن ذات اختصاص علمي ومن 
الطبيعي أنها لا تفهم من الآيات غير 
الظواهر. لكن شريف يؤكد على أن التفسير 
العلمي يجب ألا يمنع عن فهم الوجوه 
الدلالية الأخرى من القرآن؛ لأن كلَّ المعاني 

ن لفظ الآيات، يمكن أن تُـعَدَّ التي تحصل م
ضمنَ القصد الإلهي ما لم تتعارض مع 

: 1402القواعد اللغوية والأدبية )شريف، 
678.) 

 . موضوعية المباحث العلمية في القرآن3ـ  6

إنّ المبنى الثاني الذي يجب على المفسر أن 
يقبله لدی التفسير العلمي، كي يستطيع من 

خدام تحليل الآيات وفهمها عبر است
الأدوات العلمية والمعلومات التجريبية هي 
أن يقبل بإشارات الآيات العلمية بكونها 
واقعا لا مجرد إشارة ومثال. وهذا يمكن أن 
يُسَمَّى بموضوعية المباحث العلمية في 
القرآن. إذن على هذا المبنى، لا يستطيع 
المفسر الذي يرى الإفادات العلمية مجرد 

تفنّن في العبارة أو  إشارات تأتي كمثال أو
للتماشي مع عقائد المخاطب، أن يفسرَ 
هذه الآيات على ضوء الاكتشافات 
العلمية. لذلك أكَّد بعض المفسرين على 
هذه النقطة، من أنّ طرح المسائل العلمية 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

492 
 
 

في القرآن تصلح کي تمهدَ أرضيةً لدخول 
المخاطب في ساحة الأبحاث العلمية ـ مضافا 

قرآن. كما أن عدم إلى جانب هداية ال
متابعة هذه الأبحاث يسبب توقفا في فهم 
الآيات وتأخرا في بعض معارفها. على هذا 
النسق، أكد الغزالي كما ذكرنا سابقا، على 
أن جذور جميع العلوم متوفرة في القرآن، 
لذلك أوصى المسلمين بالتفكر في الإشارات 
القرآنية بغية الحصول على هذه العلوم 

؛ الغزالي، د. ت: 45/ 1: 1402)الغزالي، 
وفي القرآن (. أو كما أنّ الزركشي يقول: 8

ء إلا  علم الأولين والآخرين، وما من شي
 ويمكن استخراجه منه لمن فهّمه اللّه

(. إنه يؤكد 2/320: 1410)الزركشي، 
على هذا القول في ضمن أبحاثه، رغم أنه 
ينفي التعارض بين هداية القرآن وعلمية 

إنه يعد التوجّه إلى هذه الأمور آياته بل 
قسما من هداية القرآن. إنّ الشيخ محمد 
عبده أيضا طرح الأبحاث العلمية في القرآن 
أمارة على أرضية التفسير العلمي في القرآن؛ 

لأنّ القرآن يشتمل على مسائل طبيعية 
واجتماعية وعلمية لم تكن مألوفة في زمن 
النزول، بل هي تنكشف لدى العلماء 

المحققين في مرّ العصور، ولما تزل هذه و 
« القيود القرآنية مؤالفة للاكتشافات العلمية

(.  210و 208/ 1: 1414)رشيد رضا، 
الكلام عن الأمم، وعن السنن »کما أنّ 

الإلهية، وعن آياته في السماوات والأرض، 
وفي الآفاق والأنفس، وهو إجمال صادر 

ر عمن أحاط بكل شيء علما، وأمرنا بالنظ
والتفكر، والسير في الأرض لنفهم إجماله 
بالتفصيل الذي يزيدنا ارتقاء وكمالا، ولو 
اكتفينا من علم الكون بنظرة في ظاهره، 
لكنا كمن يعتبر الكتاب بلون جلده لا بما 

/ 1)نفس المصدر: « حواه من علم وحكمة
وحسب عقيدة هذه الفئة، إنّ هذه  .(23

لقرآن الرؤية حول الآيات العلمية في ا
تستوجب أن يحصل المفسر على مفاهيم 
أخرى تشتمل على أصول علمية دقيقة 
وظريفة لم يحصل عليها أحد سابقا، بل هي 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

493 
 
 

تعُرَف بعد تطور العلوم التجريبية في العصور 
المتأخرة، زيادة على المعارف التي تفُهم من 
ظواهر الكتاب. إنّ العلماء يستخرجون 

قرآنية أو من العلوم العديدة من النصوص ال
إشاراتها ورموزها، كما أن ذيل الآيات يدل 
على وجود معارف ونقاط خاصة ظريفة، 
ولا يستطيع فهمها سوى ذوي الدقة 

من  126و 98و 97والتفكر، كالآيات 
(.  657: 1402سورة الأنعام )شريف، 

کما أنّ الطنطاوي يعتقد بموضوعية الآيات 
 العلمية في القرآن ويعد إهمال المسلمين

وابتعادهم عن العلوم العديدة سببا لضعفهم 
حتى الآية  10وفشلهم وبعد الإشارة للآية 

من سورة الصف يعد اكتساب العلم  13
هذه الآية ذكر فيها مصداقا للجهاد ويقول: 

الله لنا تجارة ودلنا عليها وجعل تلك التجارة 
تنجينا من عذاب أليم. ما هي تلک 

رسوله ونجاهد التجارة؟ هي أن نؤمن بالله و 
في سبيل الله بأموالنا وأنفسنا وضمنَ لنا 

الجنة في الآخرة والنصر في »بذلك أمرين: 

الدنيا. طلب الله منا أمرين وضمن لنا أمرين 
طلب الإيمان والجهاد وضمن الجنة في 
الآخرة والنصر في الدنيا؛ أما الإيمان فمعلوم 
وأما الجهاد فأنا أشرحه لكم. يظن الجهال 

لجهاد إنما هو حرب الكفار وحده.  أنّ ا
كلا! إنّ الجهاد كما نص عليه علماء الفقه 
لا يختص بحرب العدو، بل يشمل سائر 
الأعمال العامة فترقية الصناعة والزراعة 
ونظام المدن وتهذيب النفوس وإعلاء شأن 
الأمة كل ذلک جهاد... ولا جرم أنّ الله 
ضمن لمن جاهدوا هذا الجهاد أن يدخلهم 

نة وينصرهم علی عدوهم فليجاهد الج
المسلمون وليعرفوا جميع العلوم والصناعات 
التي منها العدد الحربية والآلات الصناعية 
والخدع الحربية والسياسات المدنية فإنّ الله 

وَلَنْ تجَِدَ ضامن لهم النصر )هذه سنة الله( )
لِسُنَّةِ اللَّهِ تَـبْديلا( ولن تجد لسنة الله تحويلا 

النصر مضمونا لنا ونحن غافلون أنّ  وليس
« الله أمرنا بالنظر والتعقل والتفكير

 (.14ـ  11: 1926)الطنطاوي، 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

494 
 
 

عدم منافاة هداية القرآن مع التحرّي . 4ـ  6
 من المسائل العلمية

من المباني الأخرى للتفسير العلمي هي أنّ 
القرآن بالإضافة إلى شأنه في الهدي والهداية 

المسائل العلمية للناس. يستطيع أن يطرح 
فكما قد أشير سابقا، إنّ بعض المفسرين 
يرون المسائل العلمية غير ملائمة بل مانعة 

ـ  491/ 2لهداية القرآن )الذهبي، د. ت: 
(. من 10ـ  4: 1389؛ شلتوت، 494

هذا المنطلق أكّد بعض المفسرين أن ليس 
بين هذين اختلاف، بل إنّ العلم يزيد من 

ن لقوانين الكون والسنن الإلهية معرفة الإنسا
في هذا العالم، ويرينا طرق تسخير الكون  
كما أنّ الدين يدل الإنسان على طرق 
الصلاح والتصرف الصحيح الذي يضمن 
خيره ومصالحه. فإن صار الدين دليلا للعلم 
ودلهّ على العديد من الأبعاد والجهات، 
تحصل عند ذلك سعادة البشر، لذلك قال 

ا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبادِهِ »لقرآن: الله في ا إِنمَّ

( إذن يجب الانتباه هنا 28)فاطر: « الْعُلَماء
فيما إذا وُضع العلم الطبيعي على أساس 
اليقين وحصل لدينا تفسير صحيح ومطابق 
للحق من الدين، فسوف لن يتعارض العلم 
والدين معا. فالدين ينمو في روضة العلم 

والدين مزدهرين  والعلم يجعل الإيمان
 (.628: 1402)شريف، 

لكن عند الانتباه إلى الخلاف الحاد بين 
الموافقين مع التفسير العلمي يجب القول بأنّ 
هذه المباني تتجلى أكثر في بعض كتب 
المفسرين، كما أنها توشك أن تختفي في  
كتب البعض الآخر. من هذا المنطلق عندما 

علمية، يلاحظ الباحثون كتب هذا التيار ال
يعتقدون بأن هناك ثلاث رؤى مختلفة في 

 التفسير العلمي:

 الرؤى العديدة في التفسير العلمي .7
أشار الباحثون إلى ثلاث رؤى في التفسير 

 العلمي نظرا للتفاسير العلمية المنتشرة.

 استخراج العلوم من القرآن .7ـ  1



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

495 
 
 

من مسلمات هذه الرؤية، أنّ القرآن يشتمل 
لبشرية، إذن لكل علم من على جميع العلوم ا

العلوم جذور في القرآن )رفيعي محمدي، 
؛ رضايي اصفهاني، 143: 1، 1379
(. نشأت هذه الرؤية عند 378: 1375

الغزالي. إنه كان يعتقد بأنّ القرآن يشتمل 
على جميع علوم الماضي والمستقبل، ويمكن 
أن تُستخرجَ جميع العلوم من القرآن )الغزالي، 

. لذلك يعتقد فی (341: 1، 1402
من سورة طه )وإذا مَرِضْتُ  80تفسير الآية 

فهوَ يَشفِيِن( بأن علم الطب يمكن أن 
(. 27يُستخرجَ من القرآن )الغزالي، د. ت: 

في الحقيقة، إنّ هذه المجموعة من المفسرين 
صاروا يأُوّلون الآيات، ليستخرجوا النظريات 

ادهم العلمية التي يريدونها من القرآن بعد ابتع
عن ظواهر ألفاظ القرآن ومعانيها اللغوية. 
ومن المعاصرين يمكن عَدّ الطنطاوي والذي 
يذعن في تفسيره )الجواهر في تفسير القرآن( 
بأنّ القرآن يحتوي على جذور جميع العلوم، 
ولا يمكن تفسير القرآن سوى عبر العلوم 

الحديثة. إنه أوّلَ الكثير من الآيات القرآنية، 
تقد بأن ليس هناك طريقة تفسيرية لأنهّ يع

في العصر الراهن تستطيع أن تستجلي 
إعجاز القرآن وخلوده، حتى قال الذهبي في 
وصف كتابه: إنّ هذا الكتاب معجم 
علمي، تتواجد فيه منافع كثيرة من كل 
العلوم... إنه يتوسل بكل الأحداث والأدلة 
ليثبت قول الله: )ما فرَّطنا في الكتاب من 

(. على 517: 2الذهبي، د. ت، شيء( )
سبيل المثال، فإنّ الطنطاوي يكتب في 

إنه ]الله[ هدی الحيوان، تفسير سورة طه: 
إلی ما خلق له وما فيه نفعه وهذا قوله 

الذي أعطی كلَّ شيءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ تعالی: )
هَدَی( وكقوله تعالی: )الذي خلق فسوی* 
والذي قدّر فهدی( وهذه فيها الطاء أولا 
والهاء ثانيا في أعطی وهدی فكأنه يقول: إنّ 
القرآن يراد منه دراسة سائر العلوم، وسائر 
العلوم هي التي جاءت في محاورة فرعون 
وموسی كما جاءت في مقدمة السورة 
ويجمعها كلها أعطی وهدی وهذان يجمعهما 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

496 
 
 

"طه" فإذن الطاء والهاء يرمز بهما إلی دراسة 
والفلكية وهكذا  العلوم الرياضية والطبيعية 

كل علم في الدنيا؛ لأنها كلها ترجع إلی 
/ 10: 1437هذا الجملة )الطنطاوي، 

59.) 

 تطبيق العلوم على آيات القرآن. 7ـ  2

في هذه الرؤية، يقوم المفسر بعد عدِّ نظريات 
التجريبية من المسلمات، بالبحث عن العلوم 

مصاديقها في الآيات، ثم يقوم بتطبيق الآية 
المعثور عليها على تلك النظرية. تنتهي هذه 
الرؤية إلى التأويل والتفسير بالرأي وانحراف 
الآيات عن معناها الظاهري. على سبيل 

هُوَ الَّذي خَلَقَكُمْ »المثال في الآية الشريفة 
« دَةٍ وَجَعَلَ مِنْها زَوْجَهامِنْ نَـفْسٍ واحِ 

يفسرون كلمة )النفس( بالبروتون وكلمة 
)الزوج( بالإلكترون ويعتقدون بأن قصد 
الآية هو: أننا خلقناكم من البروتون 
والإلكترون واللذان هما جزءا الذرة. وهذا 

يعني أنهم لم ينتبهوا للمعنى اللغوي، ولا 
 الاصطلاحي لكلمة )النفس(.

 ام العلوم لفهم القرآن. استخد3ـ  7

إنّ هذه الرؤية محايدة، ففي هذه الطريقة 
يستخدم المفسر العلم لفهم القرآن 
وبالاستعانة بالاكتشافات العلمية يقوم 
بتبيين صحة معارف القرآن وصدقها )رفيعي 

في هذه  (.140: 1، 1379محمدي، 
الرؤية يرى المفسر هداية القرآن غايته 

حلَّ ألغاز عالم  القصوى وهدفه الأكيد لا
الطبيعة، لكن في القرآن وفي ضمن أبحاثه 
التوحيدية والمعادية والأخلاقية وغيرها يقوم 
بإزالة الستار عن الحقائق العلمية. ففي ذلك 
يقوم بإخبار أتباعه عن مجريات علوم الطبيعة 
زيادة على حصول النتائج الاعتقادية 
 والأخلاقية. في هذه الرؤية التفسيرية يكون

المفسر مُلمّاً بالأدب العربي وسيرة الرسول 
وتاريخ نشأة الإسلام وشأن نزول الآية، 
بمقدار ما تتطلبه منه، ثم يفسر القرآن عبر 



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

497 
 
 

الاطلاع عن العلوم القرآنية كالناسخ 
والمنسوخ ومراجعة الروايات وأصول الفقه 
والآراء الفلسفية والعلمية والاجتماعية 

التسرع في الحكم،  والأخلاقية والابتعاد عن 
كما عليه ألّا يقوم بالتقليد من السابقين من 
المفسرين وأن يراعي المعايير التفسيرية، وهي: 
اتباع الطريقة الصحيحة للتفسير، والتفسير 
عبر السنة القطعية والعلوم القطعية التي تُـؤَيَّد 

 بالحجة العقلية زيادة على تأييدها بالتجربة.

، كالتالي: قضية حركة إنّ نماذج هذه الطريقة
ألم نجعل الأرض »الأرض على ضوء آية 

، وكون الأرض كروية على (5)النبأ: « مهادا
)المعارج: « ربّ المشارق والمغارب»ضوء آية 

 (، ودور الماء في قضية التكوين والحياة40
)الأنبياء: « وجعلنا من الماء كل شيء حي»

، والزوجية في الكائنات على بالاستناد (30
ومن كل شيء خلقنا زوجين »لى الآية إ

ودور  (،49)الذاريات: « لعلكم تذكرون
الرياح في نشأة السحاب والمطر على ضوء 

والله الذی أرسل الرياح فتثير سحاباً »الآية 
 .(9)فاطر: « فسقناه إلی بلد ميّت

 النتيجة

إنّ التفسير العلمي من التيارات الهامة 
ان ردّا المعاصرة في مجال التفسير، إذ ك

للمفسرين على الأسئلة الحديثة، وفي 
الاستمرار صار أبلغ أهمية عند تطور العلوم 
والمعلومات البشرية، فقد اهتم المفسرون بهذه 
الرؤية في التفسير حتى طبع أهم مصدر 
تفسيري لهذا التيار "الجواهر" لغرض التحفيز 
على إثبات التعاليم القرآنية وبيان عدم 

 كتشافات البشرية.منافاتها مع الا 

يمكن أن يُستَنتَج من تاريخ هذا التيار 
التفسيري بأنه كانت هناك نظرة سطحية 
بالنسبة إلى تناسق القرآن مع العلوم 
التجريبية في كل عصر من العصور، لكنها 
لم تكن جادة ولا شديدة كما هي عليه في 
القرنين المنصرمين من حيث التغيير الفكري 

تجابتها لمتطلباتهم. لهذا لدى المخاطبين واس



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

498 
 
 

لا يمكن أن تعد التفاسير أو الاستنتاجات 
 السابقة ضمن هذا التيار التفسيري.

إنّ المفكرين والمفسرين قد عرفوا غاية التفسير 
العلمي بأنها استخدام الحقائق والاكتشافات 
العلمية بغُيةَ تبيين معاني الآيات وسِعَة 

قرآن شمولها، كما يعتقدون بأنّ آيات ال
ودلالة ألفاظها تتبين عبر استنادها إلى 
اكتشافات العلوم التجريبية. إنّ هذا البحث 
يرى ـ عبر الإشارة إلى آراء مفسري هذا 
التيار ـ أن نشأة هذا التفسير تعتمد على 
ثلاثة مبان خاصة: قبول اللغة العلمية إلى 
جانب اللغة العرفية، وموضوعية المباحث 

ة هداية القرآن مع العلمية، وعدم منافا
 التحري من المسائل العلمية.

 
 
 
 
 

 المصادر
 القرآن الكريم

( التفسير 1411أبو حجر، أحمد عمر )
 العلمي للقرآن في الميزان، بيروت: دار قتيبة.

( 1389أسعدي، محمد وآخرون )
هاي تفسيري  شناسي جريان آسيب

]باثولوجيا التيارات التفسيرية[، قم: 
 انديشه.پژوهشگاه حوزه و 

( قرآن و 1378ايَازي، سيّد محمّد علي )
تفسير عصري ]القرآن والتفسير العصري[، 

 دفتر نشر فرهنگ اِسلامی.

( دائرة المعارف 1933خولي، أمين )
 الإسلامية. بيروت: دار المعرفة.

الذهبي، محمّد حسين )د. ت( التفسير 
والمفسّرون. بيروت: دار إحياء التراث 

 العربي.

( تفسير القرآن 1414محمّد ) رشيد رضا،
 الحكيم )تفسير المنار(. بيروت: دار المعرفة.



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

499 
 
 

( 1375رضايي أصفهاني، محمّد علي )
]مدخل إلی   درآمدي بر تفسير علمى قرآن

 التفسير العلمي للقرآن[. قم: أسوه.

( تفسير 1379رفيعي محمدي، ناصر )
علمي قرآن )سير تدوين و تطوّر( ]التفسير 

)عملية التجميع والتطور([،  العلمي للقرآن
 طهران، فرهنگ گستر.

الرومي، فهد بن سليمان بن عبد الرحمن 
( اتجاهات التفسير في القرن الرابع 1986)

 عشر. رياض.

( 1410الزركشي، محمّد بن عبد الله )
 البرهان في علوم القرآن. بيروت: دار المعرفة.

( الإشارات 1415السيّد غنيم، کارم )
لقرآن الکريم بين الدراسة العلمية في ا

 والتطبيق، القاهرة: دارُ الفکر العربي.

( الإتقان 2001السيوطي، جلال الدين )
في علوم القرآن. بيروت: دار الكتاب 

 العربي.

( الفكر 1979الشرقاوي، عفّت محمد )
الديني في مواجهه العصر )اتجاهات التفسير 
في مصر في العصر الحديث(. بيروت: دار 

 العودة.

( اتجاهات 1402شريف، محمّد إبراهيم )
التجديد في تفسير القرآن الكريم في مصر. 

 القاهرة: دار التراث.

( تفسير قرآن كريم 1389شلتوت، محمود )
]تفسير القرآن الكريم[: ترجمة محمّد رضا 
عطايي، مشهد: انِتشارات آستان قدس 

 رضوي. 

صدرُ الدين الشيرازي، محمد بن إبراهيم 
تفسير القرآن الكريم )صدرا(. ( 1361) 

 قم: نشر بيدار.

( مجمع 1372)  الطبرسي، فضل بن حسن
. طهران: ناصر  البيان في تفسير القرآن 

 خسرو.



 2022( لسنة 2،ج2في الآداب والعلوم التربوية . العدد )عمجلة القادسية 

500 
 
 

( القرآن والعلوم 1926طنطاوي جوهري )
 العصرية. مصر: دار إحياء الكتب العربية.

( الجواهر 1437.................... )
ة مصطفی في تفسير القرآن. مصر: مطبع

 البابي الحلبي.

)د. ت( التبيان   الطوسي، محمّد بن حسن
. بيروت: دار إحياء التراث  في تفسير القرآن

 العربي.

( أصول 1414عك، خالد عبد الرحمن )
 التفسير وقواعده. بيروت: دار النفائس.

( إحياء العلوم. 1402الغزالي، أبو حامد )
 بيروت: دار المعرفة.

... )د. ت( جواهر ..................
 القرآن. بيروت: المركز العربي للكتاب.

( 1420الفخر الرازي، محمد بن عمر )
:  التفسير الكبير )مفاتيح الغيب(. بيروت

 . دار إحياء التراث العربي

( مِن وحي 1419فضل الله، محمد حسين )
 القرآن. لبنان: دار الملاك.

مصلايي پور، عباس و أبو الفضل حاجي 
( 1391سيّد مهدي بيابانكي )حيدري و 

منطق تبيين آيات قرآن در تعامل با  
هاي علوم تجربی ]منطقُ تفسير الآيات  گزاره

القرآنية في تفاعلها مع العلوم التجريبية[، 
مجلة تحقيقات علوم قرآن و حديث. العدد 

 .136ـ  105. ص 18

 

 

 

 

 

 

 

 


