
  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

145 
 

 

 الأماثيل السننيّة في قصص الإبادة القرآنية 

 م.د ميثم هاشم طاهر. 

 مديرية تربيّة ذي قار 

maitham.mht@gmail.com 

 ملخص البحث

ينطلق البحث من فرضية مفادها أنَّ 
القصص القرآني بوصفها خطاباً موجهاً 
للمسلمين لم تتغيَّ التسلية ولم يكن 
غرضها الإخبار عن الأمم السالفة 
والأنبياء، لتوسيع رقعة المعرفة عند 
ا جاءت القصص لترسيخ  المسلمين، إنََّّ
السّنن الإلهية في الأنفس والمجتمعات في 

لامية، على وفق مشارطة الذّهنية الإس
إلهية/ معادلة سننية ما فتئ القرآن الكريم 
كم الشرط  يكرّسها في خطابه، ويُح
الإنساني ومآل الجماعات بها، ألا وهي: 
"الكسب/ الأخذ" و"الاستقامة/ الغدق"، 
فالقرآن الكريم يتركّز خطابه على وفق هذه 
المشارطة: "استقيموا سيكون مصيركم 

 الدنيا واآخخر،، أمّا إاا الغدق والخيرات في
لم تستقيموا "فبما كسبتم" سيكون 
مصيركم العذاب والهوان في الدنيا 

واآخخر،"، وتندرج الإبادات الجماعية في 
قصص الأنبياء ضمن هذه المشارطة الإلهية 
السّننية، ومن خلالها ندرس القصّة 
القرآنية، وليس بالضرور، أن تكون 

أسطورية فهذه  القصص رمزية أو تاريخية أو
ليست من أسئلة البحث ولا تعني 
الباحث؛ إنَّّا سنمنح للقصص بعداً 
أمثولياً، بما يمكن تسميته بالاستنطاق 
الأمثولي للقصص القرآني، ونقرأ من خلال 
هذا الاستنطاق قصص الأنبياء الذين 
تعرّضت قراهم إلى الإباد، الجماعية أعني: 

 نوح وهود وصالح ولوط وشعيب. 

Abstract  
The research sets out 

from a hypothesis that the set 

of the Qur’anic stories, as a 

discourse addressed to 

Muslims, did not aim to 

entertain nor to report about 

the previous nations and 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

146 
 

prophets in order to expand 

the knowledge for Muslims. 

Rather, the stories came 

to instill the divine laws in 

the societies and the 

individual’s souls of the 

Islamic mentality according 

to a divine stipulation or a 

firm equation that the Holy 

Qur’an, in its discourse, has 

been consecrating on the idea 

that the human condition and 

the fate of individuals are 

governed by this divine and 

firm equation, namely: 

“committing sins/ 

punishment” and “rightness 

/copious reward”. In other 

words, the Holy Qur’an 

centers its discourse 

according to this stipulation: 

“Be righteous, your destiny 

will be copiousness and 

goodness in this world and 

the hereafter, but if you are 

not righteous, then for the 

sins you have earned, your 

fate will be torment and 

humiliation in this world and 

the hereafter.” 

The collective torments 

in the stories of the prophets 

fall within this divine and 

firm stipulation. The article 

is going to study the the 

Qur’anic story from this 

point of view. In addition, 

the Qur’anic stories do not 

have to be symbolic, 

historical or mythical, as 

these are not among the 

research questions and do not 

concern the researcher. 

Moreover, the article is going 

to give the Qur’anic stories 

an exemplary dimension, 

with what can be called an 

exemplary interrogation of 

Quranic stories, and it is also 

going to investigate, through 

this interrogation, the stories 

of the prophets whose 

villages were subjected to 

collective torments, namely: 

Noah, Hood, Saleh, Lot and 

Shuaib. 

 الاستنطاق الأمثولي:

كلُّ نصِّ غنّي يخضع لمستويات فهم 
متعدد، منها ما تقف على حدود الكلمة 

يان المعنى المراد ولا تتجاوزها، لتصل إلى ب
أو كشف عن الدلالة وهذا ما يسمى 
بالتّفسير، ومنها ما يصل بالنَّصِّ إلى ما هو 
أبعد من حدود الكلمة وتحميل النَّصِّ 
أوسع مماّ تحتمل علاماته، وهذا ما يسمّى 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

147 
 

بالتّأويل، ويقع فعل استنطاق النَّصِّ ضمن 
دائر، التّأويل. والاستنطاق بتعريف إجرائي 

نَّنح للنَّصِّ المؤوَّل بعداً دلالياً آخر  هو أن  
 ضمن شروط النَّصِّ نفسه. 

فيما يخص الأمثولة  
(Allegory)  ا تفترض يرى تودوروف أنََّّ

وجود معنيين للقصة / النَّصّ، معنى حرفي 
حي المجازي الحرفي  واآخخر مجازي، قد يمح

)تودوروف،  وقد يوجدان معاً، قصة بمعنيين
الأمثولة من (، وتتألف 88: 1994

نوعين سرديين متداخلين "المثل" و"القصة" 
يصعب الفصل بينهما على الرغم من 
اختلاف الخصائص البنيوية والنّوعية لكلِّ 
منهما، إا تعرض الأمثولة المعنى الحكمي 
والمغزى الأخلاقي في صور، حسية قابلة 
للإدراك تأخذ من الطاّقة الرّمزية قناعاً لها، 

اا طابع مجازي معقّد يتمثل فتجعل النَّصَّ 
في تتالي الاستعارات التي تتجاوز حدود 
، إا اعتبار كل قصة  الجملة إلى حيز النَّصِّ
استعار، تدلُّ على مغزى معيّن أو حكمة 
ما وينتج عن تتالي هذه القصص انسياب 
الصور الاستعارية بشكل يُوِّل النَّصَّ إلى 
نظام من الاستعارات المطرد، اات بعد 

هدي وتجسيدي ينفذ إلى عمق مش

العواطف أو الأفكار، ليكشف عنها 
ويعريها عبر الصور، الرمزية والتمثيلية 
الداعية إلى فعل أو سلوك على المتلقي أن  
يطبقه ويمتثل له على درجة التقدير 
الاجتماعي وحسن السّلوك 

،  67:  25الأخلاقي.)الراوي، العدد 
74 ) 

ولكي نفضّ الاشتباك الذي قد  
يُصل بين الأمثولي والرّمزي نستدعي 
الفرق الذي اكره الباحث بسام الجبل بين 
الاثنين، فالرمزي أكثر تعقيداً من الأمثولي، 
إا يضفي الأخير رداءً مادياً على حقيقة 
مجرد،، ومن ثُحَّ تنشأ الصّور التي يمكن 
إدراك معانيها إدراكاً يسيراً )الجمل، 

(، وما قاله تودوروف عن 23: 2011
إمكانية تأويل كلِّ نصٍّ قصصي أمثولياً 

(، يشجعّنا على 99: 1994)تودوروف، 
أن نتبنى تعريفاً إجرائياً للأمثولة يوّسع 
المفهوم ليمنح لكلِّ نصٍّ بعداً أمثولياً، 
نفحص من خلاله الإمكانات الكامنة في 

، فإنِّ كان الاستنطاق: أن  نق ترح النَّصِّ
، فإنَّ الأمثولة: أن   بعداً دلالياً لكلِّ نصٍّ
نَّنح لقصة ما بعداً أمثولياً، ويكون 
الاستنطاق الأمثولي للقصص القرآني: أن 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

148 
 

نقترح للقصص القرآني بعداً دلالياً أمثولياً. 
وخشية الانزلاق في المغالطة التأويلية نَّنح 
البعد الأمثولي ضمن شروط النص نفسه، 

ضعه قيداً للمنح المذكور لا والشرط الذي ن
 نستلّه إلّا من القرآن الكريم نفسه.

قرن القرآن الكريم الأمثولة 
بالقصص، وعبرَّ عن الأمثولة بلفظة "مثل" 
الذي يقرنَّا تعالى مع قصص الأنبياء، فقد 
جاء في سور، الفرقان }}وَعَاداً وَثََحودَ 
َ اَلِكَ   وَأَص حَابَ الرَّسِّ وَق حرحوناً بَ ين 

ثاَلَ وكَحلاا 38ثِيراً)كَ  َم  ( وكَحلاا ضَرَب  نَا لهَح الأ 
( وَلَقَد  أتََ و ا عَلَى ال قَر يةَِ الَّتِي 39تَ ب َّر ناَ تَ ت بِيراً)

نَ هَا بَل    أحم طِرَت  مَطرََ السَّو ءِ أفََ لَم  يَكحونحوا يَ رَو 
({{ وفي سور، 40كَانحوا لَا يَ ر جحونَ نحشحوراً)

: }}وكََم  أرَ سَل نَا الزخرف يقول جلّ وعلا
َوَّلِيَن) ( وَمَا يأَ تيِهِم  مِن  نَبٍِّ 6مِن  نَبٍِّ في الأ 

زئِحونَ) تَ ه  نَا أَشَدَّ 7إِلاَّ كَانحوا بهِِ يَس  لَك  ( فَأَه 
َوَّلِيَن) ({{، 8مِن  هحم  بَط شاً وَمَضَى مَثَلح الأ 

ويقول في سور، "يس": }}وَاض رِب  لَهحم  
ال قَر يةَِ إِا  جَاءَهَا  مَثَلًا أَص حَابَ 

ِ 13ال محر سَلحونَ) ( إِا  أرَ سَل نَا إلِيَ هِمح اث  نَ ين 
اَ فَ عَزَّز ناَ بثِاَلِثٍ فَ قَالحوا إِنَّا إلِيَ كحم   فَكَذَّبحوهُح

({{ وفي سور، "التحريم": 14محر سَلحونَ)
رَأَتَ  }}ضَرَبَ اللَّهح مَثَلًا للَِّذِينَ كَفَرحوا ام 

رأََتَ لحوطٍ كَانَ تَا تَح تَ عَب دَي نِ مِن  نحوحٍ وَام  
اَ فَ لَم  ي حغ نِيَا عَن  هحمَا  ِ فَخَانَ تَاهُح عِبَادِناَ صَالحَِين 
مِنَ اللَّهِ شَي ئاً وَقِيلَ اد خحلَا النَّارَ مَعَ 

اخِلِيَن) ( وَضَرَبَ اللَّهح مَثَلًا للَِّذِينَ 10الدَّ
ت  رَبِّ اب نِ لي آمَنحوا ام رأََتَ فِر عَو نَ إِا  قاَلَ 

نََّةِ وَنََِّنِي مِن  فِر عَو نَ  عِن دَكَ بَ ي تاً في الج 
 ({{. 11وَعَمَلِهِ وَنََِّنِي مِنَ ال قَو مِ الظَّالِمِيَن)

يسمّي القرآن الكريم قصص  
الأقوام البائد، بالأمثال، والعبر، في المثل 
ا في غاياته،  في كونه حقاً ليس في ااته إنََّّ

المتلقي المسلم في أفق تربوي إا يغرس 
تهذيبِ أخلاقي، ويمنحه حالة من التناظر 
الواعي بين ما يتلقّاه وما يعيشه، هذا 
التناظر يجعل من القصص الأمثولية أكثر 
نَاعة في تغيير السّلوك البشري وتهذيبه من 
القصص التّاريخية )التي حدثت فعلًا(؛ لأنَّ 

لا تخرج  الأخير، محكومة بإطار الحقائق التي
عنها، وهذا الإطار لا يمنح ولا يفعّل كلَّ 
الإمكانات النبوية في تغيير النفس البشرية 
نحو الصلاح، أما الأمثولي فهو يضع ما 
يريد ضمن ثنائيات )أتيقيّة(، ويخلق الك 
المناخ الذي يبيّئ المتلقي ضمن حيّز فكري 
يجعل من البثّ الأخلاقي والتّربوي مثيراً له 

 .ومغيّراً 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

149 
 

ا كتاب  القرآن ليس كتاباً تاريخياً إنََّّ
هداية، والهداية تنسجم والغايات لا مع 
الدقّة في النقل التاريخي، الأهم في القصة 
القرآنية "على المستوى الرسالي" أن تغيّرك 
لا أن  تمنحك معرفة في التاريخ، وبغض 
النظر عن أعلاه، فنحن نرى أنَّه من غير 

التاريخية من المجدي البحث عن صحتها 
ا هي قصص موجود، في كتاب  عدمها، إنََّّ
مقدس "ديني" ونحن نفترض أنَّ الكتب 
الدينية تنطوي على العديد من القصّ 
الأمثولي تحت بند "نضرب الأمثال". 
لذلك يتجاهل البحث سؤال الإثبات أو 
النّفي، فالقصة القرآنية مهما كانت، 
متحقّقة تاريخياً، أو متخيّلة لأغراض 

ذيبية، فيمكن أن  نستخلص منها ته
الأمثولة على ضوء البند القرآني اآخخر: 
"لقد كان في قصصهم عبر، لأولي 
الألباب"، لذلك لا داعي للسؤال المطروح 
غالباً في موضوع القصص القرآني: أهي 

 حقيقية أم غير الك؟ 

بالإضافة إلى الك نَد في القرآن  
لقصة مع الكريم تضافراً صريُاً بين المثل وا

السنّة الإلهية؛ إا يقول تعالى في سور، 
الكهف: }}وَلَقَد  صَرَّف  نَا في هَذَا ال قحر آنِ 

ثَ رَ  ن سَانح أَك  للِنَّاسِ مِن  كحلِّ مَثَلٍ وكََانَ الإ ِ
ءٍ جَدَلًا) ( وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن  ي حؤ مِنحوا 54شَي 

تَ غ فِرحوا رَب َّ  هحم  إِلاَّ أَن  إِا  جَاءَهحمح اله حدَى وَيَس 
َوَّلِيَن أوَ  يأَ تيَِ هحمح ال عَذَابح  تأَ تيَِ هحم  سحنَّةح الأ 

( وَمَا ن حر سِلح ال محر سَلِيَن إِلاَّ محبَشِّريِنَ 55ق حبحلًا)
وَمحن ذِريِنَ وَيجحَادِلح الَّذِينَ كَفَرحوا باِل بَاطِلِ 

قَّ وَاتخََّذحوا آياَتِ وَمَا  حِضحوا بهِِ الحَ  أحن ذِرحوا ليِحد 
({{. فالقصة/ المثل يسميّها 56هحزحواً)

القرآن الكريم ب "سنة الأولين"، ويكون 
الأمر أوضح في سور، النحل: }}وَضَرَبَ 
اللَّهح مَثَلًا قَ ر يةًَ كَانَت  آمِنَةً محط مَئِنَّةً يأَ تيِهَا 
رزِ ق حهَا رَغَداً مِن  كحلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَت  بأِنَ  عحمِ 

وَ فِ بماَ  اللَّهِ فَ  أَاَاقَ هَا اللَّهح لبَِاسَ الج حوعِ وَالخ 
نَ عحونَ) ( وَلَقَد  جَاءَهحم  رَسحولٌ 112كَانحوا يَص 

مِن  هحم  فَكَذَّبحوهح فَأَخَذَهحمح ال عَذَابح وَهحم  
 ({{. 113ظاَلِمحونَ)

هنا يتضح التضافر بين القصة/ المثل 
وبين السنّة الإلهية أو ما يمكن تسميته 

شارطة السننية، ولابدّ أن  نعرف أنَّ بالم
))الله تعالى حين يذكر السّنة في القرآن 
الكريم يذكرها متصلة بالمجتمع وبالأنفس لا 
بالطبيعة واآخفاق، والنّاس لا يعرفون السنّة 
إلا في الطبّيعة ولا يعترفون بها في الأنفس 
ويعتبرون عالم الأنفس خارج الثبّات أو 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

150 
 

اقض لمنهج القرآن خارج السنة وهذا من
 .(23: 1993الكريم(( )سعيد، جودت، 

أوَّلًا: الاستنطاق الأمثولي: المشارطة 
 السّننية:

كلُّ ما في القرآن الكريم يدور حول 
ثنائية سننية كرّسها في كلّ قصة تحروى عن 
الأمم السابقة، وهذه الثنائية طرفاها 
"الكسب/ الاستقامة" المتعلقة بثنائيات 

ية "الخير والشر"، "الإيمان فكرية إيمان
والكفر"، "الصلاح والفساد". وعلى 
أساس الكسب والاستقامة تكون مآلات 
الجماعات البشرية، فالسّنن التّاريخية ))لا 
تجري من فوق رأس الإنسان بل تجري من 

: 1993)الصدر،  تحت يد الإنسان((
(، فالكسب يؤدي إلى الهلاك بينما 94

ت إلى الغدق، الاستقامة تذهب الجماعا
يقول تعالى في سور، الأعراف: }}وَلَو  أنََّ 
نَا عَلَي هِم   لَ ال قحرَى آمَنحوا وَات َّقَو ا لَفَتَح  أهَ 
َر ضِ وَلَكِن  كَذَّبحوا  بَ ركََاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالأ 

سِبحونَ ) ناَهحم  بماَ كَانحوا يَك  ((، وفي 96فَأَخَذ 
نَ رَبُّكَ د يقول تعالى:))وَمَا كَاهو سور، 

لِححونَ  لحهَا محص  لِكَ ال قحرَى بِظحل مٍ وَأَه  ليِ حه 
({{. ويقول تعالى في سور، الجن 117)

نَاهحم   قَي   تَ قَامحوا عَلَى الطَّريِقَةِ لَأَس  }}وَألََّوِ اس 
({{ مفهوم "الاستقامة" 16مَاءً غَدَقاً)

وإن  كان سياق الخطاب يخصّ الجن، إلاَّ 
ا تمظهر للسنّة   الإلهية في الخلق.أنََّّ

هاتان اآخيتان جاءتا بأسلوب 
الشّرط، إا وضع الغدق والبركات مآلاً 
سننياً للاستقامة والصلاح، بينما وضع 
الأخذ "العذاب" مصيراً سننياً للكسب، 
وقد سبق القول: إنَّ القرآن يطلق على 
قصص الأنبياء السابقين "سنة الأولين"، 

في قوله بل ويكرّس علاقة القصص بالسّنن 
في سور، النّساء: }}يريد الله ليبين لكم و 

({{، 26يهديكم سنن الذين من قبلكم)
وفي سور، آل عمران }}قد خلت من 
قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا  
كيف كان عاقبة المكذبين هذا بيان للناس 

({{ 138و هدى وموعظة للمتقين )
فالقرآن الكريم لم ينزل ))كتاب تاريخ 

اريخ الناس من بر أو فاجر، إنَّا يقتص تو 
هو كتاب هداية )...( وربما أشار إلى 
طرف من قصص الأنبياء و الأمم لتظهر 
به سنة الله في عباده... و تتم به الحجة 

: 2006على الباقين(( )الطباطبائي، 
194.) 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

151 
 

ولنا أن نستظهر المشارطة السننية  
من خلال مفهوم الإيمان المشروط بخمس  

لها المركزية في كل رسالة نبوية  سنن شرطية
وهي "العدل والمساوا، والتسامح 
والاستقامة الجنسية وإصلاح الطبيعة"، 
ولنا نطلق على هذه الشّروط المركزية 

 مصطلح نقدي "الأماثيل السّننية" وهي: 
 أ :       أمثولة المساوا،: النَّبِ نوح:

جاء في سور، "نوح" قوله تعالى 
ا دَعَو ت حهحم  لتَِ غ فِرَ لَهحم  جَعَلحوا }}وَإِنيِّ كحلَّمَ 

تَ غ شَو ا ثيَِابَ هحم   أَصَابِعَهحم  في آاَانَِِّم  وَاس 
بَارا) تِك  بَ رحوا اس  تَك  ( فَ قحل تح 7وَأَصَرُّوا وَاس 
تَ غ فِرحوا رَبَّكحم  إِنَّهح كَانَ غَفَّارا) ( ي حر سِلِ 10اس 

راَرا) د كحم  ( وَيمح دِ 11السَّمَاءَ عَلَي كحم  مِد 
وَالٍ وَبنَِيَن وَيَج عَل  لَكحم  جَنَّاتٍ وَيَج عَل   بأَِم 

({{. في اآخيات الكريمة 12لَكحم  أنَ  هَارا)
أعلاه نَد أنَّ النّبِ "نوح" يذكّر قومه 
بالسّنة، بالناموس الإلهي، بالمشارطة 
السّننية الإلهية، بعد أن  رأى الاستكبار 

رين الذي يستلزم بذاته الاستضعاف للآخ
الأقلّ منهم مكانة وقو، ومالًا، وبما أنَّ 
الاستغفار يستلزم الإيمان سلفاً، وإلاَّ 
دعوته للاستغفار وهم غير مؤمنين تبدو 
غير منطقية، قد يكون إيمانَّم نظير إيمان 

قريش، ما يمكن تسميته "الإيمان الشّركي"، 
أي نؤمن بالله ونؤمن باآخلهة الأخرى "ود 

ونسر" والمشكلة لا وسواع ويغوث ويعوق 
ا لما يستتبع هذا  تكمن في شركهم إنََّّ
الشّرك من استكبار، بوصفه انحرافاً عن 
جاد، الحق، لذلك رأى أنَّ الاستكبار إثُ 
يستوجب استغفاراً، والمدرار/ الخير "فتح 
بركات السماء" مشروط وجوده 
باستغفارهم عن الاستكبار لا مجرّد 

طغى طوفاناً،  الإيمان، وإلّا فالمدرار قد ي
كما في قصّة الإباد، المذكور، في القرآن 

 الكريم.

ا  والاستغفار هنا ليس قلقلة لسان إنََّّ
إقرار بالمساوا، وعمل بها، لكنهم واجهوا 
تلك الدعو، بأن  وضعوا "الأصابع في 
المسامع"، الك أنَّ الاستغفار يقتضي هو 
اآخخر أن  يكون ثَة مساوا، بين الملأ 

كبرين و"الأراال" بتعبير الملأ، المترف المست
و"الذين آمنوا" بتعبير نوح، هذه المقابلة 
بين توصيفين للأراال بين منظور الملأ وبين 
منظور الله على لسان نبيّه "نوح" كان أمراً 
غير مقبول بالنّسبة للملأ، لا يمكن لهم أن  
م شكّوا بأنَّ نوحاً كان  يسمعوه، حتََّّ أنََّّ

ته للمساوا،، فقد جاء يطلب المال في دعو 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

152 
 

في سور، هود قوله تعالى: }}وَياَ قَ و مِ لَا 
ريَِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ  ألَحكحم  عَلَي هِ مَالًا إِن  أَج  أَس 
م   وَمَا أنَاَ بِطاَردِِ الَّذِينَ آمَنحوا إنِ َّهحم  محلَاقحو رَبهِِّ

 ({{.  29وَلَكِنيِّ أرَاَكحم  قَ و مًا تَج هَلحونَ )

ر أنَّ المفاهيم الأخلاقية بمعنى آخ
التي جاء بها نوح ما كان لها أن  تنبت في 
بيئة مستكبر،، بل سيحهدد نوح بالطرد 
والإبعاد، فالإنسان ميّال إلى مصلحته، 
ينحاز إلى نفسه، وإن  كان الخير فيه 
أصيلاً، إلاَّ أنَّ تلك الأصالة إن  تعارضت 
مع الانحياز إلى النفس "المصلحة"، 

و الشرّ، يقول في سور، الشّعراء: تنعطف نح
}}قالحوا أنَ حؤ مِنح لَكَ وَات َّبَ عَكَ 

َر اَلحونَ) ({{، في هذه اآخية نَد أنَّ 111الأ 
الإيمان بالله قد أوجد حالة من المساوا، بين 
الملأ المترف والأراال، فالإيمان بالله يضمن 
تلك المساوا، لذلك رفضوها، والإيمان 

الناس، لا فرق بين مشروط بالمساوا، بين 
ملأ وأراال، وهذا مماّ لا يرتضيه ولا ترتضيه 
حكاية المشارطة التي تتغيّّ الكشف عن 
العناد الإنساني، وبؤس الانحياز إلى 
النفس، هذه الحقيقة كشفها القرآن الكريم 
من خلال قصة النبِ نوح، ففي معتقد 
الملأ ))أنَّ الضعيف في المجتمع إنسان 

ا يرد منحط أو حيوان في  صور، إنسان إنََّّ
داخل المجتمع و يشاركهم في الحيا، 
ليستفيد الشّريف من عمله و ينتفع من  
كد يمينه لحياته من غير عكس بل هو 
محروم من الكرامة مطرود عن حظير، 
الشّرافة آيس من الرّحمة و العناية((. 

 (166: 2006)الطباطبائي، 

من خلال قصة النّبِ نوح حاول  
القرآن الكريم أن  يقوّض معادلة "السيّد 
والعبد" التي كانت قريش تتبناها، يذكر 
السيوطي: ))مرَّ الملأ من قريش برسول الله 
"صلى الله عليه وسلم" وعنده صهيب، 
وبلال، وعمار، وخبّاب، وغيرهم من 
ضعفاء المسلمين، فقالوا: يا محمد أرضيت 

ن قومك منّ الله عليهم من بيننا؟ بهؤلاء م
ونحن نكون تبعاً لهؤلاء؟ أطردهم عنك 
فلعلك إن  طردتهم أن  نتبعك((، )ابن  

( هذا التّمايز 260: 1999كثير، 
الطبّقي ألغاه الرّسول، فالإيمان بنسخته 
النّبوية الحقّة مشروط بالمساوا، وإلغاء 
الفروق الطبّقية، ولا أحد أكرم من آخر 

قوى، وما كانت قصة نوح إلاَّ إلّا بالت
 تدعيماً وتكريساً لفكر، الإيمان المشروط. 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

153 
 

 ب: أمثولة التَّسامح: النَّبِ هود:

إاا كان استكبار قوم نوح مردّه 
الاستعلاء بالمال والبنين، والمصير الطوفاني 
قد أهلك ما كانوا يستعلون به. فإنَّ قوم 
هود كان استكبارهم مردّه قوّتهم 

ومباهاتهم بالبأس وشد،  الجسمانية،
السّواعد، والتّجبر والعنف والبطش، 
ورسالة الإيمان التي حملها النّبِ هود كانت 
مشروطة بالتّسامح واللّين الاجتماعي 
والورع، فبناء أيّ مجتمع فاضل يتنافى مع 
الاغترار، فاللين والتسامح والعطف 
والتواضع من أهمّ أسس بناء المجتمع 

الغاب. لنتتبع الخطاب  الصالح، لا شريعة
القرآني على لسان نبِّ الله هود، نبِّ 

 التسامح:  

في سور، الشعراء   ●
نحونَ بِكحلِّ ريِعٍ آيةًَ تَ ع بَثحونَ ) ( 128}}أتََ ب  
( 129وَتَ تَّخِذحونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكحم  تَخ لحدحونَ )
تحم  جَبَّاريِنَ ) تحم  بَطَش  ( 130وَإِاَا بَطَش 

( وَات َّقحوا الَّذِي 131فاَت َّقحوا اللَّهَ وَأَطِيعحونِ )
( أمََدَّكحم  بأِنَ  عَامٍ 132نَ )أمََدَّكحم  بماَ تَ ع لَمحو 

( إِنيِّ 134( وَجَنَّاتٍ وَعحيحونٍ )133وَبنَِيَن )

أَخَافح عَلَي كحم  عَذَابَ يَ و مٍ عَظِيمٍ 
(135.}}) 

في سور، هود }} وَياَقَ و مِ   ●
تَ غ فِرحوا رَبَّكحم  ثُحَّ تحوبحوا إلِيَ هِ ي حر سِلِ السَّمَاءَ  اس 

راَراً وَيزَِ  د كحم  ق حوًَّ، إِلَى ق حوَّتِكحم  وَلَا عَلَي كحم  مِد 
 ({{.52تَ تَ وَلَّو ا مجح رمِِيَن )

أمّا في سور، الأعراف   ●
فالخطاب متماهٍ بين الله والنبِ: 
رٌ مِن  رَبِّكحم   }}أَوَعَجِب تحم  أَن  جَاءكَحم  اكِ 
عَلَى رَجحلٍ مِن كحم  ليِ حن ذِركَحم  وَاا كحرحوا إِا  

مِن  بَ ع دِ قَ و مِ نحوحٍ وَزاَدكَحم  جَعَلَكحم  خحلَفَاءَ 
طةًَ فاَا كحرحوا آلَاءَ اللَّهِ لَعَلَّكحم   لَ قِ بَس  في الخ 

لِححونَ ) ( قاَلحوا أَجِئ تَ نَا لنَِ ع بحدَ اللَّهَ 69ت حف 
دَهح وَنَذَرَ مَا كَانَ يَ ع بحدح آباَؤحناَ فأَ تنَِا بماَ  وَح 

 ({{. 70 )تَعِدحناَ إِن  كحن تَ مِنَ الصَّادِقِينَ 
أمّا في سور، فصّلت   ●

فالإخبار من الله "تعالى" دون أن يخاطبهم 
َر ضِ بِغَير ِ  بَ رحوا في الأ  تَك  }} فَأَمَّا عَادٌ فاَس 
قِّ وَقاَلحوا مَن  أَشَدُّ مِنَّا ق حوًَّ، أَولمَ  يَ رَو ا أَنَّ  الحَ 
اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهحم  هحوَ أَشَدُّ مِن  هحم  ق حوًَّ، 

 ({{. 15وكََانحوا بآِياَتنَِا يَج حَدحونَ )
تدور اآخيات على مدار المشارطة 
السننيّة، إا تبيّن المدى اللامحمود للعنف 
والاغترار بالقو،؛ اللذين ينسفان منظومة 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

154 
 

الأخلاق القويمة، ولا يمكن لهذه المنظومة 
أن تحيا من دون بيئة تسامح ولين، حتَّّ 

ي في النهاية ينمو الخير في غضونَّا، وتؤدّ 
إلى بناء المجتمع الصالح، فالبيئة العنيفة لا 
يمكن أن  تحغرس فيها مكارم الأخلاق، وما 
الإمداد بالأنعام والبنين إلّا صور، من صور 
العطف الإلهي، لكن الك العطف كيما 
يدوم بإمداداته يشترط الله تعالى ضمن 
معادلته السّننية، وعلى لسان نبيه "هود" 

مقابله إيماناً مشروطاً باللّين أن  يكون 
 والتّسامح.

ومثل نوح ربط هود الاستغفار 
بالخير "المدرار"، وليس الاستغفار في 
الحالتين نشاطاً لسانياً إنَّّا فعل أخلاقي 
يتمثّل بالرّجوع إلى الجادّ، الحق، إلى الله 
وحده لا شريك له مماّ يعبد آباؤهم، وهذا 

ين الرّجوع "الإيمان" مشروط باللّ 
الاجتماعي، بالتّسامح، بنقض العنف 
والبطش، وعدم التّباهي ببناء المصانع، 
والاغترار بالقو،، إلاَّ أنَّ القوم أبوا إلاَّ 
الاقتداء بآبائهم، والاقتداء باآخباء يمنحهم 
ويكرّس في نفوسهم القوّ، والبقاء على ما 
هم عليه من العنف والاغترار بالنّفس 

 والمصانع.

 الخصب: النَّبِ صالح: ج: أمثولة

تقف القصة القرآنية على نقطة 
ارتكاز يدور حولها طرفا المعادلة القرآنية/ 
المشارطة السّننية، ونقطة الارتكاز هي 
"ناقة صالح" التي شكّلت الفيصل 
الابتلائي/ السّنني بين الإفساد الذي 
اكّرهم فيه صالح ونَّاهم عنه، وبين 

لهية هنا لم هلاكهم وإبادتهم. فالسنّة الإ
ا  تكن فكر، المساوا، أو فكر، التّسامح إنََّّ
اتخذت شكلًا خارجياً له مواصفات برع 
الرّوا، في المبالغة في صورتها، ألا وهي 

 الناقة.

وقبل أن  نخوض في الحديث عن 
الناقة لابدّ أن  نعرج على الثنّائية المتحكمة 
في قصة ثَود في القرآن الكريم، ألا وهي 

صّلاح/ الفساد" كتفريع لثنائية ثنائية "ال
المشارطة السّننية الكبرى "الاستقامة/ 
الكسب"، يقول تعالى في سور، الشّعراء: 
َر ضِ وَلَا  }}الَّذِينَ ي حف سِدحونَ في الأ 

({{، ويذكّر بآلائه، وما 152يحص لِححونَ)
منحه إياهم، ولديمومة آلاء الله اشترط 

وأن  لا عليهم أن  يتخذوا الصلاح طريقاً، 
يعيثوا فساداً، اغتراراً بما بوّأهم الله من 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

155 
 

مكانة ونعم، يقول في سور، الأعراف: 
}}وَاا كحرحوا إِا  جَعَلَكحم  خحلَفَاءَ مِن  بَ ع دِ عَادٍ 
َر ضِ تَ تَّخِذحونَ مِن  سحهحولِهاَ  وَبَ وَّأَكحم  في الأ 

بَِالَ ب حيحوتاً فاَا كحرحوا آ لَاءَ قحصحوراً وَتَ ن حِتحونَ الج 
َر ضِ  اللَّهِ وَلَا تَ ع ثَ و ا في الأ 

سِدِينَ) ({{، كما يميّز في سور، 74محف 
النّمل جانب الفساد قبالة جانب الصلاح 
طٍ ي حف سِدحونَ  عَةح رَه  }}وكََانَ في ال مَدِينَةِ تِس 

َر ضِ وَلَا يحص لِححونَ ) ({{، فإن  48في الأ 
كان التّسعة رهط يمثلون جانب الفساد 

النبِّ "صالحاً" يمثّل الصلاح بل كبير  فإنَّ 
المصلحين وقائدهم، وبين هذين الجماعتين 
تّم الصّراع بين من يدعو إلى الإيمان واحترام 
الطبيعة "آلاء الله"، وبين من يعيث في 

 الأرض فساداً.

وفي خضم الصّراع راز الله تعالى ثَود 
بابتلاء أراد من خلاله الكشف عن مدى 
الفساد أو الصلاح فيهم، وهذا الرائز هي 
الناقة بوصفه تمثيلًا سردياً   سننياً عن آلاء 
الله للإنسان، لكي تتخذ المشارطة الإلهية 
سننيتها ضمن مفهوم الخصب والصّلاح، 
 وهو كما نشدّد خطاب غير مباشر

للمسلمين، لاحترام اآخلاء والنّعم التي 
منحها الله لهم. فالإيمان بالله ليس عقداً 

ا مشروط بالعمل  قلبياً ولسانياً فحسب إنََّّ
أيضاً، بالمساوا، والتّسامح في قصتي نوح 
وهود، كذلك باحترام آلاء الله "الموارد 
الطبيعية" في قصة ثَود، وإلاَّ ما جدوى 

بالناّقة التي ينسبها  من اختبار الثّموديين
تعالى إلى نفسه؟ ما الاختبار إلّا ليكرّس 
سنّة الخصب والإيمان المشروط بالصّلاح 
ا  واكر اآخلاء، والذكّر هنا ليس الحمد إنََّّ
الاحترام، يقول تعالى في سور، الأعراف: 
}}وَإِلَى ثََحودَ أَخَاهحم  صَالِحا قاَلَ ياَ قَ و مِ 

كحم  مِن  إلَِهٍ غَي  رحهح قَد  اع بحدحوا اللَّهَ مَا لَ 
جَاءَت كحم  بَ ي ِّنَةٌ مِن  ربَِّكحم  هَذِهِ ناَقَةح اللَّهِ لَكحم  
آيةًَ فَذَرحوهَا تأَ كحل  في أرَ ضِ اللَّهِ وَلَا تَمسَُّوهَا 

({{، 73بِسحوءٍ فَ يَأ خحذكَحم  عَذَابٌ ألَيِمٌ)
 والسّؤال هنا : ما علاقة الناقة بالخصب؟

اقة في اهنية العربي ترتبط الن 
القديم بالخصب، يعوّض وجودها العظيم 
في حيا، العربي فقده للماء والكلأ عنصرا 

(، فهي 212، 2009)الحسين،  الخصوبة
عند العربي رمز الأمومة الخصبة التي تصدر 
عنها الحيا، في أفراحها وأحزانَّا ومخاوفها 

: 2009وقلقها وأحلامها )الحسين، 
من الباحثين إلى  (، بل اهب لفيف173

القول: إنَّ العرب كانوا يقدّسون النّاقة، 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

156 
 

وما تقديسهم إلاَّ صور، لتقديس فكر، 
: 2009الخصب والعطاء، )الحسين، 

(، ففكر، النّاقة ))ليست إلاَّ تخيلاً 222
ومجازاً أقرب ما يكون مظهراً للبحث عن 
بعض أوجه الانتماء أو البحث عن 

نع الشّعر (؛ إا ص99الأمومة(( )ناصيف:
العربي الجاهلي "الخطاب المركزي آنذاك" 
صور، للنّاقة بوصفها الأمّ الكبرى التي 
تحتوي في داخلها كلَّ ما عداها، فمعظم 
الشعراء الجاهلية قد استهوى قلوبهم بناء 
صور، الأمّ، وهذه الصّور، جزء من الرّغبة 
في الانتماء، فقد شعر المجتمع القديم أنَّ 

أوَّل واجبات الضّمير فكر، الأم هي 
 ( 102وأكثر الأفكار ضرور،. )ناصيف: 

كلّ الظنّ أنَّ تقديس النّاقة عند 
العرب يتعلّق بالاعتقاد الذي ساد عن 
عرب الجاهلية ب  "سقب السماء" أو 
"فصيل النّاقة السّماوية" الذي في إثر 
رغائه هلكت ثَود، ورسخ في اهنية العرب 

ة هي تقديس الجاهلية أنَّ تقديس النّاق
للخصب والدّيمومة وانتهاك حرمتها يجرّ 
هلاكاً مدمراً، حتََّّ أنَّ أمثالهم تكرّس هذا 
الفهم من قبيل "كراغية البكر" ويقصدون 
سقب ناقة صالح، حين رغى على 

الثّموديين بعد عقرهم أمّه فأنزل الله 
، 1988العذاب عليهم. )العسكري،  

(، و"أشأم من أحمر عاد" 131: 2ج
حمر عاد هو قحدار عاقر الناقة، وأ

( بل أنَّ 456: 1، ج1988)العسكري، 
أفعى الفردوس في أسطور، الخليقة العربية 
كانت لها شكل ناقة، حتََّّ اعتبر 
الثّموديون أنَّ الجمل حيوان مقدس لأنَّه 
حيوان الفردوس في البدايات لذلك يُرّمون 

: 2016ابحه وصيده وقتله. )الغانَّي، 
92-93  ) 

تمثل ناقة صالح الأمومة/ الخصوبة، و 
يفسّر الك الإثراء السّردي للقصة: 
))فأقامت النّاقة وفصيلها بعد ما وضعته 
بين أظهرهم مد،، تشرب ماء بئرها يوماً، 
وتدعه لهم يوماً، وكانوا يشربون لبنها يوم 
شربها، يُتلبونَّا فيملئون ما شاءوا من 

: 1999أوعيتهم وأوانيهم((.)ابن كثير، 
440 ) 

الناقة إان هي التّعويض الأمثولي 
عن الحيا، ومصدر الحيا،، هي مثال 
للطبيعة الأمّ مصدر الحيا،، وكلُّ الإضافات 
التّخييلية لقصة النّاقة في السّردية العربية  



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

157 
 

كانت تصبّ باتجاه بلورتها كمثال للأم 
الطبّيعة المعطاء، وقتلها بالضّرور، يستلزم  

واهبة الدّيمومة هو كفّاً عن الحيا،، فعقر 
عقر للدّيمومة، وبسنة إلهية نعرف أنَّ مصير 
القرى والأمم والمجتمعات التي تقتل مواردها 
الطبّيعية وأرضها ومصادر حياتها ستبوء 
بالخسران الذي يعبّر عنه القرآن الكريم 
بالصّيحة أو الرّجفة أو الصّاعقة هو 
الكفء الأمثولي لحالة الموات/ الجدب 

يجة طبيعية سننية لعقر الأم بوصفه نت
المعطاء الممثلة بالناقة الرامز، للخصب 

 "آلاء الله".

في سور، الشمس ثَة ربط غير 
اعتباطي لابدَّ الالتفات إليه بين ظواهر 
الطبّيعة البراّنية وطريقي النّفس الجوانية مع 
قصة ثَود والناقة، فالتزكية والتدسية المعاران 

لحقيقة بالأرض، إلى النّفس يتعلقان في ا
فعلاقة الإنسان بنفسه مثل علاقة المزارع 
بأرضه، فالفَلَاح والخيبة يدخلان في 
المشارطة الإلهية السننية، ضمن علاقة 
تناظرية، فالفلاح والخيبة في الأرض 
يناظران الفلاح والخيبة في النفس، والتزكية 
"نَّو النبات وإظهار آلاء الله" والتّدسية 

وكلاهُا بيد المزارع/ "إخفاء آلائه"، 

الإنسان، فالتّزكية بوصفها استقامة 
والتّدسية بوصفها كسباً هُا الشّرطان 
اللذان على أساسهما تكون العاقبة، 
بالخيبة بوصفها صور، أولية لمفهوم "الأخذ 
الإلهي" أو بالفلاح بوصفها صور، أولية 
لمفهوم "الغدق الإلهي"، وما الإلهام المسند 

إشار، إلى الحرية الممنوحة  إلى النفس إلاَّ 
للإنسان في خياره "التقوى/ الاستقامة  أو 

 الفجور/ الكسب".
والسؤال المطروح: لمااا ربطها بقصة 
عقر الناقة؟ ربما من تمثلات التّدسية عقر 
النّاقة فهي إخفاء آخلاء الله في الأرض، 
فثمة صورتان هنا، صور، داخلية للنّفس 

ناظر الأولى هي البشرية وصور، خارجية ت
صور، الناّقة، فتزكيتهما فلاح وصلاح 
وتدسيتهما خيبة وجدب، وما يشجعنا في 
المضي بهذا التّأويل التّرابط التّسلسلي 
الاستعاري للآيات "الأرض    النّفس    
القصة بوصفها مثلًا للتّدسية": 

َر ضِ وَمَا طَحَاهَا) ( وَنَ ف سٍ وَمَا 6}}وَالأ 
وَاهَا)( فَأَله َ 7سَوَّاهَا) ( قَد  8مَهَا فحجحورَهَا وَتَ ق 

( وَقَد  خَابَ مَن  9أفَ  لَحَ مَن  زكََّاهَا)
( إِاِ 11( كَذَّبَت  ثََحودح بِطغَ وَاهَا)10دَسَّاهَا)



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

158 
 

قَاهَا) ( فَ قَالَ لَهحم  رَسحولح اللَّهِ 12ان  بَ عَثَ أَش 
يَاهَا)  ({{.  13ناَقَةَ اللَّهِ وَسحق 

 
 بِ لوط:د: أمثولة الطهر: النّ 

تنبني قصة لوط ضمن ثنائية بنيوية 
"الطهر والرجس"، هذه الثنّائية تؤكّد  
كالثنائيات التي سبق اكرها المشارطة 
السّننية/ المعادلة الإلهية، إا تعدُّ تمثّلًا آخر 
لثنائية المشارطة السّننية الأساس 
"الاستقامة والكسب"، فقد جاء في سور، 

قَ و مِهِ إِلاَّ أَن   النمل }}فَمَا كَانَ جَوَابَ 
رجِحوا آلَ لحوطٍ مِن  قَ ر يتَِكحم  إِن َّهحم   قاَلحوا أَخ 

 ({{.56أحناَسٌ يَ تَطَهَّرحونَ)

تدور القصة حول خطّين 
متجاورين: أولهما، بشار، لإبراهيم أنَّ 
زوجته سار، ستلد، وهذا الأمر ليس بواقعة 
ا اللّحظة التي سيتغيّر فيها وجه  عادية؛ لأنََّّ

ا أمُّ بني إسرائيل قاطبة، التّ  اريخ بأسره، لأنََّّ
والخط الثاّني: نِذار، لقوم لوط والتّشديد 
على رجس زوجته بمقابل طهر سار،، وقد 
ورد هذا التجاور في سور "هود والحجر 
والعنكبوت" فقد جاء في سور، العنكبوت 
حَاقَ وَيَ ع قحوبَ وَجَعَل نَا في  نَا لهَح إِس  }}وَوَهَب  

رهَح في احرِّيَّ  نَاهح أَج  تِهِ النُّب حوََّ، وَال كِتَابَ وَآتَ ي  

خِرَِ، لَمِنَ الصَّالِحِيَن ) ن  يَا وَإنَِّهح في اآخ  ( 27الدُّ
وَلحوطاً إِا  قاَلَ لقَِو مِهِ إِنَّكحم  لتََأ تحونَ ال فَاحِشَةَ 
مَا سَبَ قَكحم  بِهاَ مِن  أَحَدٍ مِنَ ال عَالَمِيَن 

تَأ تحونَ الرِّجَالَ وَتَ ق طعَحونَ ( أئَنَِّكحم  لَ 28)
السَّبِيلَ وَتأَ تحونَ في ناَدِيكحمح ال محن كَرَ فَمَا كَانَ 
جَوَابَ قَ و مِهِ إِلاَّ أَن  قاَلحوا ائ تِنَا بِعَذَابِ اللَّهِ 

 ({{. 29إِن  كحن تَ مِنَ الصَّادِقِيَن )

تدور القصة إان حول تخصيب 
بما فيهم  العاقر الطاهر،، وإجداب قوم لوط

زوجته، كأنَّّا إشار، إلهية إلى أنَّ المعجز، 
هذه تدلُّ على أنَّ سنّة الطّهر ستكون 
عاقبتها الخصب والخير، بينما الرّجاسة 
الجنسية التي تستلزم سقامة روحية ستكون 
عاقبتها الهلاك والجدب، بمعنى آخر يجاور 
الخطاب القرآني بين لحظة سويةّ في 

على الرغم من الكِبر العلاقات الإنسانية 
وبين قرية سوء تقترف الفعل غير السوي 
في ممارستها للجنس المنحرف، ثَة معجز، 
تلاها هلاك، معجز، إيجاد بعد يأس، 
قِّ فَلَا تَكحن  مِنَ  }}قاَلحوا بَشَّر ناَكَ باِلحَ 

"، كيما تبقى 55ال قَانِطِيَن{{ "الحجر 
القلوب معلّقة بالله ضمن الرجاء والأمل 

م بي نا تلا تلك المعجز، هلاك قوم لوط لأنََّّ



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

159 
 

أسرفوا وساروا في شهواتهم إلى طرق غير 
 مشروعة.

الإيمان بالله إن  كان مشروطاً 
بالمساوا، والتّسامح والّصلاح فيما يخص 
الأنبياء السّالف اكر أقوامهم، فإنَّ الإيمان 
في قصة لوط مشروط بالطّهر، بالاستقامة 

بالرّجاء بعد يأس،  الرّوحية والجنسية، 
كذلك من سنة الطبيعة والكون أنَّ 
التكاثر لا يكون إلاَّ بين الذكر والأنثى، 
أمّا الانَذاب إلى المثيل فهو مماّ يخرق السّنة 
الطبيعية، وأيّ خرق للسنة مصيره الخسران 
بالتأكيد إمّا بعقوبة طبيعية مباشر، "رجز 
من السماء"، وإمّا ضمن سنّة طبيعية غير 

اشر، "الانقراض جراّء الانَذاب الى مب
 المثيل".

إنَّ الله تعالى عبر هذه القصة أراد 
تثبيت السّنة، سنة الطهر لمجتمع المؤمنين 
لتقويم أو لتحسين سلوكهم الجنسي 
وغرائزهم الجنسيّة، فأيُّ أمّة لا تتخذ 
الطرّيق السّليم لبناء العلاقات الاجتماعية 

، وقصة لوط ليس فإنَّ أمر الله سيأتِ بالمحو
ا قصة تدين  بالضّرور، أن  نفهم منها أنََّّ
اللّواط تحديداً، كلُّ الظنّ أنَّ قوم لوط 

أمثولة عن ثنائية الطّهر والرّجس، وما 
اللّواط إلاَّ الصور، الأكثر تطرفاً لفعل 
الرّجس، فالأمر يتعلّق بالاستواء الرّوحي 
الذي يفضي بالضّرور، إلى السّلوك الجنسي 

تقيم، وفي هذا درس للمتلقي المسلم المس
فيما يخصّ الاستواء الروحي فالنّمو والخير 

 مرهونان بالطّهر، والهلاك مرهون بالرّجس.

 ه: أمثولة العدل: الميزان:
إنَّ كانت ثنائية المشارطة السّننية 
الأصل "الاستقامة والكسب" تمثلّت في 
قصة نوح بثنائية "الاستكبار والمساوا،"، 

هود بثنائية "التّسامح والعتو"،  وفي قصة
وفي قصة صالح بثنائية "الصلاح والفساد"، 
وفي قصة لوط بثنائية "الطهر والرجس"، 
فإنَّ قصة شعيب تقوم على ثنائية "العدل 
والبخس"، فشريعة الله هي العدل كما يعبّر 
المفكر الباكستاني إقبال اللاهوري )قضايا 

(؛ لأنّ 65إسلامية معاصر،، العدد الرابع: 
))مراعا، مبدأ القسط والعدل تحفظ 
انسجام النظام وتؤمّن التناغم مع نظام 
الوجود ومخالفته في المقابل تعد إخلالاً 

 بنظام الحيا، ومخالفة لنظام الوجود((

(، ولو 134: 2018)حسني وآخرون، 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

160 
 

تتبعنا الخطاب القرآني لوجدناه يستتبع نَّطاً 
 سننياً:

عدل: يقول    الإيمان مشروط بال 1
تعالى في سور، هود: }}وَياَقَ و مِ أَو فحوا 
طِ وَلَا تَ ب خَسحوا  يَالَ وَال مِيزاَنَ باِل قِس  ال مِك 
َر ضِ  يَاءَهحم  وَلَا تَ ع ثَ و ا في الأ  النَّاسَ أَش 

سِدِينَ) ({{، ومن المتعسّر فهمه أن  85محف 
يكون كلُّ أفراد قريتي شعيب "الأيكة" 

تجار، أو قطع و"مدين" يعملون بال
الطريق، لأنّ الك يستلزم ضحايا من 
القريتين يقع عليهم فعل التطفيف 
والسلب، فهل يمكن أن يتعاطف أولئك 
الضحايا مع المطففين وقطاّع الطرق؟ 
وانطلاقاً من هذا التساؤل لنا أن  نستنطق 
قصة النّبِ شعيب أمثولياً، ونرى أنَّ قصة 

ة العدل، وما "الميزان" ليس إلاَّ تمثيلًا لسنّ 
البخسح والتّطفيف إلاَّ صور، مادية للظلم 

 الاجتماعي/ للكسب. 

   الوعي التاريخي السنني للنّبِ  2
شعيب. بمعنى أنَّ فلسفة التّاريخ التي 
يتبناها النبِّ شعيب هي التّفسير السّنني 
الإلهي للتاريخ. فقد كان قوم شعيب بخير 

اف مثلهم مثل الأقوام السّالفة، لذلك يخ

عليهم النّبِ من العذاب، لمعرفته بالسّنة، 
فشعيب بطل سنني إيماني، يقول الله تعالى 
يَنَ أَخَاهحم   في سور، "هود": }}وإِلَى مَد 
شحعَي بًا قاَلَ ياَقَ و مِ اع بحدحوا اللَّهَ مَا لَكحم  مِن  

يَالَ  وَال مِيزاَنَ إِنيِّ إلَِهٍ غَي  رحهح وَلَا تَ ن  قحصحوا ال مِك 
عَلَي كحم  عَذَابَ يَ و مٍ اكحم  بِخَير ٍ وَإِنيِّ أَخَافح أرََ 

يطٍ) ({{، }}وَياَقَ و مِ لَا يَج رمَِنَّكحم  84مححِ
شِقَاقِي أَن  يحصِيبَكحم  مِث لح مَا أَصَابَ قَ و مَ 
نحوحٍ أَو  قَ و مَ هحودٍ أَو  قَ و مَ صَالِحٍ وَمَا قَ و مح 

تَ غ فِ 89لحوطٍ مِن كحم  ببَِعِيدٍ) رحوا رَبَّكحم  ثُحَّ ( وَاس 
 ({{. 90تحوبحوا إلِيَ هِ إِنَّ رَبيِّ رَحِيمٌ وَدحودٌ )

   التّذكير بالسّنن هو منهاج  3
الإصلاح: ليس بعث الأنبياء إلاَّ ليقوّموا 
الانحراف ويصلحوا ما أفسده الإنسان، 
وظلم قوم شعيب اقتضى أن  يضع النّبِ 

يه شعيب منهاجا؛ً كيما يعبر بقومه أو قريت
إلى الحيا، الفضلى، والتّذكير بالسّنن 
والدّعو، إلى الإيمان هو ما فعله شعيب 
ليصلح حال قومه: }}قاَلَ ياَقَ و مِ أرَأَيَ  تحم  
إِن  كحن تح عَلَى بَ ي ِّنَةٍ مِن  رَبيِّ وَرَزَقَنِي مِن هح رزِ قاً 
حَسَنًا وَمَا أحريِدح أَن  أحخَالفَِكحم  إِلَى مَا 

لَاحَ مَا أنَ  هَاكحم  عَ  ن هح إِن  أحريِدح إِلاَّ الإ ِص 
تَطعَ تح وَمَا تَ و فِيقِي إِلاَّ باِللَّهِ عَلَي هِ  اس 

{{ )هود   (. 88تَ وكََّل تح وَإلِيَ هِ أحنيِبح



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

161 
 

   التّمترس خلف اآخبائية: صيغة  4
تكرّرت في الأقوام وفيها تعريض لأهل 
مكّة، فإن اآخباء ليسوا مقدّسين عند هذه 

بقدر ما يضمنون لهم بقاء الأقوام 
امتيازاتهم وشرورهم وتكريس عادتهم 
ومنحها مشروعية، قال تعالى: }}قاَلحوا 
ياَشحعَي بح أَصَلَاتحكَ تأَ محرحكَ أَن  نَ ت  رحكَ مَا يَ ع بحدح 
وَالنَِا مَا نَشَاءح إِنَّكَ  عَلَ في أمَ  آباَؤحناَ أَو  أَن  نَ ف 

لَِيمح الرَّشِيدح{{)ه  (.87ود لَأنَ تَ الح 

ثانياً: الاستنطاق الأمثولي: الأمر 
 الإلهي:

الكسب يحكافئ قرآنياً وضمن 
المشارطة السّننية بالأخذ "العذاب"، 
المسند إلى أمر الله، والأمر الإلهي في 
الأخذ في القرآن الكريم يمكن أن  نفرّعه إلى 
أمرين، أولهما: مباشر، نلمسه في الأخذ 

لها الله تعالى المدمّر ضمن سنّة طبيعية يفعّ 
بأمر مباشر كالزلزلة والصاعقة والبركان 
والطوفان، وثانيهما: أمر غير مباشر، الذي 
يتمّ وتكتمل أنساقه ضمن السّنن التّاريخية 
في الأنفس والمجتمعات، ويكون الأخذ 
بانَّيار تلك الجماعات وضياع اكرهم 
بسبب خطاياهم وآثامهم وكسبهم، 

ننية، يقول وانحرافهم عن المشارطة السّ 

تعالى في سور، الشّورى: }}وَمَا أَصَابَكحم  
مِن  محصِيبَةٍ فبَِمَا كَسَبَت  أيَ دِيكحم  وَيَ ع فحو عَن   

 ({{.30كَثِيٍر )

وفي قراء، أمثولية لا تنسف الإمكان 
الأوَّل لكنها تمنح بعداً آخر يرتكز على 
الإمكان الثاني، أمكننا أن  نقرأ القصص 

أماثيل مجازية عن مفهوم الغابر، بوصفها 
السّنة/ العاقبة القائمة على مفهومي 
الكسب والاستقامة، كما فعلنا في 
الصّفحات السّابقة، وتستلزم الاستقامة 
عاقبة حسنى، ويقتضي الكسب عاقبة 
سوء، قد يكون طوفاناً أو صاعقة. بعبار، 
أخرى: يمكن أن  نقرأ الأمر الإلهي المباشر 

رآني وقوعه مباشر،، الذي تؤكّد القصص الق
قراء، أمثولية توازي القراء، السائد،، لا 
ا تمنح لنفسها الحق في القول: إنَّ  تنفيها إنََّّ
الأمر الإلهي المباشر في القصة هو تمثيل 
سردي لأمر الله غير المباشر الذي يتمُّ عن 
طريق الشّرط السنني للتاريخ، أو حركة 

في  التّاريخ القائمة على السّنن الإلهية
الأنفس والمجتمعات، فتهلك الأمم 
بانحرافاتها التي تصلها إلى المآلات غير 
المحمود،، إا تندرج قصص نوازل الدّمار 
الشّامل في الأقوام السّالفة ضمن مفهوم 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

162 
 

النذار،، فالنّبِ محمد "ص" كرّس مفهوم 
المشارطة السّننية في نذارته لأهل مكّة 

عن  وتهديده لهم بالويل الدّنيوي فضلاً 
الأخروي، ولو دقّقنا النظر لوجدنا أنَّ 
القرآن الكريم قد اكر أمّ القرى، ويقصد 
مكّة مقرونة بالنذار، لا بالبشار،، وجعل 
غاية الوحي والنزول هي نذارتهم، ففي 
اآخية الثانية والتسعين من سور، الأنعام 
يقول تعالى: }}وَهَذَا كِتَابٌ أنَ  زلَ نَاهح محبَارَكٌ 

َ يَدَي هِ وَلتِ حن ذِرَ أحمَّ  محصَدِّقح  الَّذِي بَ ين 
ال قحرَى{{، وجاء في اآخية السّابعة من 
سور، الشّورى قوله تعالى: }}وكََذَلِكَ 
نَا إلِيَ كَ ق حر آناً عَرَبيِاا لتِ حن ذِرَ أحمَّ  أَو حَي  
ال قحرَى{{، وفي سور، مريم أشار لهم دون 

اَ يَسَّر ناَهح  بلِِسَانِكَ  أن  يسميّهم: }}فإَِنََّّ
لتِحبَشِّرَ بِهِ ال محتَّقِيَن وَت حن ذِرَ بِهِ قَ و مًا 

ا) ({{ ويفسّر الزمخشري اللّد بقوله: 97لحدا
))الشّداد الخصومة بالباطل، اآخخذون في  
كلِّ لديد؛ أي في كلِّ شق من المراء 
والجدال لفرط لجاجهم، يريد أهل مكة(( 

(. والنّذار، هنا 649: 2009)الزمخشري، 
في شقّها الدّنيوي تتخذ من المشارطة 
السّننية خطاباً لبلور، مفهوم الإيمان في 

متلقيه القرشيين، الإيمان المشروط بالشّروط 
 السّننية الأنفة الذكّر.

الإبادات الجماعية تعني ))انتهاء 
حقبة وبداية حقبة جديد،، تعني أنَّ الحقبة 
التي بلغت دور الهرم يجب أن  تفسح المجال 

حقبة الجديد، لتروي قصة زوالها ليست لل
النّازلة الشّاملة حكاية "دمار" واختفاء 
وحسب، بل هي في الوقت نفسه حكاية 
تجدد وانتعاش لمواصلة نوع من الاستمرارية 
في ثياب "وجود" آخر لتجديد العالم(( 

(، وإن  كانت 369: 2016)الغانَّي، 
اآخيات الكريمة تسند العقاب إلى أمر إلهي 

شر، غير أنَّ هذا الأمر اقتضته القصّة مبا
بوصفه تمثيلًا للعذاب السّنني لأمر الله غير 
المباشر "الكسب/ الأخذ" أي الهلاك 
ضمن سنّة التاريخ. فالقرآن الكريم يريد 
تعزيز السنّة سواء أكانت النهاية واقعية 
"أمر الله مباشر، ضمن سنّة الطبيعة" أم 

ر ضمن سنّة أمثولية "أمر الله غير المباش
التاريخ". ولنا أن  نضفي فهماً لتلك 
النّهايات الإبادية بوصفها نَّايات أمثولية 
لا حقائق تاريخية، الغرض منها إحداث 
الصّدمة عند المتلقي وتجذير فكر، السّنّة 
التي إن  عدلت عنها وانحرفت عن جادتها 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

163 
 

التي هي جاد، الحق فأنك مهدّد بالعذاب، 
ص نوح ولوط مذكور، وعلى الرّغم أنَّ قص

في التّورا،، وأنَّ قصص هود وصالح 
وشعيب راسخة في الذّهنية الجاهلية، إلاَّ 
أنَّ القرآن الكريم اكر هذه القصص ليس 
ا على نحو إثبات  على نحو سرد التّاريخ، إنََّّ
السّنة والمشارطة الإلهية، فنوح ولوط 
القرآنيان ليسا نوحاً ولوطاً التوراتيين، وهود 

 وشعيب في السّرديةّ العربيّة الجاهليّة وصالح
ليس هم أنفسهم في القرآن الكريم، ففي 
التّورا، والسّردية العربية تنطوي قصصهم 
على أساطير وإسهابات تفصيلية، بينما في 
القرآن الكريم سيقت كبراهين إجمالية 

 لإثبات سنن الله في الخلق والمجتمعات.  

صور ثَة تأويلان يقترحهما الباحث ل
الإباد، الجماعية )الطوفان، الريح الصرصر، 
حجار، من طين، الصاعقة، الصيحة، 
الرجفة، الظلّة( في محاولة الوصول إلى معنى 
أمثولي لها تنسجم والمشارطة السّننية/ 
المعادلة الإلهية التي تحدثنا عنها بوصفها 
الركّيز، الأساسية للقصص القرآني، 

 والتّأويلان هُا: 

الإبادات الجماعية في     إنَّ  1
القصص أعلاه تتخذ نسقاً عمودياً، من 
الأعلى "تمثيل لله تعالى واضع المشارطة 
السّننية" إلى الأسفل "تمثيل للإنسان 
المنحرف عن سنّة الله في الطبيعة 
والمجتمعات"، وهذا النّسق يتمثل في فعل 
المطر. وللمطر معنيان متضادان: أولهما 

غدق"، ومعنى آخر الخير "المدرار وال
للعذاب، "الطوفان" و"الرجز من السماء" 
كما في قصة لوط: "فساء مطر المنذرين"، 
وفي قصة هود أنَّ العذاب جاءهم وكانوا 
يظنّونه "عارضاً ممطرنا"، وفي قصة شعيب 
نَد "الظلّة"، أمَّا ثَود فالصواعق تستلزم 
المطر أيضاً، لذلك فالسماء باب رجاء 

وهلاك، والأمر يتوقف  وعذاب، باب بركة
ضمن المشارطة السّننية، فإمَّا المدرار 
والغدق في حالة الاستقامة وإمّا الطّوفان 
والرّجز والريّح والصّواعق في حالة 
الكسب. وقد مرّ قوله تعالى في سور، 
لَ ال قحرَى آمَنحوا  الأعراف: }}وَلَو  أَنَّ أهَ 

نَا عَلَي هِم  بَ ركََ  اتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَات َّقَو ا لَفَتَح 
ناَهحم  بماَ كَانحوا  َر ضِ وَلَكِن  كَذَّبحوا فَأَخَذ  وَالأ 

سِبحونَ)  ({{.96يَك 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

164 
 

   إنَّ الله تعالى وزعّ العذاب ضمن  2
عناصر الطبّيعة "سنّة الطبيعة" فصور، 
الهلاك في قصة نوح "مائية/ الطّوفان" 
وصور، الهلاك في هود "هوائية/ الريّح 

قيم"، وصور، الهلاك في ثَود  الصّرصر الع
كانت "نارية/ الصّاعقة" وما تستلزم من 
صيحة ودمدمة، وصور، الهلاك في قوم 
لوط "ترابية/ مطر الحجار،" بوصفها أشدّ 
تمثلات التّراب صلابة، يقول تعالى في 
سور، الذاريات عن قوم لوط وعاد وثَود: 
}}لنِ حر سِلَ عَلَي هِم  حِجَارًَ، مِن  

{{، }}وَفي عَادٍ إِا  أرَ سَل نَا (33طِيٍن)
({{، }}وَفي ثََحودَ 41عَلَي هِمح الرِّيحَ ال عَقِيمَ)

( فَ عَتَ و ا 43إِا  قِيلَ لَهحم  تَمتَ َّعحوا حَتََّّ حِيٍن)
َ أَخَذَت  هحمح الصَّاعِقَةح وَهحم   م  رِ رَبهِِّ عَن  أمَ 

({{، بمعنى آخر أنَّ للآفاق 44يَ ن ظحرحونَ)
ها التي تكون خيراً وشراً "الطبيعة" سنن

 حسب التسخير والتوفيق الإلهي.

للماء صورتان متضادتان: مدرار 
وطوفان، وللهواء صورتان متضادتان: رياح 
وريح، وللنار صورتان متضادتان: ضوء 
وصعق، وللتراب صورتان متضادتان: 
الغرين والحجر، وصور، الخير معتدلة وصور، 

درار، الّشّر طاغية، الطوفان طغيان الم

والريح طغيان الرياح، والصاعقة طغيان 
الضوء، والحجر طغيان الغرين. والطبيعة 
"سنّة الله في اآخفاق" ستمنح عطاءها 
وخيرها لمن يستقيم ولمن ينحرف عن 
الجادّ، ستمنحه هلاكاً ودماراً، بمعنى أنَّ 
الطبّيعة تدخل ضمن المشارطة السّننية  

ويع في كأدا، للثواب والعقاب، لكن التّن
ا له  صور العذاب ليس بأمر اعتباطي، إنََّّ
قصدية معيّنة، وللباحث أن  يجتهد في 
وضع تأويل مناسب ولا يدّعي أنَّ تأويله 

 هو القول النَّهائي. 

إنَّ الأخذ/ العذاب يتكافأ مع 
الكسب/ الفعل، إنَّ الماء أصل الحيا، 
"وخلقنا من الماء كل شيء حي"، والأصل 

يع في مستوى واحد، لا المائي يضع الجم
فرق بين ملأ وأراال، وحين خرج الملأ عن 
سنّة المساوا، المائية كان عذابهم بالماء 
نفسه، وصار تطهير أبناء الماء بالماء نفسه، 
بما يمكن تسميته بالتعميد البشري، كذلك 
أنَّ الكلّ تحت المدرار يتساوى، وحين 
خرج قوم نوح عن سنّة المدرار/ المساوا، 

المدرار طوفاناً فأتى على كلّ من  طغى
طغى واستكبر، لاسيما من كان يرى 
نفسه أعلى وينظر للآخر نظر، دونية. علا 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

165 
 

الماء "رمز الخير والحيا،" فصار رمز الموت 
فأغرق حتََّّ الجبال، لا منجى لأحد حتََّّ 
لابن نوح نفسه، إا ظنَّ أنَّ الجبل أعلى 

ة الله من الطّوفان دلالة استكباره، لكن سحنّ 
أعلى وأمضى، وطوفانه يعلو كلَّ شيء إلاَّ 
سفينة نوح تعلو عليه، سنة الله أن  ينجي 
الذين آمنوا "الأراال" ويحغرق المستكبرين، 
ا سنّة الماء في منح العالم درس المساوا،  إنََّّ
وأن  لا منجى إلاَّ للذين آمنوا، في الطّوفان 
معنى الإفناء والموت من جهة، والبعث 

جدد من جهة أخرى، تجدّد مشروط والتّ 
 بالمساوا، تحت مدرار الله.

فيما يخص الصّور، الترابية "عذاب 
قوم لوط"، فيمكن القول: إنَّ الإنسان 
خلق من تراب، وديمومته في التّكاثر 
الطبّيعي بين الرّجل والمرأ،، والخروج عن 
سنّة التّكاثر الطبّيعي بالضرور، ستنهي 

اد، طبيعية، لا شهو، الديمومة وستكون الإب
بين الرجل والمرأ،، ومن ثُّ لا تكاثر، واللا 
تكاثر إنَّاء طبيعي لقوم لوط، والرّجاسة 
الجنسية بوصفها تمرداً على سنّة التكاثر 
التّرابي، ستكافأ بعذاب من سنخ التّراب 
نفسه، ففي التّراب حيا، "إنبات وتكاثر" 
في صيغته الطريةّ، وفيه موت "الرجم" في 

غته الصلد، "الحجار،"، فرأينا أنَّ عذاب صي
قوم لوط بحجار، من طين، وما يشجّعنا 
على هذا التّأويل هي مجاور، قصة لوط 
بقصة بشار، إبراهيم بولد من سار، على 
الرّغم من الكبر، فالله عز وجلّ وضع 
صورتِ التّراب جنباً إلى جنب "الإنبات 
 والرجم" التّكاثر والتّمرد. كأنّ الطبيعة

انتقمت لنفسها من قوم لوط، لأن 
شهوانيتهم ستفني النّوع الإنساني في 
قريتهم، وبعبار، أخرى أنَّ الاستقامة 
الإنسانية التّرابية مسنّنة أن تتكاثر طبيعياً، 
ومن يخرج عنها يحعاقب بأصل السّنة، 
وأصل التّكاثر التّراب فعذاب هؤلاء من 
 الأصل، هذا ما يعني أنَّ السّنة هي التي

عذّبت، بكسبهم خرجوا عن طبيعة التراب 
فعحذّبوا بالتراب، بصورته الأشدّ تدميراً. 
وعدم التكاثر الطبيعي "أن  تكون قرية 
بكاملها شاا،" هي نَّاية لنسل التّراب 
لذلك فالحجار، "قو، الطبيعة البشرية 
التّرابية" ستنتصر على هذه الظاهر،، 

 وبالرجز تنتصر على الرجس.

ود فكانوا يتباهون بقوّاهم أمّا قوم ه
الجسمانية فجاء العذاب منسجماً، فللهواء 
صور اللّين واللّطف، وصور، الحيا، أيضاً، 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

166 
 

وعلى الرّغم من هذا حين عتا "ريح 
صرصر عاتية" جعل العتا، الجبارين  
كأعجاز نخل خاوية، فما نفعتهم قوتهم 
وعنفهم أن يردّوا ريُاً. فهم من حوّل 

صور، العنف، ثَة مقابلة صور، اللّطف الى 
بين الفعل "الكسب" والجزاء "العاقبة" 
فالعتو الإنساني الهازئ بدعو، التّسامح 
واللّين ستقابله عاقبة مكافئة "الريح 
العاتية" عتو بعتو، وبناء جسدي متين 
تقابله "ريح صرصر"، وتقابل "القو،" 
والامتلاء والتّباهي أن  تكون النهاية 

التي يتفاخرون بها "خواء"، ومصانعهم 
ضاع أثرها حيث "لا ترى لها من باقية"، 
يقول الله تعالى ففي سور، الحاقة: }}وأمََّا 

لِكحوا بِريِحٍ صَر صَرٍ عَاتيَِةٍ) ( 6عَادٌ فَأحه 
سَخَّرَهَا عَلَي هِم  سَب عَ ليََالٍ وَثََاَنيَِةَ أيََّامٍ 

هحم  ححسحومًا فَ تَ رَى ال قَو مَ فِيهَا صَر عَى كَأنَ َّ 
( فهل ترى لهم من 7أعَ جَازح نَخ لٍ خَاوِيةٍَ)

 ({{.8باقية )

والريح الصرصر هي الريح البارد، 
التي من شد، بردها ترجف العظام، بمعنى 
أنَّ بنيانَّم الجسماني القوي لم يستطع أن  
يرد على البرد فظلت عظامهم ترتجف من 
شدّ، الصرّ، وتكرار الصرّ ليس اعتباطياً، 

ا بأثره في الجسوم  فالتّكرار ليس بالبرد إنََّّ
التي ترتجف من شدّته... فثمة مقابلات 
في قصة عذاب قوم هود، الاستكبار 
والإرجاف، العتو والريح العاتية، بناء 
المصانع والإفناء، الامتلاء تباهياً بالقو، 
والخواء. بصرف النظر عن أنَّ العاقبة 
 حدثت فعلًا، إا يمكن استنطاقها أمثولياً،

بالقول: إنَّ أيّ قوم لا يركنون إلى السّلام 
واللّين الاجتماعي، وعوض الك يتباهون 
بقوتهم والبطش والعنف فإنَّ النّهاية 
ستكون أكيد، ضمن سنّة إلهيّة تاريخية، 
ففي فلسفة التّاريخ بالنسبة للقرآن الكريم، 
أنّ الإيمان غير المشروط بالتّسامح واللين 

اً، والعاقبة الاجتماعي يبقى منقوص
 ستكون الخواء والنهاية المأساوية. 

وفي قصة ثَود نَد أنَّ ثَة اعتقاداً 
ساد عند المسلمين أنَّ الناقة اات أصل 
ناري شيطاني، نَد نظير الك في ما يرويه 
البيهقي في سننه الكبرى عن الإمام 
الشافعي في تعقيبه على حديث الرسول 

راَبِضِ الأكرم محمد "ص"، ))صَلُّوا فِى مَ 
ال غَنَمِ وَلَا تحصَلُّوا فِى أعَ طاَنِ الِإبِلِ فإَِن َّهَا 
خحلِقَت  مِنَ الشَّيَاطِيِن(( أنّ الرسول الأكرم 
كان يكره أن يصلّي قرب الإبل لأنَّّا من 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

167 
 

جحنَّ خلقت لا لنجاسة موضعها )البيهقي، 
( ، أيّ مخلوقة من 630: 2، ج2003

ري الأشدّ نار لا من طين، فهي التّمثل النّا
خيراً حتََّّ أنَّ الله نسبها إلى نفسه فسمّاها 
"ناقة الله" وإن  عقرهم صور، النار الأشدّ 
م أبيدوا بالصّواعق  خصباً كان سبباً في أنََّّ
"صور، النّار الأشدّ فتكاً وتدميراً" التي 
صاحبتها الصّيحة والرّجفة. وفي تأويل 
أمثولي للإباد،، يمكننا القول: إنّ عقر 

ناقة هي ترميز لعقر ديمومة الخصب، ومن ال
ثُّ فأيّ أمّة تحافظ على مصادر خصبها 
ونَّائها ستمسك بديمومة الخير في ربوعها، 
وما إن تفرّط بتلك المصادر سيكون 
الخراب أكيداً ومصيراً وحيداً لها ضمن 

 سببيّة طبيعيّة.    

من جهة أخرى اختار الله تعالى 
في الحيا،  النّار لتكون عذاب الظالمين

اآخخر، صور، من صور العدل الإلهي، 
لذلك كانت عذاباً منسجماً وصور، الظلم 
والتطفيف والخروج عن سنّة العدل فيما 
يخص قوم شعيب. فأيُّ أمة لا تؤمن 
بالعدل، ولا تسير في طريقه فإنَّ الهلاك 
أمر طبيعي ضمن حركة التاريخ، فالأمم 

تمع المطفّفة ستكون عاقبتها وخيمة. فالمج

الذي لا يسوده العدل ستنمو فيه عثة 
الجور، التي ستمزقه وفي النهاية سيفني 
نفسه بنفسه لكن فعل الإفناء وإن  كان 
ااتياً إلّا أنَّ الفاعل الحقيقي له هو السنّة 

 الإلهية "الأمر الإلهي".  

 الخاتمة 

إنَّ قراء، القصة أمثولياً ليس قراء، 
رآني عن اعتباطية، بل جاء على أساس ق

مفهوم المثل وعلاقته بالقصة، كما أنَّ 
الاستنطاق الأمثولي لا يعني إلغاء البعد 
ا يضيف بعداً تأويليّاً/ أمثولياً  التفسيري إنََّّ
آخر، وأنَّ القصص القرآني يقوم على 
أساس المشارطة السّننية لبلور، مفهوم 
الإيمان المشروط بالمساوا، والتسامح 

ل. وما ثنائيات والصلاح والطهر والعد
"المساوا، والاستكبار" في قصة نوح، 
و"التسامح والعتو" في قصة النبِ هود، 
و"الصلاح والفساد" في قصة النبِ صالح، 
و"الطهر والرجس" في قصة النبِ لوط، 
و"العدل والجور" في قصة النبِ شعيب إلاَّ 
تمثلات أو تفرّعات لثنائية المشارطة الإلهية 

امة ومآلها الغدق، الأصل وهي "الاستق
والكسب ومآله الأخذ". فليس الإيمان 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

168 
 

ا هو  ادعاءات قولية ولا طقوس عبادية، إنََّّ
 عمل وسلوك وأخلاق.

والأمر الإلهي بالأخذ "العذاب" 
المذكور في القرآن الكريم المباشر قد يكون 
تمثيلًا سردياً لأمره غير المباشر، فالأخذ 
بالطوفان والريح الصرصر والصاعقة 
والصيحة والرجفة والحجار، من الطين ما 
هي إلاَّ تمثيلات سردية مجازية لأخذ الله 
"أمره" غير المباشر، الذي أهلك تلك 

لأمم ضمن حركة التاريخ وسننه في ا
الأنفس والمجتمعات، الأمر الإلهي اتخذ 
طريقاً من الأعلى إلى الأسفل كذلك كان 
الأخذ مكافئاً للكسب ضمن صور طبيعية 
اشتملت على العناصر الطبيعة الأربعة 
"الماء والهواء والنار والتراب"، في مشارطة 
 سننيّة كرّسها الخطاب القرآني، مفادها أن

الأمم أو الأقوام ضمن حركة التاريخ وسننه 
إاا لم تركز بنيانَّا الاجتماعي والسياسي 
على العدل والمساوا، والتسامح والصلاح 
هلون لكنّه  والطهر فإن زوالها أكيد، قد يمح

 إمهال من يحرفع لتكون وقعته وخيمة. 

 

 

 قائمة المصادر 

 القرآن الكريم 

 ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل، ، (1
، تفسير القرآن العظيم، 1999

تحقيق: سامي بن محمد السلامة ، 
، دار طيبة للنشر والتوزيع، 1ط

 الرياض. 
البيهقي، أبي بكر أحمد بن الحسين،  (2

، السنن الكبرى، تحقيق: 2003
، دار 3محمد عبد القادر عطا، ط

 الكتب العلمية، بيروت. 
، مدخل 1994تودوروف، تزفيتان،  (3

إلى الأدب العجائبِ، ترجمة: الصديق 
، دار شرقيات، 1بو علام ، ط

 القاهر،. 
، من الرمز الى 2011الجمل، بسّام،  (4

 ، دار رؤية، القاهر،.1الرمز الديني، ط
حسني، أبو الحسن وآخرون،  (5

، التفسير السياسي، دراسة 2018
ليّ، في المبادئ المعرفية، ترجمة: وائل ع

، مركز الحضار، لتنمية الفكر 1ط
 الإسلامي، بيروت.  



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

169 
 

، أنثروبولوجيا 2009الحسين، قصي،  (6
 ، دار ومكتبة الهلال. 1الأدب، ط

، تفسير 2009الزمخشري، جار الله،  (7
الكشّاف، عن حقائق التنزيل وعيون 

، دار 3الأقاويل ووجوه التأويل، ط
 المعرفة، بيروت.

 ، أقرأ وربك1993سعيد، جودت،  (8
، دار الفكر المعاصر، 1الأكرم، ط

 بيروت. 
الصدر، محمد باقر، التفسير  (9

، مجمع 2الموضوعي للقرآن الكريم، ط
 الثقلين العلمي، بيروت.

، 2006الطباطبائي، محمد حسين،  (10
الميزان، تحقيق: أياد باقر سلمان، 

، دار إحياء التراث العربي، 1ط
 بيروت.

العسكري، أبو هلال الحسن بن  (11
، جمهر، الأمثال، 1988 عبد الله،

،  دار الكتب العلمية، 1ط
 بيروت.

، معجم 1985علوش، سعيد،  (12
، 1المصطلحات الأدبية المعاصر،، ط

 دار الكتاب اللبناني، بيروت.  

، ينابيع اللغة 2016الغانَّي، سعيد،  (13
، منشورات الجمل، 1الأولى، ط

 بيروت.
ناصيف، مصطفى، قراء، ثانية لشعرنا  (14

 لس، بيروت. القديم، دار الأند
 المجلات: 

، التفسير 1998سعيد، جودت،  (1
السنني،  قضايا إسلامية معاصر،، 

 العدد الرابع. 
، 2012مسكين، سعاد، ) (2

سمبتمبر(، الأمثولة في ألف ليلة 1
وليلة، نوع سردي مختلط، مجلة  

 .25الراوي، العدد 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  2022( لسنة 2،ج2عمجلة القادسية في الآداب والعلوم التربوية . العدد )

170 
 

 
 

 


