
 

  

115 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

 تحليليةدراسة  -آيات البعث والنشور بين الرازي والسيوطي
Verses of Resurrection and Resurrection between Al-Razi and Al-Suyuti - An 

Analytical Study 
 أ.د. عقيل جاسم دهش
 مركز دراسات الكوفة/ جامعة الكوفة
Prof Dr. Aqil Jassim Dahash 
Kufa Studies Center / University of Kufa 

 الملخص:
 عبد الله الرازي  يأبالكشف عن مواضع الائتلاف والاختلاف بين هذين المفسرين الكبيرين يهدف البحث الى 

 في الآيات التي ورد فيها ذكر البعث والنشور. السيوطيجلال الدين و 
من الآيات التي اختصت بالحديث عن البعث وتم تقسيم البحث الى تسع فقرات، تناولت كل فقرة آية 

والنشور. واعتمد الباحث على المنهج التحليلي في قراءة النصوص والكشف عن مواطن الإبداع في بنية 
 النص وطريقة التعبير عن المعاني بفنية عالية.
بعض أن نصوص عينة الدراسة أثبتت ومن خلال اعتماد  وتوصل الباحث الى جملة من النتائج، أهمها

الأساليب اللغوية والصياغات الشكلية أن الحشر من المسلمات وأنه حقيقة واقعة وأمر مفروغ منه مع كونه 
تحدث عن طرق وأساليب  من الغيبيات التي جوبهت بالصد والإعراض والتشكيك والإنكار، وأن القرآن الكريم

في نفس المتلقي لتحقيق الاستجابة  عديدة للحشر ومشاهد مروعة صادمة، وذلك لإحداث التأثير الانفعالي
 المطلوبة من المراجعة والنظر والتدبر وتصحيح المعتقد أو السلوك.

 .دراسة تحليلية، السيوطي، الرازي  ،آيات البعث والنشور الكلمات المفتاحية:
Abstract: 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0
Orbit
Typewritten text
 DOI: https://doi.org/10.36322/jksc.v1i74(A).17642 

https://doi.org/10.36322/jksc.v1i74(A).17642


 

  

116 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

The research aims to reveal the points of agreement and disagreement 
between these two great interpreters, Abu Abdullah Al-Razi and Jalal Al-
Din Al-Suyuti, in the verses that mention resurrection and revival. The 
research was divided into nine paragraphs, each paragraph dealt with a 
verse that was specifically about resurrection and revival. The researcher 
relied on the analytical approach in reading the texts and revealing the 
areas of creativity in the structure of the text and the way of expressing 
meanings with high artistry. The researcher reached a number of results, 
the most important of which is that the texts of the study sample proved, 
through the adoption of some linguistic methods and formal formulations, 
that resurrection is one of the axioms and that it is a reality and a foregone 
conclusion, despite being one of the unseen matters that were met with 
rejection, aversion, doubt and denial, and that the Holy Quran spoke of 
many ways and methods of resurrection and shocking horrific scenes, in 
order to create an emotional impact in the recipient's soul to achieve the 
required response of review, consideration, contemplation and correction 
of belief or behavior. 
Keywords: Verses of Resurrection and Resurrection, Al-Razi, Al-Suyuti, 
an analytical study. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

117 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

 المقدمة:
عبد الله محمد  يأبعن مواضع الائتلاف والاختلاف بين هذين المفسرين الكبيرين الكشف يهدف البحث الى 

 جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكرو  هـ(606)المتوفى  بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي 
 في الآيات التي ورد فيها ذكر البعث والنشور.هـ( 911المتوفى ) السيوطي

وتم استعراض آراء هذين المفسرين فيما يخص الجوانب الدلالية والفنية وبعض الجوانب النحوية التي كان 
بآراء لها دور في التعبير عن المعنى المقصود من خلال تشكيل البنى النحوية المناسبة. وتعزيز آرائهما 

مسار البحث وتلقي الضوء على  غيرهما من المفسرين الآخرين ممن كان له رأي أو موقف أو التفاتة تدعم
 الجوانب الفنية في النصوص عينة البحث.

آية من الآيات التي اختصت بالحديث عن البعث فقرات، تناولت كل فقرة  تسعوتم تقسيم البحث الى 
 والنشور.

واعتمد الباحث على المنهج التحليلي في قراءة النصوص والكشف عن مواطن الإبداع في بنية النص وطريقة 
 التعبير عن المعاني بفنية عالية.

  :1فهذا يوم البعث(لقد لبثتم في كتاب الله الى يوم البعث قوله تعالى قوله تعالى ) /أولا
يبين الرازي أن في النص نكتة لطيفة، وهي أن المؤمنين ينتظرون البعث بفارغ الصبر، فهم أعجل طلبا له 

المدة ويتمنون البقاء في القبر لأنهم موعودون  يستقلون ويستكثرون مدة بقائهم في القبر، أما الكفار فهم 
د بوعيد إذا ضرب و ويريد تعجيله والموعالموعود بوعد إذا ضرب له أجل يستكثر الأجل يقول: إن بالعذاب، 

علم أن مصيره إلى النار فيستقل مدة اللبث ، فإذا بعث الكافر من قبره له أجل يستقل المدة ويريد تأخيرها
المؤمن علم أن مصيره إلى الجنة فيستكثر المدة ولا يريد إذا بعث ويختار تأخير الحشر والإبقاء في القبر، و 

 .2التأخير

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

118 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

عن ابن أبي حاتم أن قوله )كتاب الله( أراد به علم الله، وأنه لا أحد يعلم مدة لبثهم في القبور  قل السيوطينو 
لا يعلم و لبثوا في علم الله في البرزخ إلى يوم القيامة، يقول: لقد ولا وقت بعثهم منها سوى الله عز وجل، 

 .3متى علم وقت الساعة إلا الله
)كتاب الله( يحتمل ثلاثة أوجه، هي اللوح المحفوظ أو في علم الله وقضائه وذهب الزمخشري الى أن قوله 

أو فيما أوجبه بحكمته، وأن الغرض من النص هو تقريع الكفار على إنكارهم البعث، والمعنى لقد وقع ما 
 .4أنكرتم فتبين بطلان قولكم

إن كنتم تنكرون البعث فهذا فهذا يوم البعث( جوابا لشرط محذوف، وأصل الكلام: )وقدر ابن جزي قوله 
 .5يوم البعث، وقد أفاد معنى التقرير والتوكيد

والذي نذهب إليه أن الغرض من النص هو التوبيخ إذ يقال لهم ذلك عند خروجهم من القبر لما فرطوا في 
 حياتهم الدنيا وأنكروا البعث والحساب.

الإيمان عن علم أعظم قدرا وأتم فائدة من الإيمان وقدم )العلم( على )الإيمان( لأن العلم مقدمة للإيمان، وإن 
 عن جهل أو تعصب.

وقد أكد المعنى المتقدم باستعمال مؤكدين هما )اللام( و )قد(، وقدم الجار والمجرور )في كتاب( على قوله 
ر )الى يوم البعث( ردا على إنكارهم البعث وتكذيبهم لما جاء في كتاب الله من الوعد والوعيد، وجاء تكرا

)يوم البعث( لتأكيد الوقوع في قبال الإنكار والتكذيب الذي صدر من جهة الكفار وانعكاسا لما في اللاوعي 
من الشعور بالارتياح من جهة المؤمنين لأن من ينتظر وقوع أمر ما محبب الى قلبه، وقد وقع، يجد راحة 

 نفسية في استحضاره والتلفظ به.
قالوا يا ويلنا من بعثنا من ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث الى ربهم ينسلون قوله تعالى ) /ثانيا

 :6(هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون  مرقدنا

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

119 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

الى أن قولتهم )يا ويلنا( تأتي في زمان يتوسط بين ما بعد النفخ وما قبل النسلان أو الهرولة  ذهب الرازي 
قدرته سبحانه في جمع الأجزاء وتأليفها وإحيائها في أسرع زمان،  الى الله وإنما أتى بالنسلان للدلالة على

يقول: إن قولهم يا ويلنا واقع قبل النسلان الى الله وإنما ذكر النسلان للإشارة الى سرعة وقوعه في وقت 
 .7النفخ مع احتياجه الى الجمع والتأليف والإحياء والتحريك

أن قولهم )يا ويلنا( حادث قبل النسل الى ربهم، فلا مانع أن يقولوا ذلك في وقت الحساب ولا دليل على 
لشدة ما يرونه من المشاهد العظيمة والمواقف الشديدة وإذا بهم يتذكرون رقدتهم في القبر ولهين إليها متمنين 

محتوم، فيجيبهم المؤمنون أو أن لو لم يبعثوا ولم يستيقظوا من نومتهم هذه لما عرفوا من المصير المروع ال
 هذا ما وعدنا الله به وحذرنا من عواقبه المرسلون.يجيبهم لسان حالهم من بعد الإقرار والإذعان 

، فهم لا يقولون ذلك مجتمعين ويرى الرازي أن إسناد الويل الى ضمير جمع المتكلمين اعتباري لا حقيقي
حال من سواه فيدعو على نفسه بالويل منفردا، وقد عبَّر بل كل واحد منهم يكون مشغولا بنفسه لا علم له ب

القرآن عن ذلك بالشمول لأنهم جميعا صائرون الى هذا المآل، وذلك قوله: لما كان القائل هو المكلف لم 
أو بحال من قرب منه لانشغال كل منهم بنفسه فكان كل واحد يقول با ويلي ويا يكن لأحد علم إلا بحاله 

 .8حسرتي
وذكر الرازي أن اسم الإشارة )هذا( يحتمل وجهين، الأول أن يكون نعتا للمرقد وتقدير الكلام )من بعثنا من 
مرقدنا هذا؟(، والثاني أن يكون عائدا على البعث، أي هذا البعث ما وعد به الرحمن، وأنه لما كان الغرض 

أتى الجواب بأنه هذا بعث تنبيها؟ لهم )من بعثنا؟( حصول العلم بأن الذي حصل هل كان بعثا أم من قو 
 .9وعد الله به وليس تنبيها

أن الاستفهام حقيقي ولم يخرج الى المجاز لأنهم كانوا في شك في كونهم نياما فانتبهوا أم إنهم  وهو يرى 
بعثوا الى الحياة من بعد موتهم وقد تحقق وعد الله بالبعث والحشر والحساب، وكان المرجح عندهم تحقق ما 

، بسؤالهم عن بعثهم واستعارتهم المرقد، للموازنة بين ما غلب على ا به من البعث فجمعوا بين الأمرينوعدو 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

120 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

؟ ويدل ظنهم وبين ما توهموه، يقول: قولهم من بعثنا أي أبعثنا الله البعث الموعودون به أم كنا نياما فانتبهنا
أو موتى، وكان الغالب على ظنهم هو على ذلك أنهم جعلوا القبور موضع الرقاد للشك في كونهم نياما 

البعث فجمعوا بين الأمرين، البعث إشارة الى ظنهم بأنه البعث الموعود، والمرقد إشارة الى توهمهم احتمال 
 .10النوم والانتباه

والذي نذهب إليه أن الاستفهام لم يكن حقيقيا بل مجازي أفاد معنى التقرير، على تقدير )الله بعثنا من 
مرقدنا(، وهذا الإقرار صدر منهم من بعد ما سمعوا الصيحة ورأوا عيانا أن الحياة ردت إليهم وإذا بهم قيام 
ينسلون الى ربهم، وهذه المدة التي قضوها في البرزخ قصيرة جدا في نظرهم لهول ما رأوا وتحقق ما وعدوا 

عندهم حالة من الخوف والاضطراب الشديد،  دبه وكأنهم نيام وانتبهوا من نومتهم! وهذا التشويش الذهني ولَّ 
 -ولذا بديهي جدا أن يدعوا على أنفسهم بالويل والهلاك لأن ما أنكروه أو شككوا فيه بالأمس صار اليوم

واقعا عيانا وإن ما وعدهم به الله من العذاب الشديد وما حذرتهم منه الرسل واقع بهم لا  -أعني عند البعث
 محالة.

مجاهد وقتادة وعبد الرحمن بن أبي ليلى وغيرهم أنه يكون للكفار في البرزخ هجعة وروى السيوطي عن 
يذوقون فيها طعم النوم فإذا وقعت الصيحة ونفخ في الصور تساءلوا عمن بعثهم من نومهم فيجيبهم المؤمنون 

 .11به وأخبروا عنه صدقوا فيما بلَّغوا ا الى التصديق به وقدبأنه أتى وعد الله الذي أخبرتنا به الرسل ودعتن
 .12ينامون نومة قبل البعثوهذه النومة أو الهجعة كان قد رواها الطبري عن رجل يقال له خيثمة بأن الناس 

والذي أراه أنه لا نوم ولا هجعة وإنما جيء به من طريق المجاز، وتقدير الكلام من نبهنا من غفلتنا؟ إذ لما 
ينكرونه صار أمرا واقعا لا مجال فيه للشك أو الإنكار تيقنوا أنهم كانوا في رأوا البعث عيانا وأن ما كانوا 

عوا عليها بالويل! ويؤيده رواية ابن مسعود ددار الدنيا في غفلة عن هذا فكان حري بهم أن يلوموا أنفسهم وي
 .14، من قولهم: هبَّ من نومه إذا انتبه13)من أهبنا( بمعنى أيقظنا أو نبهنا

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

121 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

يردون به على فذهب بعض المفسرين الى أنه كلام المؤمنين  ،قوله )هذا ما وعد الرحمن( واختلف في نسبة
 .16، وذهب بعضهم الى أن المقصود بهم الملائكة15مقالة أهل الكفر

ويرجح الطبري أن يكون من كلام المؤمنين مستدلا على ذلك من سؤال الكفار عمن بعثهم لجهلهم به وقد 
 .17كلامهم بل من كلام غيرهم ممن خالفت صفته صفتهماستثبتوا ذلك لا من 

أما قولهم )المؤمنين( فيرده تقديم وعد الله على تبليغ الرسل والأولى له التأخير بأن يكون الرسل بلغوا الناس 
ين مهمة وجعلهم مبشرين بالثواب ومنذر بما وعد الله به عباده عن طريقهم فقد اصطفاهم سبحانه لهذه ال

س بالضرورة أن يكون جواب الكفار عن تثبت، كما يرجح الطبري، بل عن علم مسبق لدى بالعقاب، ولي
 بعضهم أو خبر كانوا قد سمعوه.

ربنا( أو الجبار أو  وأما قولهم )الملائكة( فيرده اختصاص الوصف فلو كانوا الملائكة لقالوا )هذا ما وعد الله
 مقام حشر وحساب لا مقام مغفرة ورحمة. وليس )الرحمن( لأن هذه الصفة لا تناسب المقام لأنه

، وهو قول دن السؤال والجواب كليهما يصدران من سراج واحأ وروى أبو الحسن الماوردي عن ابن عيسى
 .18المؤمنين يسألون ثم يجيبون أنفسهم

 ويرده أمران:
 الأول قولهم في أول الآية )يا ويلنا(

الاحتمال، فهو أي السياق ليس عاملا إيجابيا محفزا بل عامل سلبي مثبط الثاني إن السياق لا يناسب هذا 
بامتياز، إذ إنه مشحون بالتجهم والقسوة والخشونة لا بالرفق واللين والتلطف، فقد تقدم الكلام على الكفار 

 -يخصمون  -أنطعم -أنفقوا -)اتقوا ، واستعمال الأفعال19، وهو قوله )قال الذين كفروا(وصفاتهم وافتراءاتهم
 ضلال(. -)معرضين فضلا عن صفتي الإعراض والضلال المتمثلتين باسم الفاعل والمصدرينسلون( 

 .20ونقل أبو حيان عن عبد الرحمن بن زيد أنه كلام الكفار يجيبون به أنفسهم أو يجيب بعضهم بعضا
 ونؤيد ما ذهب إليه ابن زيد لمرجحات ثلاث:

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

122 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

 التبليغالأول تقديم الوعد على 
 الثاني اختيار الوصف المثالي )الرحمن(

 الثالث الدعاء على أنفسهم بالويل
وقد فعلوا ذلك إقرارا بالذنب واستشعارا للندم وطلبا للرحمة ورجاء للعفو فلا وجه للإنكار وقد بدا الحق ناصعا 

 لذي عينين وقام الناس من قبورهم فزعين ينسلون الى ذي العرش المكين.
تحول الأسلوبي من الإنشائية الى الخبرية يشي بحصول اليقظة والإدراك الذهني لديهم، وأنهم وإن هذا ال

 تنبهوا ولكن بعد فوات الأوان الى أن ذلك هو الوعد الحق وأنهم لا محالة واقفون بين يدي ربهم للحساب.
ون جيء بها وليس في السياق شيء يسوغ مجيء هذه الصفة دون غيرها، وهي صفة الرحمة، سوى أن تك

 لاستدرار العطف وإظهار الندم وأن تكون الملاذ الأخير للخلاص مما ينتظرهم من العذاب.
وتأمل العناصر المهيمنة في النص، الصيحة والنفخ والأخذ والاختصام والمباغتة والويل والنسلان، كلها 

تتناسب مع الجو العام من حيث عناصر طاردة للصفات الرقيقة اللينة ولاحظ استدعاء النص للأفعال التي 
 الشدة والقسوة والانتقام.

لمح الزمخشري الى أن هناك اختلافا بينا في الأسلوب وذلك أن صيغة الجواب مغايرة تماما لصيغة وأ
إذ كان وأن الإجابة تبدو وكأنها ليس من جنس السؤال، وكأنما قد تجاهلهم واستأنف كلاما جديدا، السؤال، 

عن الباعث لا عن علة البعث، وهذا يقتضي إجابة محددة هي الله  بـ)لماذا(، أي هو سؤال سؤالهم بـ)من( لا
ويرد على هذا الإشكال بأنه تضمن الإجابة عن )من( ؟ أو الرحمن، كقولك )زيدٌ( لمن سألك من زارك اليوم

ضطراب ولكن جيء به بطريقة توجعهم وتؤذيهم وتضاعف عليهم هول الصدمة وتعزز ما هم عليه من الا
وذلك قوله: وإن اعترض وتذكرهم بكفرهم وتكذيبهم وتبشرهم بوقوع ما أنذروا به، والتشتت وانعدام التوازن 

بعثكم الرحمن الذي وعدكم البعث  معترض بأن صيغة السؤال لم تكن تقتضي مثل هذا الجواب، قيل له معناه
ونعيت إليهم أحوالهم وذكروا كفرهم أنه جيء به على طريقة سيئت بها قلوبهم  غير به الرسل وأخبركم

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

123 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

وهو بعث النائم من مرقده  توهمتموهبوقوع ما أنذروا به وكأنه قيل لهم ليس بالبعث الذي  وعلموا وتكذيبهم
على  عباده به البعث الأكبر ذو الأهوال والأفزاع وهو الذي وعده اللهه حتى يهمكم السؤال عن الباعث، إن

 .21من اصطفاهم من المرسلين ألسنة
ونتفق مع ما ذكره الزمخشري، وأقل ما يفال فيه أنه محل إعجاب وتقدير، وينم عن دراية عالم متمرس وذوق 

قد أوفت بمتطلبات  -على فرض أنها من الله أو الملائكة -بلاغي متخصص، ونضيف أن هذه الإجابة
هم بما تقدم في دار الدنيا من تحذير الرسل إضافيا، وهو تذكير  ىسؤالهم وتضمنت فضلا عن ذلك معن

وتعظيما لما تقدم منهم من الإنكار والتكذيب والإمعان في كفرهم وضلالهم، نكاية بهم وتسفيها لقولهم  ،إياهم
والاستبشار بمجيء هذا اليوم، وهو القيامة، وتحقق وعد الله الذي كان المؤمنون ينتظرونه بشغف وشوق 

 روغا منه. وقد صار أمرا واقعا مف
وقد أتى إخفاء الفاعل في قوله )ونفخ في الصور(، بحسب الباحث، للدلالة على سرعة الأداء لتحقيق 
عنصر المفاجئة، وهو السمة الغالبة على النص من خلال معطيات أو عوامل عديدة، أولها الاستئناف 

للبعث والنشور، وثانيها البناء  لقطع الصلة بما سبق وتوجيه النظر الى الحدث الأبرز، وهو النفخ الممهد
للمفعول، وثالثها استعمال )إذا( الفجائية، ورابعها النسلان في قوله )ينسلون(، وخامسها السكتة التي أبان 
عنها الرسم القرآني لالتقاط الأنفاس وتجاوز الصدمة أو حالة التعجب والذهول والعودة الى حالة الاتزان أو 

الدعاء على أنفسهم )يا ويلنا(، وسابعها التحول من الفعلية الى الاسمية )ونفخ  ،،الوعي الشعوري،، وسادسها
 ، ومن الإنشائية الى الخبرية )من بعثنا/ هذا ما وعد(.في الصور/ فإذا هم من الأجداث(

الطريق وقد أفاد تقديم الجار والمجرور، وهو قوله )الى ربهم(، العناية والاهتمام لتحديد البوصلة ورسم معالم 
وإثبات هيمنة الله وسطوته على خلقه وأن جميعهم تحت قبضته يسيّرهم باتجاه واحد والى هدف معلوم 

 ومحدد.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

124 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

وأفادت إضافة المرقد الى ضمير المتكلمين التلازم الشديد الذي يعكس مدى حرصهم على البقاء في القبر 
 نتقال من التعجب والحيرة الى العلم واليقينوعدم رغبتهم في تحقق وعد الله في المعاقبة والحساب، وهذا الا

  الذي تجسد في الانتقال أو العدول من الإنشائية الى الخبرية كما تقدم أعلاه.
شبهت القبور بالمضاجع من طريق الاستعارة لكونهم فيها على هيئة  في قوله )من بعثنا من مرقدنا(وقيل 

 .22الرقاد وإن لم يكن رقاد في الحقيقة
وأنهم لما شاهدوا مشاهد 23 (خُذْهُ بالمَوْتِ حَتَّى يَرْضَى بالحُمَّىبي عن العلماء أن هذا على طريقة )ونقل الثعل

 .24زاء ذلك كله كالنومإالقيامة عيانا وشهدوا أنواع العذاب صار ما عذبوا به في القبر 
ودل عليه المشبه به وهو )المرقد(،  استعارة تصريحية حذف منها المشبه وهو )القبر( والذي نذهب إليه أنها

والأمر الجامع بين الطرفين هو أن كليهما المرقد والقبر مكان للاستلقاء يستلقي فيه الإنسان، جسدا وروحا 
ي دار الدنيا والقبر في الأول، وجسدا من دون روح في الثاني، والمرقد أو السرير هو مكان للنوم الحقيقي ف

مكان للنوم المجازي في البرزخ كما أن النوم والموت كليهما غالب على الإنسان لا يقوى على منعه، وفي 
النوم تتعطل الحركة الإرادية للجسم وفي الموت يفنى الجسم، ولكن الروح في الحالتين باقية لم تفنى ولن 

لسكون القاهر أو اللاإرادي، فالأول سكون قصير والثاني تفنى، وكلاهما النوم والموت يعبر عن حالة من ا
وكأنما هما في تبادل للأدوار وذاك أن الموت نوم طويل والنوم موت  ، ولذا يمكن القولىسكون لأجل مسم

 قصير.
والله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه الى بلد ميت فأحيينا به الأرض بعد موتها قوله تعالى ) /ثالثا

 :25كذلك النشور(
( مجمل حذف منه وجه الشبه، والأمر الجامع بين الطرفين، المشبه كذلك النشورإن التشبيه في قوله )

 والمشبه به، هو بعث الحياة في الأشياء الميتة.
 للشبه الجامع ثلاثة وجوه، هي:وذكر الرازي أن 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

125 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

 الطرفين، فلكل منهما إمكانات للحياة، فالجسم فيه أعضاء حية تشي بإمكانية القابلية على الحياة في كلا .1
 إعادة الحركة والحياة إليه، وكذلك التربة فيها من المعادن وعناصر الإنبات ما يؤهلها للحياة.

حد، وهو الريح لقدرتها على جمع الأشياء المتناثرة، جزيئات العامل المساعد لإعادة الحياة في كليهما وا .2
 بخار الماء المتصاعد الى أعالي الجو في الأول وأجزاء الجسم وأعضائه في الثاني.

بث الروح والحياة في البدن هو تماما مثل سوق الريح والسحاب الى الأرض الدارسة يحصل بفعل القدرة  .3
 الإلهية

مشهد إنبات الأرض والنشور له ثلاثة أوجه هي أن الأرض الميتة وأعضاء الجسم يقول: والشبه المنتزع من 
الفاعل الحقيقي واحد في يقبلان الحياة، وأن قطع السحاب وأجزاء الأعضاء تجمعان بفعل الرياح، كما أن 

، وهو الله سبحانه الروح والحياة إلى البدن الميت وسوق  ةالميت الأرضالريح والسحاب إلى  الحالتين، سوق 
 .26وتعالى

يؤكد على العلاقة الوثيقة أو المقاربة  27 وفي تعليقه على قوله تعالى )إن الذي أحياها لمحيي الموتى(
إحياء الأرض بعد موتها الحقيقية المستدلة بين مشهدي الإنبات والإحياء أو الزرع والنشور، وأن القادر على 

 .28لا محالة على إحياء الموتى قادر
ويذهب السيوطي الى أن الأثر الخارجي الذي يخلق المشهد في الحالتين هو الماء، وذلك أنه كما أن ماء 
السحاب ينبت الزرع في الأرض الميتة كذلك فإن ماء كماء الرجل ينزله الله من تحت العرش فتنبت به 

الأرض الهامدة بماء السحاب كذلك يبعث الموتى بذلك الماء  أجسام الموتى ولحومهم، وأنه سبحانه كما أحيا
 .29يوم القيامة

 ونرد عليه بما يأتي:
إن التشابه في الفكرة أو الإطار العام وليس بالضرورة أن يكون في تفاصيل الأمور ومجريات الأحداث  -

 )الإنبات والبعث(

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

126 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

فلا يعدو كونه عاملا مساعدا يهيئ الأرض يعد الماء عنصرا أساسيا في عملية الإنبات أما في البعث  -
 لإخراج الموتى

بنى رأيه على نسخ طريقة الإيجاد أو ابتداع الخلق وتعميمها على حالة أخرى، وهي إحياء الموتى، ليس  -
 أن يتطابقا أو يتناسخا ولم يرد في ذلك نص صريحبالضرورة 

 ليس فيها عمق ولا إيحائيةيفرغ التشبيه من قيمته المجازية ويحوله الى بنية نمطية  -
ويرمي التشبيه في الآية الى بيان قدرة الله على إعادة الحياة للأشياء الميتة وإبطال دعوى المنكرين للبعث 
يوم القيامة، وتم ذلك بدليلين، الأول عقلي، وهو أن الإعادة أيسر بطبيعة الحال من الإنشاء أو الخلق لأول 

قدر على ابتداع شيء من العدم قادر لا محالة على إرجاعه إذا ما على غير مثال يحتذى لأن من مرة 
، أي أن الإعادة 30أصابه تلف أو فناء، وهو قوله تعالى )وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه(

، والآخر دليل واقعي 31أيسر من الابتداء، وقيل أهون هنا بمعنى هين فلا تفضيل ولا تفاوت بين النشأتين
ننا نرى الأرض اليابسة الدارسة تتصدع عن النبات بمجرد أن يلامسها الماء، وهو قوله تعالى أ مادي، وهو

يابسة مغبرة متهشمة لا بمعنى  32()ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت
وإن الذي أعاد إليها ، 33قت بالنباتنبات فيها ولا زرع وحين خالط ترابها المطر تحركت وانتفخت وعلت وتفت

الحياة من بعد موتها وجعلها تكتسي بالخضرة والنبات وتعمر بالحياة بعد أن كانت جرداء لا حياة فيها قادر 
 . 34ووقوعه على صحة البعث وتمثيل واحتجاج، وهذا تقريب لفهم السامع على بث الحياة في الموتى

بالنبات من أعظم الأدلة على قدرة الله على إعادة الموتى، فقد تجلت قدرته وذكر ابن كثير أن إحياء الأرض 
سبحانه في جعل الأرض الميتة التي لا نبات فيها تخرج من جميل ألوان الزروع والثمار ما لا يخفى على 

 .35الناظر، وهذا المشهد من عظيم قدرته بالحس أعظم مما أنكره الجاحدون للبعث
لدليل المادي من انتقالة ذهنية بالسامعين من المشككين والمعاندين من مشهد عاينوه ولا يخفى ما في هذا ا

لقد دل  محمد الأمين الشنقيطي:وألفوه الى مشهد لم يألفوه ولم يعرفوه بل استبعدوه وأنكروه، وفي ذلك يقول 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

127 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

الذي تحققوه وشاهدوه على الإحياء الذي استبعدوه، وذلك  إحياء الأرض الميتةعباده بما أراهم من سبحانه 
وكمال حكمته وإحياء  تعالىقياس إحياء على إحياء واعتبار الشيء فنظيره، والعلة الموجبة هي عموم قدرته 

 .36الأرض دليل العلة
 وخشوع الأرض استعارة تصريحية حذف منها المشبه وجيء بالمشبه به دالا عليه من طريق الاستعارة

 رالخاشع توحي بالانكسا هيئةالتصريحية، والشبه الجامع بين طرفي الاستعارة هو الذلة والانكسار فكما أن 
أمام جبروت الله وتدل دلالة قاطعة على التذلل والانقياد له سبحانه والخضوع لإرادته وإظهار العجز بين 

رداء تبدو بمظهر المنكسر الذليل بعد يديه وشدة الافتقار والاحتياج إلى عطفه ورحمته فكذلك الأرض الج
ان سلبت منها إمكاناتها وبان بها القحط والتصحر واختفت منها مظاهر الحياة. وقد أشار أبو حيان الى 

وهو التذلل لما ظهر بها من القحط وعدم النبات وسوء العيش  للأرضاستعير الخشوع هذا المعنى بقوله: 
 .37مزهرة ومثمرة فذلك هو حياتها هاعنها بخلاف أن تكون معشبة وأشجار 

عند الله لا يتفاوت في فيض قدرته صعب ولا سهل  وقد أشار الزمخشري الى أن الابتداع والإعادة سواءٌ 
العقلية لتسفيه عقول المعاندين وبيان مدى جهلهم ودفعهم دفعا الى ترك الجحود  ولكن جيء بذلك للمحاججة

يتفاوت في  لاوالإقرار له سبحانه بالعبودية والطاعة، يقول: إن الله عز وجل سواء عليه الابتداء والإعادة 
مقياس ولكن  ولا استعانة بحكيم ولا نظر فيسابق  قدرته الصعب والسهل ولا يحتاج إلى احتذاء على مثال

وتابعه أبو  .38وكشفاً عن صفحة جهله دفعاً في بحر معاندته بهذا الاستدلال العقلييواجه جاحد البعث 
السعود في أن هذه الأيسرية لا بالقياس الى قدرة الله تعالى بل بالقياس الى قدرة الإنسان والقياس على 

 .39ء عند اللهمداركه العقلية وإلا فكلا الامرين الابتداع والإعادة سوا
 :40(ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون  حشرهم جميعاي)ويوم  قوله تعالى /رابعا

أشار الرازي الى أن النص يبين زيف ادعاء الكفار بسؤال الملائكة عن عبادة الكفار لهم وإجابة الملائكة 
غاية ما بالتنزيه والإقرار بالولاية له سبحانه وأنهم لا يستبدلون عبوديتهم لله بعبادة المشركين لهم، يقول: إن 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

128 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

الملائكة أهم كانوا يعبدونكم إهانة  الله سأليواكب، فترتقي إليه منزلتهم أنهم يقولون نحن نعبد الملائكة والك
كونك ولينا مخلوق، و سبحانك ننزهك عن أن يكون غيرك معبوداً وأنت معبودنا ومعبود كل  ون لهم، فيقول
 .41ة أولى وأحب إلينا من كونهم أولياءنا بالعبادة لنايبالمعبود

ويروي السيوطي عن مجاهد أنه يكون في القيامة موقف تنصب الآلهة التي كان المشركون يعبدونها وتسأل 
عن عبادة هؤلاء لها فتجيب بالإنكار بأنها ما كانت تعلم أنهم كانوا يعبدونها من دون الله لتشهد عليهم بالكفر 

ساعة فيها يأتي على الكفار يوم القيامة والضلال، وفي هذا من التحقير والفضيحة لهم ما لا يخفى، يقول: 
هؤلاء الذين كنتم تعبدون من دون الله؟ فيقال لهم: أ تنصب لهم الآلهة التي كانوا يعبدون من دون الله فشدة 

فتقول لهم الآلهة والله ما كنا نسمع ولا نبصر ولا نعقل ولا نعلم أنكم كنتم ، الذين كنا نعبد نعم هؤلاءفيقولون 
 .42تعبدوننا

وذهب ابن عطية الى أن الغرض من سؤال الملائكة هو إقامة الحجة على الكفار وجاءت مقالتهم تبرئة لهم 
أنفسهم من أن  برءواثم ، والقول للملائكة هو توقيف تقوم منه الحجة على الكفار من فعل هؤلاء، يقول:

 .43يكون لهم رضى أو علم أو مشاركة في أن يعبدهم البشر
المكذبين والمعاندين، في موضع النصب على المفعولية في قوله )نحشرهم( للدلالة على  لقد جاء بهم، أعني

ضعفهم وقلة حيلتهم وبطلان دعواهم، وأكد سوق المكذبين إليه باستعمال التوكيد المعنوي )جميعا( أي لا 
لإفادة معنى  يفلت منهم أحد ولا يستثنى منهم أحد، ثم قدم المفعول )إياكم( على عامله الفعل )يعبدون(

الاختصاص، أي يخصونكم بالعبادة دون غيركم، وخرج الاستفهام عن معناه الحقيقي الى معنى الإنكار 
 بقصد الإهانة والتحقير لهم وإبطال دعواهم.

وجاء تقديم الاسم المشار به إليهم لتوجيه النظر إليهم نكاية بهم وبآلهتهم التي كانوا يعبدونها وكشفا لزيفهم 
 ومدى تخبطهم واضطرابهم وسفه عقولهم وفساد معتقدهم.وضلالهم 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

129 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

مقام  وهؤلاء يفعلون ذلك، أي يدعون عبادتهم للملائكة، معاجزين، أي سعيا منهم للعناد والمغالبة، فأين
في آياتنا  والذين يسعون ملائكة وغيرهم من مقام الله وعظمته وهم خلقه جميعا؟، وهو قوله تعالى )ال

 .45أي ظانين أنهم يعجزوننا أو يغلبوننا مسابقين في زعمهم وتقديرهم 44معاجزين(
، لا (سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ وشيء لافت للنظر، بحسب الباحث، أن تكون الإجابة، وهي قولهم )

المطلقة وطلب النصرة منه وإظهار الحق  بالنفي الصريح بل بتنزيه الله وتأكيد ربوبيته والتسليم له بالولاية
على يديه، ومجيء الاستفهام الإنكاري يشي بأن ادعاء المشركين عبادة الملائكة هو ادعاء سخيف ولا 
معنى له وهو محض افتراء لا يستحق أن ينظر فيه ولا أن يلتفت إليه أو يرد عليه، وإذا كان كذلك فما 

ربما يكون إمعانا في إهانتهم وتحقيرهم ومدحا للملائكة وتعظيما القصد إذن من سؤال الملائكة عن ذلك؟ 
 لشأنهم وإظهارا لحسن أدبهم مع الله سبحانه.

دليل على حسن أدبهم مع الله وشدة افتقارهم إليه وأنه إن تنزيه الله والإقرار له بالولاية من قبل الملائكة نعم 
براءتهم مما يدعيه المشركون المكذبون المعاندون من كونهم معبودين وحده سبحانه المستحق للعبادة ومن ثم 

لهم، بمعنى أنهم أعلنوا براءتهم مما يدعيه المشركون من عبادتهم لهم لا من طريق الإنكار بل من طريق 
 التعظيم والتنزيه لله، وهذا أبلغ في الدلالة على المعنى المقصود.

 :46(إنه حكيم عليم ميحشرههو )وإن ربك  قوله تعالى /خامسا
ذهب الرازي الى أن الغرض المستفاد من ذكره تعالى المتقدم والمتأخر هو التنبيه على علمه سبحانه بجميع 
أحوال خلقه من حيث تقدمهم وتأخرهم في الوجود وفي فعل الطاعة وترك المعصية وفي عمل الخير أو 

يء من أحوالهم فيدخل فيه شيه لا يخفى علسبحانه أنه الشر، يقول: وجاء قوله )ولقد علمنا( تنبيها على 
في أنواع الطاعات والخيرات ولا ينبغي أن نخص الآية بحالة دون و علمه بتقدمهم وتأخرهم في الحدوث 

 .47حالة

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

130 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

واكتفى السيوطي بنقل ما رواه العلماء في تأويل المتقدم والمتأخر ومعنى الحشر، فعن مجاهد أنه أراد 
وعن الحسن أمة محمد )ص(، وعن قتادة أنه أراد الأول والآخر، بالمستقدمين الأمم السالفة والمتأخرون هم 

وعن الشعبي أن معنى الحشر هم المتقدمون في الخير والمبطئون فيه، وعن عكرمة هم الأموات والأحياء، 
 .48هو الجمع يوم القيامة وهو اليوم الذي يجمع الله فيه الناس جميعهم للجزاء والحساب

في قوله )ولقد علمنا المستقدمين منكم ولقد لقد مهَّد للحشر بالإشارة الى علمه وإحصائه للأولين والآخرين 
 أحياء هموالمستأخرون من  كل من هلك من لدن آدمهم  المستقدمون قال ابن عباس: ، 49علمنا المستأخرين(

هم 50ومن سيأتي إلى يوم القيامة ، وهذا تمهيد للحشر وأول الخطى إليه، كيف لا وقد أحصى عباده وعدَّ
أي كل عباده من تقدم منهم ومن تأخر ذاهبون إليه خاضعون ، 51)كلهم آتيه يوم القيامة فردا(عدا وإذن 

وذكر علمه بالأولين والآخرين وقد أشار ابن جزي الى هذا المعنى في قوله: ، 52لسلطانه مقهورون بقهره
 .53وجه الاستدلال على الحشرعلى 

قد استعمل خمس مؤكدات في صياغة الجملة هي اللام وقد والضمير والتكرار وصيغة الماضي لتأكيد و 
لا مجال للشك فيه، وهو دال على تمام علمه وإحصائه لخلقه أولهم وآخرهم واقعا متحققا حقيقة كونه أمرا 

 .54عليه إعادتهم وحشرهموذلك لأنه إذا كان قد أحاط بهم علما لم تصعب 
وقد أضاف تعالى مقام الربوبية الى كاف الخطاب العائد على نبيه )ص( تسلية للنبي وعزاء له لما لاقاه 
من الكفار من مشركي قريش وغيرهم من الظلم والأذى والجحود والتكذيب، وإن هؤلاء الذين كذبوك وآذوك 

لنار جزاء لهم على كفرهم بالله وتكذيبهم لك وإنكارهم سيمكنك الله منهم وسيتولى هو حشرهم وسوقهم الى ا
 للحشر.

وقد أشار أبو السعود الى هذا المعنى اللطيف في قوله: وفي الإضافة الى ضمير الخطاب الكاف العائد 
 .55على رسول الله دلالة على اللطف به والتسلية له

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

131 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

وأشار الزمخشري الى أن الغرض من إقحام الضمير المنفصل )هو( في النص إفادة معنى الحصر والتنبيه 
على القدرة المتفردة لله عز وجل على جمع الموتى وإحصاء عددهم مع كثرة العدد وتباعد المحل وتتابع 

القادر  لة على أنه هو وحدهوجاء بالضمير هو للدلاالأزمان والعصور إذ لا أحد يقدر على ذلك سواه، يقول: 
 .56على حشرهم والعالم بحصرهم مع إفراط كثرتهم وتباعد أطراف عددهم

جيء بالضمير المنفصل )هو( للتأكيد بأنه هو سبحانه عن هذا المعنى إذ يرى أنه  أبو السعودولم يبعد 
وخبرها للدلالة على أنه يتولى حشرهم لا أحد غيره، يقول: ولقد توسط الضمير المنفصل بين اسم )إن( 

 .57لإنكار الكفار له واستبعادهم وقوعه القادر والمتولي لحشرهم لا غير
وهذا التولي لا شك هو ضرب من المجاز يستفاد منه المبالغة في الاهتمام والدلالة القاطعة الى القدرة 

 والتمكن.
 لفعل أفاد أمورا أخرى هي:ونضيف الى ذلك أن توسط الضمير المنفصل بين معمولي الحرف المشبه با

جعل العامل في الخبر )يحشرهم( الضمير المنفصل العائد على الله وليس الحرف المشبه بالفعل زيادة  .1
في الردع والتخويف، فإذا كان الله سبحانه هو المتسلط عليهم والمتصرف فيهم وقد جعلهم ندا له وجعل 

 يحنفسه خصما لهم كان ذلك أدعى للردع والتوقف والتصح
العدول بصيغة الخبر من الصيغة الفعلية )يحشرهم( الى الصيغة الاسمية )هو يحشرهم( لتأكيد وقوع  .2

 الحشر وتحقيقه
وتقديم أعظم جعل كاف الخطاب التي خاطب بها نبيه واقعة بين )رب( و )هو( لتقوية موقف النبي  .3

 العزاء له، فما وقع بين شريفين كان نجمه في السعود!.
أن الغرض من تصدير الجملة بالحرف المشبه بالفعل هو تحقيق الوعد الإلهي بإهلاك  وذكر البيضاوي 

الناس والبقاء لله وحده والذي تقدم في قوله )ونحن الوارثون( والتنبيه على أنه كما استدل على كمال قدرته 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

132 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

ه استدل هنا على أنه باهر الحكمة متقن لأفعاله، وذلك قوله: وتصدير الجملة بالحرف المؤكد لتحقيق وعلم
 .58الوعد والتنبيه على أن ما سبق من الدلالة على كمال قدرته وعلمه بتفاصيل الأمور يدل على صحة الحكم

 :59(ممن يكذب بآياتنا فهم يوزعون  )ويوم نحشر من كل أمة فوجاقوله تعالى  /سادسا
لمعنى الذي أفاده حرف الجر )من( في الموضعين، فالأول للتبعيض والثاني للتبيين، أشار الرازي الى ا

ويرى أن قوله )يوزعون( كناية عن كثرة عددهم إذ يحبسون حتى يجتمعوا فيكبكبوا في النار، وأن الواو في 
 .60تم بآياتي من غير فكر ولا نظر يمكنكم من العلم بماهيتها أو كنههاقوله )ولم تحيطوا( للحال والمعنى كفر 

ونقل السيوطي آراء العلماء في المعنى اللغوي لبعض ألفاظ النص، فالفوج هو الزمرة، و )يوزعون( بمعنى 
 .61يحبسون أو يساقون، و)وقع( أي وجب، ومعنى )القول( هو الغضب

غير الحشر الأعظم الذي يحشر فيه عامة الناس  ،حشرا مخصوصايفيد النص أن زمرة من الكفار تحشر 
 ، ويحبس أولهم على آخرهم دلالة على اجتماعهم وكثرتهم ثم يساقون الى النار.للحساب

وذهب أبو السعود الى أنه حشر خاص يقع بعد الحشر الكلي الشامل الذي يحشر فيه عامة الخلق، وهو 
الأنبياء أو من كل أهل كل قرن من القرون، واستدل على كثرتهم يشمل جماعة كثيرة من كل أمة من أمم 

 .62بقوله )يوزعون( لما فيه من معنى الاجتماع والتتابع دلالة على كثرتهم وتباعد أطرافهم
وأفاد الاستفهام معنى الإنكار إذ ينكر عز وجل على هؤلاء النفر تكذيبهم بآيات الله من دون علم بها. 

عن مقاصدها ودلالالتها فهؤلاء يتبعون أهواءهم ويضلون الناس بغير علم، ولذا وتكذيب الآيات صرفها 
 استحقوا غضب الله عليهم فهم لا ينطقون بحجة ولا عذر أي لا حجة لديهم فيبرزونها أو يحتجون بها.

تبحثوا عن وذهب أبو الحسن الماوردي الى أن الاستفهام أفاد معنى التوبيخ، وأراد ما كنتم تعملون حيث لم 
آياتنا ولم تتفكروا فيها؟، وقيل حيث لم تعرفوها حقَّ معرفتها، وقد وجب العذاب عليهم لشركهم وليس لديهم 

 .63حجة أو عذر ينطقون بها

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

133 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

ابن كثير أن الاستفهام أفاد معنى التوبيخ والتقريع والتحقير جزاء لهم عما صدر منهم في دار الدنيا  ويرى 
 .64الله ورسلهمن الظلم والتكذيب بآيات 

المسببية فهو من باب ذكر النتيجة )المسبب( وذكر الطبري أن نفي النطق عنهم من المجاز اللغوي وعلاقته 
أنهم لا يملكون حجة يحتجون بها ولا دليل يستدلون به، يقول: أراد لا ، بمعنى 65وأنت تريد بها السبب

ليهم وقد وجب عليهم السخط والغضب من عظيم ما حل بهم ووقع عينطقون بحجة يدفعون بها عن أنفسهم 
 .66ربهم بسبب ظلمهم أي تكذيبهم بالآيات والرسل

أن المقصود بالفوج رؤوس مشركي قريش، وهم أبو جهل والوليد بن المغيرة  وروى أبو السعود عن ابن عباس
 67وشيبة بن ربيعة يساقون بين يدي أهل مكة كما يساق قادة سائر الأمم وزعماؤها بين أيديهم الى النار

في قوله: واعلم أن هذه الأفواج التي تحشر حشرا خاصا هم الى هذا المعنى محمد الأمين الشنقيطي  وأشار
 .68رؤساء أهل الضلال وقادتهم

وذهب البيضاوي الى أن حرف الجر )من( في قوله )ممن يكذب( ينصرف الى بيان الجنس وليس للتبعيض 
 .69لأن جميع المكذبين يحشرون، والمعنى نحشر قوما مكذبين من كل جماعة أو قرن 

 :70(يوزعون الى النار فهم  أعداء الله حشر  ويوم ي  ) قوله تعالى /سابعا
وحذف الفاعل للدلالة على التعظيم، فالحشر أمر عظيم وحدث جليل لا يقدر على  لقد بنى الفعل للمجهول

 فعله سوى الله عز وجل.
ويرفض الرازي قراءة نافع بالبناء للمعلوم )نحشر( لأن تقدير القراءة )نحشر أعداء الله( والأولى أن يقال 

 . ويُردُّ تعليله بأمرين:71أعداءنا()نحشر 
الأول/ ان يكون الفاعل مجازيا وذلك من خلال إصدار الأمر بالحشر للملائكة وهم الذين يتولون الحشر 

 الفعلي

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

134 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

والثاني/ كونهم لم يفلحوا في عداوتهم لله فاستحقوا الهوان والتنكيل بهم بأن جعل الضعيف بين قوتين على 
أعداء الله( للإشارة الى أنهم في قبضته سبحانه وقد أحكم عليهم الخناق فلا مهرب لهم لا تقدير )يحشر الله 

من اليمين ولا من الشمال! كالماسك شيء بيده يدوره بين يديه يمينا وشمالا، فهو القابض عليهم والقاهر 
 لهم والنافذة إرادته فيهم.

ما يتصل ببعض الجوانب اللغوية وبعض ما واستعرض السيوطي آراء العلماء عن المعنى العام للنص و 
معنى كلمة )يوزعون( فنقل عن ذكره الرواة من أحاديث تتعلق بمناسبة النص أو مصاديقه، وقدد وقف على 

العلماء آراءهم في تأويلها، فعن ابن عباس أن الوزع هو الدفع وقوله )يوزعون( أي يدفعون، وعن ابن جريح 
كة الموكلة بالحشر أي يسوقونهم الى النار ويردون الآخر على الأول، وعن أن الوزعة هي الساقة من الملائ

الاكتظاظ ورد الأول على الآخر والمعنى يحبسون بعضهم على عكرمة أن الوزع هو الحبس لما فيه من 
 .72بعض أو يحبس أولهم على آخرهم

ولعله أراد بالوزع المواجهة أو المكاشفة، وكأنه سبحانه يواجههم بأعمالهم ويكفهم عن المغالطة واتباع الهوى 
فليس لهم إلا الإقرار والكف، فجعل هذا أشبه بالقيد أو الحبس لهم قيدهم به أو حبسهم عن غيره، وقد جاء 

 ، فُوفِ يَزَعُ هو لوازِعُ في الحرْبِ وافي لسان العرب: الوزع كف النفس عن هواها، واتزع أي كفَّ لُ بالصُّ المُوَكَّ
م منهم بغير أَمره لَهم على آخرهم بمعنىوزَعْتُ الجَيْشَ ، وقولهم من تقدَّ  يَكُفُّهم عن التفَرُّق  ، وكأنهحَبَسْتَ أَوَّ

اجترحوه في دار هم تشهد عليهم بما ه من الحديث عن الشهود وجعل أعضائ، ويعزز ذلك ما تبع73والانتشار
 الدنيا.
 نص نكات عديدة، هي:وفي ال

 الأولى/ تضمن النص معنى القهر والإذلال لمن أنكر الحشر وسخر من كلام الله وتحذير الرسل
الثانية/ وصفهم بأبشع وصف وهو نصب العداوة لله وإذن فهو عز وجل يعاملهم يوم القيامة معاملة الأعداء 

 ويدفعهم دفعا الى جهنم

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

135 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

ة/ عبَّر عن الحالة التي يكونون عليها بأنهم يوزعون، وقد مرَّ بيانه في آية سابقة ورأينا ما فيه من الثالث
 الإهانة والتحقير لما فيه من التدافع والتلاحق والسوق كما تساق البهائم

اء الرابعة/ صرف الذهن الى الحدث نفسه دون المحدث له، وفيه إشارة الى حالة الذهول التي يعيشها أعد
 الله من الكفار والمعاندين والمشككين لشدة أهوال الحشر ومشاهد القيامة المروعة

الخامسة/ المفارقة الضدية التي أبان عنها التركيب النحوي ،،المناور،، أو غير المتوقع برفع لفظ الأعداء 
وهي علامة الرفع عطي الضعيف الحركة الأقوى، لية وجر لفظ الجلالة بالإضافة، فأعلى النيابة عن الفاع

وهذه المفارقة النحوية كشفت عن المعنى الضمة، وأعطي القوي الحركة الأضعف، وهي علامة الجر الكسرة، 
العميق المستفاد من النص، وهو السخرية والنكاية بهؤلاء الكفار والمعاندين لمعاداتهم الذات المقدسة والقدرة 

، وهم كذيب الرسل، وقد جعلهم في موضع المنتصر الغالبالمطلقة وتجرؤهم على الاستخفاف بكلام الله وت
في موضع المهزوم الذليل المنقاد أو المسوق وزعةً، أي دفعا الى جهنم، احتقارا لهم واستهزاء بهم أي احتقار 

 وأي استهزاء!
وهي شهادة الأعضاء، وهذه شهادة مبتكرة  ،74اللاحقةالسادسة/ لقد أعطي المشهد تفصيلة رائعة في الآية 

بل تفيد سلب الإرادة  ، وهي لا تفيد فقط الإقرار بالذنوب والفواحشوغير مألوفة بل لم يسمع بها من قبل
وقلة الحيلة والتحقير والإذلال في قبال القوة والتمكن والجبروت في دار الدنيا، وتجسد معنى القدرة اللامتناهية 

في أدق تجسيد في قبال العداوة المفترضة التي تنطوي على معنى الندية والتكافؤ النسبي والتمكن والغلبة 
 أو المتوقع!.

السابعة/ وأتى بـ)ما( الزائدة بعد )إذا( إشارة الى أن المجيء أو الحشر الى جهنم أو الإقبال عليها بعيد 
ادة الحرف )ما( التي يصنفها المسافة أو متعثر، فقد اخذ مساحة أكبر في تركيب الجملة من خلال زي

النحويون بأنها زائدة عند وقوعها بعد )إذا(، ولكنها أضافت معنى لم يكن يوقف عليه من دونها، وهو ما 
 أشرنا إليه من المشقة والتعثر في طريق الحشر الطويل المحفوف بالأهوال والأفزاع

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

136 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

والإتباع )العطف( لأنهم في أتم استعداد على الثامنة/ وجاء بالشهود في أقوى حالاتهم بالرفع على الفاعلية 
الإتيان بالشهادة، بل في أحسن أحوالهم من قوة النظر ونضارة الجلد ورهافة السمع، وفيه إشارة الى معنى 
 الفتوة والشباب لأن المعاصي والسيئات ترتكب في الأغلب في هذه المرحلة العمرية من مراحل حياة الإنسان

ب المكاني في تركيب الجملة أفاد التدرج في قوة الأثر المترتب على نوع الممارسة، ولعل الترتيالتاسعة/ 
فعقوبة السمع الحرام أقل نوعا ما من عقوبة النظر الحرام التي هي أقل بطبيعة الحال من عقوبة الممارسة 

معنى الاتصال أو الفعلية كالزنا أو السرقة أو القتل، وغير ذلك من المعاصي والأفعال المحرمة التي تحقق 
التماس المباشر عن طريق الجلد، هذا من جهة، ومن جهة أخرى بدأ بالسمع لأنه فعل أو سلوك غير إرادي 
ثم انتقل الى البصر، وهو مع كونه إراديا ربما يكون أحيانا عابرا أو غير مقصود، ومن ثم انتقل الى 

 الممارسة الفعلية أو الاتصال المباشر
، فهم 75المشهد الدرامي في العرض أو الحبكة حتى بلغ الذروة في قوله )فإن يصبروا(العاشرة/ وقد تدرج 

بين خيارين لا ثالث لهما، وكلاهما مر ولا حيلة لهم في الرفض أو القبول ولا قدرة لهم على المناورة أو 
روسة ترتيب الأوراق، إنهم في ورطة شديدة وفي موقف صعب لا يحسدون عليه، فالخيارات محدودة ومد

جيدا أي هادفة، وهي الجزاء المناسب لكفرهم وتكذيبهم وارتكابهم الفواحش والآثام، إنه المشهد الذي رسمه 
واختاره لهم ربهم، وقد أنصفهم من نفسه، لم لا وهو الحكم العدل، فهم في خيار بين الصبر أو العتب ولكن 

ض التظلم أو الشكوى وهو يجرهم الى ما جرهم المآل واحد، فالأول يجرهم الى الخلود في النار، والثاني رف
 إليه الأول إذ لا شيء لهم عند ربهم سوى ما استحقوا من وجوب العذاب والخسارة العظمى!.

 :76(كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم غافلين )وإذا حشر الناس قوله تعالى /ثامنا
)حشر( الدلالة على التعظيم وتسليط الضوء على لقد أفاد حذف الفاعل وبناء الفعل على ما لم يسم فاعله 

الحدث نفسه، وقوله )الناس( لفظ عام يفيد الإطلاق لكنه خصص بثلاث قرائن هي الضلال والغفلة والدعوى 
 .الباطلة، وكفرهم بمعنى استنكارهم للفعل وادعائهم عدم العلم بعبادة هؤلاء الكفار لهم ولا لغيرهم

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

137 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

والمجرور )لهم( و)بعبادتهم( على خبر كان في الحاتين والسر في ذلك توجيه الحدث نحو وقدم الجار 
الكفار والمعاندين وصرف الذهن إليهم لأنهم هم محور الحدث وليس الأصنام أو الحجارة التي كانوا يعبدونها، 

لال المبين، والذي تلك الحجارة التي لا تضر ولا تنفع فكيف يجعلونها ندا للخالق سبحانه؟ فهذا هو الض
تقدم في قوله )ومن أضل ممن يدعو من دون الله(، وهذا الاستفهام خرج الى معنى النفي، وتقدير الكلام لا 

 .أحد أضل من هؤلاء الذين جعلوا لله أندادا يعبدونهم من دون الله عز شأنه عن ذلك علوا كبيرا
أنها اسم )كان(، وأتى بالكفار في أضعف حالاتهم، وقد أتى بآلهتهم المزعومة في أقوى حالاتها مرفوعة على  

وهو الضمير المجرور )هم( في الحالتين، في إشارة الى أن تلك الحجارة أعظم شأنا وأعلى مكانة من هؤلاء 
الكافرين الضالين المعاندين لأنها لا تعقل وهو يعقلون، كما أنها تبرأت منهم وأنكرت فعلهم وادعت أنها لا 

 بادة هؤلاء لها.تعلم شيئا عن ع
أفاد معنى الإنكار، وتقدير الكلام: لا أمرا أبعد  77 وذهب الرازي الى أن الاستفهام في قوله )ومن أضل(

عن الحق وأقرب الى الجهل ممن يعبد الأصنام من دون الله وهي على ما هي عليه من حال إذا دعيت لا 
 .78تسمع ولا تجيب لا في الحال ولا بعد ذلك الى يوم القيامة

وقد سبقه الى ذلك الزمخشري الذي بين أنه من أكبر الضلال وأبلغه أن يعبد من لا يستحق العبادة ولا يملك 
 مقومات الألوهية، فكيف بحجارة لا تستجيب لهم بشيء بل لا قدرة لها على الاستجابة أصلا، وهو قوله )

، حيث يتركون دعاء ضلالًا من عبدة الأصنامله أبلغ معنى الاستفهام فيه إنكار أن يكون في الضلال ك
ويدعون من دونه جماداً لا يستجيب لهم ولا قدرة به  القادر عل تحصيل كلّ بغية ومرامالسميع المجيب 

 .79 (على استجابة أحد منهم ما دامت الدنيا وإلى أن تقوم القيامة
 من وجهين: ويبين الرازي أنه جاز وصف الآلهة بالغفلة مع كونها حجارة لا تعقل

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

138 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

الأول أراد كل ما جعل معبودا من دون الله، وهذا يشمل الجمادات التي لا تعقل، كالأصنام والأوثان، 
والعقلاء ممن جرى عليهم وصف المعبود كعيسى وعزير والملائكة وغيرهم، وقد غلَّب من يعقل على ما لا 

 يعقل فصح فيهم خطاب العقلاء وأوصافهم كالغفلة وغيرها
لما كان الكفار أنزلوا الأصنام منزلة العاقل الذي يضر وينفع ويرى ويسمع أجرى الأمر على ما  والثاني

 أجروه فصح من هذا الوجه أن ينزلهم منزلة الغافل الذي لا يسمع ولا يجيب
يقول: لما كان منهم أن عبدوا الأصنام وأنزلوها منزلة العاقل الذي يضر وينفع صح أن تنزل منزلة الغافل 

 غيريريد كل معبود من دون الله من الملائكة وعيسى وعزير والأصنام  هيجوز أن، و لا يسمع ولا يجيب الذي
 .80الأصنامعلى  الأصنامأنه غلب غير 

 .81ولم يرد في تفسير السيوطي شيء عن هذه الآية
ق  الْأَرْض  ) قوله تعالى /تاسعا  :82ذلك حشر علينا يسير(سراعا عنهم  يَوْمَ تَشَقَّ

حشرا الجمع على نحو القهر والغلبة، وقد جاء في لسان العرب: حشر الناس يحشرهم إن أصل الحشر هو 
 .83أي جمعهم، وحشر الإبل جمعها، والحشر جمع الناس يوم القيامة

وهو الجمع، وهو عام ينضوي تحته جمع الأجزاء المتفرقة  ،أشار الرازي الى المعنى اللغوي للحشرلقد 
جمع الأجزاء ، أي الجمعهو والحشر والمبعثرة أو جمع الأرواح أو الأمم المتفرقة أو الرمم البالية، يقول: 

 .84وجمع الأمم المتفرقة والرمم المتمزقة والكل واحد في الجمع الأجسادبعضها إلى بعض وجمع الأرواح مع 
الى أن وصفه للحشر بأنه هين ويسير يرجع الى عظيم قدرته سبحانه ونفاذ حكمه في الوجود إذ كما أشار 

الأشياء حاضرة عنده منقادة لأمره خاضعة لسلطانه، وإنه لا تفاوت من حيث الصعوبة والسهولة في وقوع 
اء ودقائقها وتفاصيلها، يقول: الأشياء وتحققها إزاء القدرة الإلهية والإرادة الغالبة والعلم الشامل بأجزاء الأشي

لقد بين أن الحشر يسير عليه لكمال قدرته ونفوذ إرادته وتمام ذلك بالعلم الشامل والإحصاء الدقيق والإحاطة 
 .85المطلقة

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

139 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

وبين أنه قد تقدم التأكيد على وقوع الحشر ذكر أمور مؤكدة لمعنى العظمة والقدرة وهي توالي المؤكدات في 
بناء الجملة، وهي الحرف المشبه بالفعل والضمير المنفصل )نحن( وتكرار ضمير جماعة المتكلمين، لزيادة 

وله: وقدم قوله )إنا نحن( لتعريف التفخيم، وتقدم الجار والمجرور )إلينا( للعناية والاختصاص، وذلك ق
 .86عظمته كقول القائل: أنا أنا، أي مشهور، والإحياء والإماتة مؤكدة معنى العظمة

 احتمالات للمشار إليه باسم الإشارة )ذلك(، هي:  ةويذكر ثلاث
 الأول ينصرف الى تشقق الأرض

تدلا على ذلك بمجيء الحال )سراعا(، والثاني ينصرف الى الإخراج الذي تقدم في قوله )ذلك يوم الخروج( مس
خروجهم مسرعين )وصاحبه الضمير المنفصل العائد على الموتى أو "المعادين الى الحياة"، وتقدير الكلام 

 (مشار إليه بأنه خروج يسير
 والثالث ينصرف الى الحشر الذي أبان عنه أو المح إليه قوله )إلينا المصير(

إشارة إلى التشقق عنهم ويحتمل أن يكون إشارة إلى الإخراج يقول: وقوله )ذلك حشر( يحتمل أن يكون 
المستفاد من )المقام(، أي )ذلك الحشر مشارا به الى الحشر  المدلول عليه بقوله سراعاً ويحتمل أن يكون 

 .87حشر يسير(، لأن الحشر علم مما تقدم من الألفاظ
بالسهولة واليسر لا بالمطلق بل لكونه متصلا بالذات المقدسة والقدرة  -ا نراه فيم-لقد جاء وصفه للحشر

اللامتناهية، فكل شيء وإن كان معجزا أو خارقا للعادة، كإحياء الموتى وبعثهم من قبورهم وسوقهم للحساب، 
 فهو هين ويسير إزاء تلك القدرة.

م( ما يصيب الأرض من التصدع والشقوق وينقل السيوطي عن مجاهد أن معنى قوله )تشقَّقُ الأرض عنه
 .88بفعل المطر الشديد فيخرج الناس من قبورهم الى الحشر والحساب

نشق عنه الأرض ثم أبو بكر ثم عمر، أنا أول من تويروي عن عبد الله بن عمر عن رسول الله )ص( قوله )
 .89 (، ثم أنتظر أهل مكةثم آتي أهل البقيع فيحشرون معي

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

140 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

قُّ في اللغة هو الصدع أو الفتق أو الفطر، والتشقُّق بمعنى التصدع والتفتُّق والتشظي والتبعثر، جاء  والشَّ
دْع البائنفي لسان العرب ) قُّ الصَّ قُّ ، شَقَّه يَشُقُّه شَقّاً فانْشَقَّ وشقَّقَه فتَشَقَّقَ ، و وقيل هو الصدع عامة، الشَّ والشَّ

ظِيّةُ أَو القِطعةُ المَشْقوقةُ من لوح أو ، مصدر وجمعه شُقوق الموضع المشقوق كأَنه سمي بال قَّةُ الشَّ والشِّ
والفَتْق ، وفَتَّقهُ تَفْتيِقاً فانْفتَقَ وتَفَتَّق، تَقَهُ يَفْتُقُه ويَفْتِقُه فَتْقاً شقه(، و)فوشَقَّقْتُ الحطبَ وغيره فتَشَقَّقَ ، خشب

(، وفي المحيط في اللغة )الانفطار بذلك لانشقاق الأرض بالنباتي والفَتَقُ الخصب سمِّ ، انفلاق الصبح
الانصداع في ظاهر الأديم، وتفطرت القدم تشققت في ظاهرها(، ومنه قولهم: سيف فُطار إذا كان فيه 

أي  92 ، وقوله تعالى )كانتا رتقا ففتقناهما(91، وقولهم: تصدعت الأرض عن النبات إذا تشققت90تشقق
، وروى الثعلبي عن عكرمة أن السماء كانت رتقا لا تمطر والأرض رتقا لا 93هماملتصقتين لا صدع في

، 96بمعنى صدعناها للحرث 95 ، وقوله  )ثم شققنا الأرض شقا(94تنبت ففتق السماء بالمطر والأرض بالنبات
، وقيل أراد ما في الأرض من الشقاق والخنادق 98أي حين تنصدع بالنبات 97 وقوله )والأرض ذات الصدع(

 .99شبههاو 
جمع بين أمرين متباعدين غاية التباعد، إذ شبه إحياء الموتى وبعثهم من قبورهم وفي النص تشبيه خفي 

الأرض بالنبات والثمار، والجامع بين طرفي التشبيه انبعاث الحياة من براثن الموت، والمعنى تتفتَّقُ  بتفتق
 الأرض عن أجسادهم كما تتفتَّقُ بالنبات والشجر، وكما تتفطر البيضة إيذانا بخروج الجنين منها.

وهو قوله )علينا( ة، الى أن الفصل بين الموصوف )حشر( وصفته )يسير( بمعمول الصف الزمخشري وأشار 
وأراد لا يتيسر مثل ذلك اليوم العظيم إلا على القادر الذي لا يشغله شأن عن ، وأنه أفاد الاختصاص

 .100شأن
وجاء هذا الأسلوب التعبيري نزولا على ما تعارف وصفه عند الناس وجريا على أساليب العرب في كلامهم، 

، فالأشياء كلها خاضعة لإرادته واقعة تحت قبضته وإلا لا يوجد شيء سهل ولا صعب عند الله عز وجل
، فلقد أخبر 101إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون(يتصرف فيها كيف يشاء، وهو قوله تعالى )

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

141 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

عن قدرته على ما يشاء وأنه تعالى لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء وإذا أراد شيئا يأمر به دفعة 
 .102نواحدة فإذا هو كائ

( ضرب من المجاز وليس قولا حقيقيا وأن الأشياء التي يحدثها حاضرة لا وذكر أبو حيان أن قوله )كنْ 
تحتاج الى فكرة لخلقها وتأويله نفاذ سرعة قدرة الله في تكوين الأشياء، يقول: إن دليل العقل مانع لاعتقاد 

وإنما أراد سرعة الإيجاد وعدم اعتياصه، مخاطبة المعدوم وأن يكون الله محلا للحوادث فلا خطاب ولا قول 
ه بسرعة ولا يتأخر عن وهو من طريق المجاز والتمثيل، وكأنه قدر أن المعدوم موجود يقبل الأمر ويمتثل ل

 .103مر بهامتثال ما أ
وأشار أبو السعود الى هذا المعنى بقوله: وقوله )قولنا لشيء( أي شيء كان مما عز وهان متعلق به، 

 .104والتعبير عنه باعتبار وجوده عند تعلق المشيئة الإلهية به لا أنه كان شيئا قبل ذلك
 :وفي النص نكات لطيفة عديدة، هي

لقد بنى جملة )ذلك حشر( بناء اسميا لإفادة معنى الثبوت والتحقق، بوصفها معادلا شكليا وموضوعيا  /الأولى
، فقد أثبت أن الحشر من المسلمات وأنه حقيقة واقعة وأمر 105 لقوله تعالى على لسان الكفار )ذلك رجع(

مفروغ منه مع كونه من الغيبيات التي جوبهت بالصد والإعراض والتشكيك والإنكار من قبل الكفار 
 والمعاندين، وفي هذا أكبر الدلالة على قدرته سبحانه على فعل الأمور العظيمة التي يعجز عنها غيره. 

بما يناسب مفتتحها في قوله )إنا نحن نحيي ونميت وإلينا المصير(، فقد قدم الإحياء  ختم الجملةالثانية/ 
 ختم بالبعث أو الإحياء الثاني، وهو إحياء الموتى.الأول، وهو الإيجاد من العدم ثم الإماتة ومن ثم 

قبال ثلاثة  وازن بين المستويين الشكلي )اللفظي( والدلالي من خلال استعمال ثلاثة ضمائر في /الثالثة
 نعيد )إلينا المصير(: -نميت -، وهي فعل الإيجاد وفعل الإماتة وفعل الإعادة، نحييأفعال أو أحداث

 إننا/ نحن/ إلينا ........... نحيي/ نميت/ نعيد

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

142 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

داع الخلق وإيجادهم من تباالانتقال مما يبعد الى ما لا يبعد في قوله )نحيي ونميت(، فالإحياء هو  /الرابعة
، أما الإماتة فهي أمر ظاهر مشاهد ومعتاد لا سبيل ، وهو مما يستبعده الكفار والملحدون وينكرونهالعدم

 الى إنكاره، وفي هذه الالتفاتة أو هذا النمط التعبيري من دلائل الإعجاز والعظمة ما لا يخفى
بثلاث عوامل الغلبة الواضحة والصريحة لعنصر التحفيز على حساب عنصر التثبيط، إذ أتى  /الخامسة

 :محفزة في قبال عامل مثبط واحد فقط
 رجع بعيد ............. أقرب إليه

 غير بعيد                        
 مكان قريب                        

عبر عن انشقاق بالبنية الفعلية التي تفيد التغير والتحول لاستيعاب تلك الحركة المفاجئة والسريعة  /السادسة
حركية الصورة للأرض وعلى غير نظام معهود، وإن تشقق الأرض يختزل المشهد ويعبر عن سرعة الحدث و 

لَ(  وكسر نمطية السكون الغالب طيلة مدة البرزخ او "ما قبل الإحياء أو الإعادة"، وجاء استعمال صيغة )تفعَّ
 المشقة والعناء ما لا يخفى.التي تفيد معنى التكلف لأن الخروج من قبر موصد ومن تحت الأرض فيه من 

لقد جاء التضاد المستفاد من إظهار التكلف والاستجابة السريعة )تشقَّق/ سراعا( ليدل دلالة قاطعة  /السابعة
 -سبِّح -اصبر -أفعال الأمر )ألقياعلى كمال القدرة، وفيه من الردع والتخويف دفعة إضافية الى جانب 

 -الخروج -النداء -يحةالص -النفخ)والغيبيات تشقق(،  -نميت -أهلكنا -استمع(، وأفعال الهدم )تنقص
 -الإعياء -الاضطراب -الشك-العجز -الاختلاط -الغفلة -والمثبطات )الفرارالمصير(،  -الحشر

الاختصام(، وامتلاء النار في قوله )هل امتلأت؟(، والوعيد المتقدم في قوله )فحق وعيد( وقوله )قدمت إليكم 
ي الى تحقيق الاستجابة المطلوبة على الصعيدين لإحداث التأثير الانفعالي المقصود والذي يؤدبالوعيد( 

 النفسي والسلوكي.
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

143 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

 نتائج البحث:
يذهب الرازي الى أن القرآن الكريم فرق بين المؤمنين والكفار في موقفهم من البعث يوم القيامة، فالمؤمن -1

الحشر وأن تطول مدة بقائه يكون في حالة استعداد وترقب وهو أعجل طلبا للبعث، أما الكافر فيتمنى تأخير 
في القبر، وعلة ذلك أن الموعود بوعد أو جائزة، وهو حال المؤمن، يتمنى التعجيل لازدياد تلهفه واشتياقه، 
وبالضد من ذلك فإن الموعود بوعيد يتمنى التأخير لما ينتابه من الخوف والفزع مما ينتظره من المصير 

 المحتوم.
وصف مشهد الحشر أو الخروج من القبر بالنسلان، وهو قوله )الى ربهم يذهب الرازي الى أنه سبحانه -2

ينسلون(، للتدليل عل قدرة الله تعالى على إعادة الحياة في لحظة واحدة والإشارة الى سرعة وقوع ذلك في 
 .الى الجمع والتأليف والإحياء والتحريكوقت النفخ مع احتياجه 

ودقائق لطيفة، لم يكشف عنها الرازي ولا غيره، من الخفة  معاني كثيرة-بحسب الباحث -وفي )ينسلون(
والانسيابية والمباغتة والتسليم المطلق والقهر والغلبة، وغيرها أمور كثيرة يصعب بيانها وتقصر الكلمات عن 

 وصفها أو تمثيلها.
بأنه بعث يذهب الرازي الى أن الغرض من سؤال الكفار عمن بعثهم، وهم كانوا في رقاد، حصول العلم -3

او تنبيه صدع الحق بأنه البعث الذي وعد الله به، وقد غاص النص في أغوار النفس واستجلى ما تنطوي 
عليه نفوسهم، أي الكفار، من التشتت والاضطراب من خلال الصراع الدائر بين فكرتين أو تصورين باتجاهين 

ة من جديد، وكان المرجح عندهم تحقق وعد مختلفين، فكرة كونهم نياما فانتبهوا أم موتى فبعثوا الى الحيا
الله بالبعث والحساب، فجمعوا بين الأمرين، بسؤالهم عن بعثهم واستعارتهم المرقد، للموازنة بين ما غلب 

 على ظنهم وبين ما توهموه.
ع ويرى الباحث أن القبر والمرقد ينهلان من سراج واحد وقد جيء بهما مستعارا ومستعارا منه، والأمر الجام

بين الطرفين هو أن كليهما المرقد والقبر مكان للاستلقاء يستلقي فيه الإنسان، جسدا وروحا في الأول، 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

144 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

وجسدا من دون روح في الثاني، والمرقد أو السرير هو مكان للنوم الحقيقي في دار الدنيا والقبر مكان للنوم 
ان لا يقوى على منعه، وفي النوم تتعطل المجازي في البرزخ كما أن النوم والموت كليهما غالب على الإنس

الحركة الإرادية للجسم وفي الموت يفنى الجسم، ولكن الروح في الحالتين باقية لم تفنى ولن تفنى، وكلاهما 
النوم والموت يعبر عن حالة من السكون القاهر أو اللاإرادي، فالأول سكون قصير والثاني سكون لأجل 

 هما في تبادل للأدوار وذاك أن الموت نوم طويل والنوم موت قصير. مسمى، ولذا يمكن القول وكأنما
يشير الرازي الى الصلة البينة أو الأمر الجامع بين مشهدي الإنبات والبعث والعناصر المشتركة التي  -4

تشكل معالم المشهد في كلتا الحالتين، وهي القابلية على الحياة، والعامل المساعد أو الفعل الخارجي وهو 
لقدرتها على جمع جزيئات بخار الماء المتصاعد الى أعالي الجو في الأول وأجزاء الجسم وأعضائه الريح 

، والفاعل الحقيقي وهو الله عز وجل، وأن ذلك من أعظم الأدلة على إعادة الحياة وإبطال دعوى في الثاني
 المنكرين للبعث يوم القيامة.

زيف ادعاء الكفار عبادتهم للملائكة من طريق السؤال يذهب الرازي الى أن الله تعالى سيكشف -5
بالولاية لله وأن معبوديته أولى وأحب إليهم من  بالتنزيه والإقراروالاستجواب والاستنكار، وأن تجيب الملائكة 

 عبادة المشركين لهم، ويكون ذلك إهانة وتحقيرا لهم.
الملائكة دليل على حسن أدبهم مع الله وشدة افتقارهم تنزيه الله والإقرار له بالولاية من قبل ويرى الباحث أن 

إليه وأنه وحده سبحانه المستحق للعبادة ومن ثم براءتهم مما يدعيه المشركون المكذبون المعاندون من كونهم 
معبودين لهم، بمعنى أنهم أعلنوا براءتهم مما يدعيه المشركون من عبادتهم لهم لا من طريق الإنكار بل من 

 عظيم والتنزيه لله، وهذا أبلغ في الدلالة على المعنى المقصود.طريق الت
الاسم المشار به إلى الكفار لتوجيه النظر إليهم نكاية بهم وبآلهتهم التي كانوا يعبدون وكشفا وقد جاء تقديم 

 لزيفهم وضلالهم ومدى تخبطهم واضطرابهم وسفه عقولهم وفساد معتقدهم.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

145 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

ينبه الرازي الى ملمح لغوي تكرر غير مرة في النص القرآني، وهو لا يختص بآيات الحشر، ولكن ورد -6
في إحداها كما ورد في غيرها، وهو مجيء اللفظ الدال على الذات المقدسة في أول النص وفي آخره، 

حيث تقدمهم هو التنبيه على علمه سبحانه بجميع أحوال خلقه من  -بحسب الرازي -والغرض من ذلك 
وتأخرهم في الوجود وفي فعل الطاعة وترك المعصية وفي عمل الخير أو الشر، إذ لا شيء يخفى عليه 
سبحانه من أحوال خلقه لا من حيث الحدوث ولا من حيث العمل والطاعات ولا من حيث الإعلان أو 

بَّد في أغوار صدورهم وفي الإسرار وغير ذلك من شؤونهم ونياتهم وجميع ما اشتملت عليه ضمائرهم وما تل
 أعماق القلوب.

يرى الرازي أنه جاز وصف الآلهة بالغفلة مع كونها حجارة لا تعقل لما كان الكفار أنزلوها، أي الأصنام، -7
منزلة العاقل الذي يضر وينفع ويرى ويسمع أجرى الأمر على ما أجروه فصح من هذا الوجه أن ينزلهم 

 يجيب، أو أنه أراد بالآلهة كل ما جعل معبودا من دون الله، وهذا يشمل منزلة الغافل الذي لا يسمع ولا
الجمادات والعقلاء، وقد غلَّب من يعقل على ما لا يعقل فصح فيهم خطاب العقلاء وأوصافهم كالغفلة 

 وغيرها.
نفاذ يذهب الرازي الى أن الله تعالى وصف الحشر بأنه هين ويسير لكونه منوطا بعظيم قدرته سبحانه و -8

حكمه في الوجود إذ الأشياء حاضرة عنده منقادة لأمره خاضعة لسلطانه، وإنه لا تفاوت من حيث الصعوبة 
والسهولة في وقوع الأشياء وتحققها إزاء القدرة الإلهية والإرادة الغالبة والعلم الشامل بأجزاء الأشياء ودقائقها 

 وتفاصيلها.
ومن خلال اعتماد بعض الأساليب اللغوية والصياغات  ويرى الباحث أن نصوص عينة الدراسة أثبتت

الشكلية أن الحشر من المسلمات وأنه حقيقة واقعة وأمر مفروغ منه مع كونه من الغيبيات التي جوبهت 
بالصد والإعراض والتشكيك والإنكار من قبل الكفار والمعاندين، وفي هذا أكبر الدلالة على قدرته سبحانه 

 يمة التي يعجز عنها غيره.على فعل الأمور العظ

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

146 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

يرى الباحث أن وصفه تعالى للحشر بالسهولة واليسر لا بالمطلق بل لكونه متصلا بالذات المقدسة كذلك و 
والقدرة اللامتناهية، فكل شيء وإن كان معجزا أو خارقا للعادة، كإحياء الموتى وبعثهم من قبورهم وسوقهم 

وقد جاء هذا الأسلوب التعبيري نزولا على ما تعارف وصفه عند للحساب، فهو هين ويسير إزاء تلك القدرة، 
الناس وجريا على أساليب العرب في كلامهم، وإلا لا يوجد شيء سهل ولا صعب عند الله عز وجل، فالأشياء 

 كلها خاضعة لإرادته واقعة تحت قبضته يتصرف فيها كيف يشاء.
وص عينة الدراسة، وفي غيرها، حرص على يذهب السيوطي الى أن القرآن الكريم، ومن خلال نص-9

التأكيد على أن ميقات الساعة من الغيبيات المخصوصة بالله عز وجل، وأنه لم يطلع عليه أحدا من عباده، 
 وأنه لا أحد يعلم مدة لبث الموتى في قبورهم ولا وقت بعثهم، وان ذلك في علم الله ومن شأنه هو وحده.

للكفار هجعة في البرزخ يذوقون فيها طعم النوم فإذا وقعت الصيحة ونفخ في يرجح السيوطي أن يكون  10
الصور تساءلوا عمن بعثهم من نومهم فيحصل العلم لديم من المؤمنين أو من سياق الحال أنه أتى وعد الله 

 الذي أخبرت به الرسل ودعت إليه.

إنما صيغ الكلام بأسلوب مجازي، وذلك أنهم ويرى الباحث أنه لا نوم ولا هجعة للكفار ولا لغيرهم في القبر و 
لما رأوا البعث عيانا وأن ما كانوا ينكرونه صار أمرا واقعا لا مجال فيه للشك أو الإنكار تيقنوا أنهم كانوا 

 في دار الدنيا في غفلة عن هذا فكان حري بهم أن يلوموا أنفسهم ويدعوا عليها بالويل.

وا ين يوم القيامة بإثبات زيف ما كانعلى نفسه أن يفضح المشركيرى السيوطي أن الله تعالى أخذ -11
يدعونه من عبادتهم للآلهة أو الأصنام بأن تنصب تلك الآلهة في موقف من مواقف القيامة وتسأل عن 
عبادة المشركين لها، فتجيب بالإنكار بأنها ما كانت تعلم أنهم كانوا يعبدونها من دون الله لتشهد عليهم 

ضلال، وهذا من أصعب المواقف عليهم وأشدها وقعا في نفوسهم لما فيه من فضيحتهم وخزيهم بالكفر وال
 وبطلان دعواهم، وقد وصفه السيوطي بأنه "ساعة فيها شدة"!.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

147 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

تحدث القرآن الكريم، بحسب ما توصل إليه الباحث، ومن خلال نصوص عينة الدراسة، عن طرق -12
مة، وذلك لإحداث التأثير الانفعالي في نفس المتلقي لتحقيق وأساليب عديدة للحشر ومشاهد مروعة صاد

الاستجابة المطلوبة من المراجعة والنظر والتدبر وتصحيح المعتقد أو السلوك، ومنها "حشر الوزع"، وقد 
وقف السيوطي عنده مستعرضا آراء العلماء في بيان معناه وتأويله بأن يساق الكفار سوقا أو يدفعون دفعا 

حتى يرد آخرهم على أولهم، أو يحبسون بعضهم على بعض، وظاهر ما في ذلك من الإهانة  الى النار
 والإذلال والتشبه بالدواب عند الاكتظاظ والتدافع وركوب بعضها بعضا.

المواجهة أو المكاشفة، وكأنه سبحانه يواجههم بأعمالهم ويكفهم ويذهب الباحث الى أنه ربما أراد بـ)الوزع( 
اتباع الهوى فليس لهم إلا الإقرار والكف، فجعل هذا أشبه بالقيد أو الحبس لهم قيدهم به أو عن المغالطة و 

ويعزز ذلك ما تبعه من الحديث عن الشهود وجعل أعضائهم تشهد عليهم بما اجترحوه حبسهم عن غيره، 
 في دار الدنيا.

 :الهوامش

 59سورة الروم/  1
 256 /12ظ: مفاتيح الغيب:  2
 74 /8ظ: الدر المنثور:  3
 270 /5ظ: الكشاف/  4
 348 /2ظ: التسهيل لعلوم التنزيل:  5
 52 -51سورة يس/  6
 64 /13ظ: مفاتيح الغيب: 7
 64 /13مفاتيح الغيب: ظ:  8
 64 /12ظ: مفاتيح الغيب:  9

 64 /12ظ: مفاتيح الغيب:  10

                                                           

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

148 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

                                                                                                                                                                                     

 307 /8ظ: الدر المنثور: 11
 530 /20: جامع البيان في تأويل القرآنظ:  12
 268 /3والجواهر الحسان في تفسير القرآن:  439 /5ظ: الكشاف:  13
 1020 /1تاج العروس:  14
 413 /2والتسهيل لعلوم التنزيل:  395 /5والمحرر الوجيز:  532 /20القرآن: ظ: جامع البيان في تأويل  15
 418 /5وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: 581 /6ظ: تفسير القرآن العظيم:  16
  532 /20ظ: جامع البيان في تأويل القرآن:  17
 448 /3ظ: النكت والعيون:  18
ڑ  ڑ  ک   ک  ک  ک  گ  گ   گ  گ  ڳ  ڳ  ڳ   ڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں   ڻ  ڻ      ژ  ژچقال تعالى  19

 47سورة يس/        چڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ    ہ                 ہ  

( 582 /6. وكذلك نقل هذا الرأي عن ابن زيد ابن كثير في )تفسير القرآن العظيم : 279 /9ظ: تفسير البحر المحيط|  20
 (.1 /17( والآلوسي في )روح المعاني:268 /2والثعالبي في )الجواهر الحسان في تفسير القرآن: 

 439 /5ظ: الكشاف:  21
 413 /2: التسهيل لعلوم التنزيلظ:  22
 262 /1مجمع الأمثال:  23
 287 /11ظ: الكشف والبيان:  24
 9سورة فاطر/  25
 452 /12ظ: مفاتيح الغيب:  26
 39سورت فصلت/  27
 398 /13ظ: مفاتيح الغيب:  28
يروي عن عبد الله بن مسعود قوله )يرسل الله من تحت العرش منياً كمني الرجال، فتنبت أجسامهم ولحومهم من ذلك  29

 264 /8الماء كما تنبت الأرض من الثرى(. الدر المنثور: 
 27سورة الروم/  30

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

149 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

                                                                                                                                                                                     

 64 /8والدر المنثور:  332 /1ظ: التبيان في تفسير القرآن:  31
 39سورة فصلت/  32
 853 /1والوجيز في تفسير الكتاب العزيز:  475 /21ع البيان في تأويل القرآن: ظ: جام 33
 449 /4وإرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم:  494و 344 /2ظ: التسهيل لعلوم التنزيل:  34
 396و 182 /7ظ: تفسير القرآن العظيم: 35
 260 /4ظ: أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن:  36
 457 /9تفسير البحر المحيط:  ظ: 37
 4/105ظ: الكشاف:  38
 280 /5ظ: تفسير أبي السعود:  39
  22سورة الأنعام/ 40
 431 /12ظ: مفاتيح الغيب:  41
 235 /5ظ: الدر المنثور:  42
 356 /5ظ: المحرر الوجيز:  43
 38سورة سبأ/  44
 287 /5:وأضواء البيان 8/232ظ: تفسير البحر المحيط:  45
 25سورة الحجر/  46
 301 /9ظ: مفاتيح الغيب:  47
 94 -6/93ظ: الدر المنثور:  48
 25سورة الحجر/  49
 529 /4ظ: تفسير القرآن العظيم:  50
 95سورة مريم/  51
 55 /8ظ: تفسير البحر المحيط:  52
 59 /2ظ: التسهيل لعلوم التنزيل:  53
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

150 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

                                                                                                                                                                                     

 429 /4ظ: تفسير القرآن العظيم:  54
 71 /4ظ: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم:  55
 173 /4وفتح القدير:  309 /3ظ: الكشاف:  56
 71 /4ظ: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم:  57
 292 /2ظ: تفسير البيضاوي:  58
 83ل/ سورة النم 59
 52 /12ظ: مفاتيح الغيب: 60
 462 /7ظ: الدر المنثور: 61
 210 /5ظ: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: 62
 667 /8والوجيز في تفسير الكتاب العزيز: 13 /10ظ: النكت والعيون:  63
 215 /6ظ: تفسير القرآن العظيم:  64
مَاءِ رِزْقًا( أي مطرا يسبب  علاقة المسببية 65 لُ لَكُمْ مِنَ السَّ هي أن يذكر لفظ المسبب ويراد منه السبب، كقوله تعالى )وَيُنَزِّ

 40 /1الرزق. الخلاصة في علوم البلاغة:
 500 /19ظ: جامع البيان في تأويل القرآن:  66
 210 /5ظ: إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم: 67
 207 /6لبيان في تفسير القرآن بالقرآن:ظ: أضواء ا 68
 445 /4ظ: أنوار التنزيل وأسرار التأويل: 69
 19سورة فصلت/  70
 384 /13ظ: مفاتيح الغيب:  71
 35 /9ظ: الدر المنثور:  72
 ظ: لسان العرب/ مادة وزع 73
 20ن(. فصلت/ وهي قوله تعالى )حتى إذا ما جاءوها شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا يعملو  74
 24وهو قوله تعالى )فإن يصبروا فالنار مثوى لهم وإن يستعتبوا فما هم من المعتبين(. فصلت/  75
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

151 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

                                                                                                                                                                                     

 6سورة الأحقاف/  76
هذا مقطع من الآية التي سبقت الآية التي نحن بصددها، وهي قوله تعالى )ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا  77

 5سورة الأحقاف/ يستجيب له الى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون(. 
 43 /14ظ: مفاتيح الغيب:  78
 292 /6الكشاف:  79
 43 /14مفاتيح الغيب: ظ:  80
 وما بعدها. 143 /9المنثور: الدر ظ:  81
 44سورق ق/  82
 ظ: لسان العرب/ مادة حشر 83
 262 /14ظ: مفاتيح الغيب:  84
 263 /14ظ: مفاتيح الغيب:  85
 261 /14ظ: مفاتيح الغيب:  86
 262 /14ظ: مفاتيح الغيب:  87
 294 /9ظ: الدر المنثور:  88
. روي هذا الحديث من طرق عديدة وبروايات مختلفة، فقد رواه مسلم بن الحجاج في صحيحه 294 /9الدر المنثور:  89

المنهاج شرح صحيح  (.سيد ولد آدم يوم القيامة وأول من ينشق عنه القبر وأول شافع وأول مشفع)أنا بعبارة مختلفة، وهو قوله 
السنن عن أبي سعيد الخدري بعبارة قريبة مما رواه مسلم مع زيادة، وهو قوله ، ورواه الترمذي في 473 /7مسلم بن الحجاج: 

لُ مَنْ ذٍ آدَمُ فَمَنْ سِوَاهُ إِلاَّ تَحْتَ لِوَائِي وَأَنَا أَوَّ أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا فَخْرَ وَبِيَدِي لِوَاءُ الْحَمْدِ وَلَا فَخْرَ وَمَا مِنْ نَبِي يَوْمَئِ )
، كما رواه الطوسي عن أمير المؤمنين )ع( برواية مسلم مع زيادة 425 /11سنن الترمذي: (. تَنْشَقُّ عَنْهُ الَأرْضُ وَلَا فَخْرَ 

)أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر، وأنا أول من تنشق الأرض عنه عبارة )ولا فخر( وإبدال )القبر( بـ )الأرض(، وهو قوله 
، وكذلك رواه ابن عبد البر القرطبي في التمهيد برواية مسلم مع 307 /1ي: الالأم. وأنا أول شافع وأول مشفع( ولا فخر،

التمهيد لما في (. أنا أول من تنشق عنه الأرض وأول شافع وأول مشفع وأنا سيد ولد آدم ولا فخرتقديم وتأخير، وهو قوله )
 م.، وغيره39 /20الموطأ من المعاني والأسانيد: 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

  

152 PAGE Issue 74, Part 1, September2024 

This work is licensed under a https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 International 
License. 

. 4.0جامعة الكوفة مرخصة بموجب ترخيص المشاع الإبداعي  -مجلة مركز دراسات الكوفة    الدولي

 

                                                                                                                                                                                     

 46 /2ظ: الصحاح في اللغة:  90
 248 /1ظ: جمهرة اللغة:  91
 30سورة الأنبياء/  92
 191 /2والتسهيل لعلوم التنزيل:  67 /7ظ: الدر المنثور:  93
 446 /4والمحرر الوجيز:  114 /8ظ: الكشف والبيان:  94
 29سورة عبس/  95
 359 /24: في تأويل القرآنظ: جامع البيان  96
 12سورة الطارق/  97
 406 /4والنكت والعيون:  237 /10ظ: الدر المنثور:  98
 310 /3: التسهيل لعلوم التنزيلظ:  99

 132 /10تفسير البحر المحيط: و  6/406الكشاف: ظ:  100
 40سورة النحل/  101
 571 /4ظ: تفسير القرآن العظيم:  102
 478 /1ظ: تفسير البحر المحيط:  103
 95 /4السليم إلى مزايا الكتاب الكريم:ظ: إرشاد العقل  104
 3سورة ق/  105

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0

