
551

في
صر

ح ال
لم

ء ال
ضو

ي 
 ف
A

ري
سك

الع
ن 

لحس
م ا

لإما
د ا

سن
في م

لة 
دلا

ال

سِِماتُُ القُُرْْآنِِ مِِنْْ نََظََرِِ القُُرْْآنِِ النََّاطِِقِِ،
الِإِمامِِ الَحَسََنِِ العََسْْكََرِِيّّ A أنْْمُُوذََجاًً

The Features of the Qur’an from the 
Perspective of the “Speaking Qur’an”: 

Imam Al-Hasan Al-Askari (PBUH)  as a 
Model

أ.م. د. علي عبد الصاحب نيكوكار
جاعمة المصطفى العالمية

قم - إيران

Dr. Ali Abdul Sahib Nikokar

Al-Mustafa International University

Qom -Iran





553

في
صر

ح ال
لم

ء ال
ضو

ي 
 ف
A

ري
سك

الع
ن 

لحس
م ا

لإما
د ا

سن
في م

لة 
دلا

ال

يتناول هذا البحث سمات القرآن الكريم من خلال رؤى الإمام الحسن العسكريA بوصفه )القرآن الناطق(، 
وذلك من خلال تحليل نماذج مختارة من أحاديثه وكلماته الشريفة، التي تناول فيها وصف القرآن الكريم وتبيين 
أبعاده المعرفية والتربوية التي تكشفها معاني كلماته، ينطلق البحث من أنََّ فهم القرآن وتفسيره لا يكونان على 
الوجه الصحيح إلّاا من خلال أهل بيت العصمة الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراًً، الذين لا 
ينفكون عن القرآن، ولا ينفّكّ القرآن عنهم. وقد كان الإمام الحسنA أحد أئمة العترة الطاهرة، تجىلّى فيه 

اًًر لآياته. القرآن عملياًً قولاًً وسلوكاًً؛ إذ كان ناطقاًً بمضامينه ومفسّر

للقرآن  وصفه  في   ،A العسكرّىّ الحسن  الإمام  عن  المأثورة  النصوص  وتحليل  جمع  إلى  الدراسة  هذه  تسعى 
السمات في سيرته  كيفية تجسيدهA لهذه  وبيان  فكرية وروحية،  ما تضمنته من دلالات  الكريم، واستظهار 

وسلوكه اليومي.

الإمام  عن  المأثورة  النصوص  تتّبّع  على  يقوم  الذي  التحليلي،  الوصفي  المنهج  على  البحث  تدوين  في  استعّنّا 
الحسن العسكريA، مسلطاًً الضوء على ما ورد عنه من أحاديث وكلمات في وصف القرآن الكريم، ثم قمنا 
الكامنة في الألفاظ، ورصد ما  المفاهيم  بغية استخلاص  متأنية تحليلية  فيها وقراءتها قراءة  بدراستها والتأمل 

تنطوي عليه من مضامين تربوية ومعرفية واجتماعية، لتكوين رؤية شاملة عنْْ سمات القرآن من نظره.

 A م رؤية متكاملة وشاملة لسمات القرآن الكريم، وإنََّه  وقد توصل البحث إلى نتائج منها: إنََّ الإمام الحسنA قّدّ
A في كلماته أنََّ القرآن هو النور  دعا إلى تفعيل القرآن سلوكياًً واجتماعياًً، لا الاكتفاء بتلاوته اللفظية، كما بنيّن
المبين، والدواء المبارك، والشفاء النافع، وعصمة لمن تمسك به، والدستور الأخلاقي والاجتماعي الذي لا غنى 

عنه في مسيرة الحياة، واستخدمA أساليب تربوية مؤثرة في ترسيخ مكانة القرآن الكريم.

الملخص:

سِِماتُُ القُُرْْآنِِ مِِنْْ نََظََرِِ القُُرْْآنِِ النََّاطِِقِِ،
الِإِمامِِ الَحَسََنِِ العََسْْكََرِِيAّّ أنْْمُُوذََجاًً

الكلمات المفتاحية: 
الإمام الحسن العسكري، القرآن الناطق، سمات القرآن، النور.



554

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

This study examines the distinctive features of the Noble Qur’an through the lens of Imam 
Al-Ḥasan Al-Askari (PBUH), who is described as the “Speaking Qur’an”. The study 
analyzes selected models from his authentic sayings and sermons in which he elucidates the 
Qur’an’s cognitive, spiritual, and educational dimensions as revealed through the meanings 
of its words. The study proceeds from the foundational belief that correct understanding 
and interpretation of the Qur’an can only be attained through the Ahl Al-Bayt (PBUT)  the 
Infallible Household, whom Allah purified thoroughly and from whom He removed all 
impurity. They are inseparable from the Qur’an, just as the Qur’an is inseparable from them. 
Imam Al-Ḥasan (PBUH), as one of the Imams from the Pure Progeny (PBUT) , embodied 
the Qur’an in both word and deed: he spoke its contents and interpreted its verses through 
his conduct and teachings. 
This study aims to collect and analyze the narrations attributed to Imam Al-Ḥasan Al-Askari 
(PBUH) concerning his description of the Qur’an, uncovering their intellectual and spiritual 
implications, and demonstrating how he practically manifested these Qur’anic features in 
his daily life and personal conduct. The study employs a descriptive-analytical methodology, 
based on tracing the authentic texts transmitted from Imam Al-Ḥasan Al-Askari (PBUH). It 
highlights his statements and sermons regarding the Qur’an, then subjects them to careful, 
reflective, and analytical reading in order to extract the underlying concepts and identify 
their educational, epistemological, and social dimensions, thereby forming a comprehensive 
vision of the Qur’an’s features as perceived by the Imam (PBUH). The study reached to 
several conclusions, including: Imam Al-Ḥasan (PBUH) presented an integrated and holistic 
vision of the Qur’an’s characteristics. He called for the Qur’an to be activated behaviorally 
and socially, going beyond mere verbal recitation. In his words, he described the Qur’an as 
“the manifest light,” “the blessed remedy,” “the beneficial healing,” “a safeguard for whoever 
holds fast to it,” and “the indispensable ethical and social constitution for life’s journey.” 
The imam (PBUH) employed highly effective educational methods to firmly establish the 
Qur’an’s exalted status in the hearts and lives of believers.

Abstract:

The Features of the Qur’an from the Perspective of 
the “Speaking Qur’an”: Imam Al-Hasan Al-Askari 

(PBUH)  as a Model

key words: 
Imam Al-Ḥasan Al-Askari (PBUH), the Speaking Qur’an, features of the Qur’an, light. 



555

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

المقدمة

عبده  على  أنزل  الذي  لله  الحمد 
للعالمين،  ورحمةًً  هدىًً  وجعله  الكتاب، 
الأنبياء  سيد  على  والسلام  والصلاة 
مََّد  والمرسلين، حبيب قلوبنا أبي القاسم مُحح
الله  أذهب  الذين  الطاهرين،  الطيبين  وآله 

رهم تطهيراًً. عنهم الرجس وطّهّ

الإلهي  المصدر  الكريم  القرآن  ُيُعّدّ 
والدستور  والتشريع،  للهداية  الأصيل 
العقيدة  أصول  تضمن  الذي  السماوي 
ومناهج الأخلاق، وأسس مبادئ الاجتماع 
في  خالدٌٌ  كتابٌٌ  وهو  الشريعة،  وأحكام 
أثره، معجزٌٌ في بيانه، متجددٌٌ في عطائه، غير 
ال وتفسير مضامينه وتطبيق  الفّعّ أنََّ فهمه 
تعاليمه، يتطلب وجود مََنْْ يمتلك أدوات 
الذين  أولئك  الكامل،  والعلم  العصمة 
حديث  في  بالقرآن   Fالله رسول  قرنهم 
الثقلين، فجعلهم عدله في الهداية والبيان، 
وهم آل بيت النبوةB، الذين مّثّلوا مرآة 
ناطقين  وكانوا  الوحي،  لمفاهيم  صافية 

بالقرآن بلسان العصمة، وروح الهداية.

الإمام  يبرز  الهداة،  هؤلاء  بين  ومن 
المتميزة،  بمكانته   A العسكرّيّ  الحسن 
أهل  أئمة  من  عشر  الحادي  الإمام  فهو 
العترة  صفوة  من  وواحد   ،Bالبيت

في  وترّبّوا  الوحي،  بيوت  في  نشأوا  الذين 
النبوة  وتغذوا من معين  الرسالة،  أحضان 
 A د  جّسّ وقد  وسلوكاًً،  علمًاً  والإمامة 
القيم القرآنية في حياته قولاًً وعملًاً، حتى 
بـالقرآن  ُيُعرف  لما  أنموذجاًً   A أصبح 
القرآن  فهم  في  متكاملة  ومدرسة  الناطق، 
وتفسيره. فقد ترك إرثاًً غنياًً من الأحاديث 
والوصايا التي تحث على التمسك بالقرآن 
موضحاًً  بتعاليمه،  والعمل  آياته  وتدبر 
ولم  والمجتمع،  الفرد  صلاح  في  ذلك  أثر 
اًًر للقرآن فحسب، بل كان  A مفسّر يكن 
لأخلاقه،  وتجسيداًً  لأحكامه،  حاًًّيّ  تطبيقاًً 
ه الأمة نحو الاستقامة  ونموذجاًً عملياًً يوّجّ

والصلاح.

هذه  تسعى  المنطلق،  هذا  ومن 
الدراسة إلى تسليط الضوء على السمات التي 
A العسكرّيّ  الحسن  الإمام  بها   وصف 
أقواله  تحليل  خلال  من  الكريم،  القرآن 
وأحاديثه التي تناولت خصائصه وفضائله، 
معرفية  دلالات  من  تحمله  عما  والكشف 
إبراز  إلى  تهدف  كما  وبلاغية،  وروحية 
 A الإمام  شخصية  بين  الوثيقة   العلاقة 
يعكس  بما  القرآنية،  السمات  تلك  وبين 
مكانته مرشداًً حاًًّيّ ومنار هداية للمسلمين، 

ومثالاًً قرآنياًً في الفكر والسلوك.



556

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

الدراسة من كونها  وتأتي أهمية هذه 
ترفد المكتبة العلمية بمساهمة في بيان معالم 
القرآن الكريم في ضوء رؤى العترة الطاهرة، 
،A العسكرّيّ  الحسن  الإمام  سّيّما   ولا 
فهم  في  البحث  من  المزيد  على  وتشجع 
 ،B القرآن الكريم وفق منهج آل البيت
لوا على مّرّ العصور منبعاًً أصيلًاً  الذين شّكّ

للعلوم والمعارف القرآنية.

وقد اعتمد البحث على منهج التتبع 
النصوص  باستقراء  النصي  والتحليل 
A، وتحليلها  المأثورة عن الإمام العسكرّيّ
للكشف عن أبرز السمات القرآنية التي عربّر 

عنها.

المبحث الأول

 A ّّاملإام الركسعي

مصداقاًً للرقآن الناقط

تتضافر الأدلة على أنََّ الإمام الحسن 
العسكري A هو تجلٍٍّ حّيّ للقرآن الكري، 
ومصداق لما ُيُعرف بالقرآن الناطق، ونكتفي 
بحديث  بالاستدلال  المبحث  هذا  في 
،F الأكرم  النبي  رواه  الذي   الثقلين 

العلاقة  على  واضحة  دلالة  من  له  لما 
التلازمية الوثيقة بين القرآن الكريم وأهل 
أمير  عن  ورد  ما  إلى  مضافًًا   ،B البيت 
A من نصوص تؤكد أّنّ الأئمة  المؤمنين 
من ولده B هم الامتداد العملي للقرآن، 

وناطقون ببيانه:

A الدليل الأول: علي بن أبي طالب 
الرقآن الناقط

بن  عّليّ  المؤمنين  أمير  عن  تواترت 
يصف  دة  متعّدّ نصوص   A طالب  أبي 
يكشف  بما  الناطق،  بالقرآن  نفسه  فيها 
بيان معاني  به في  الذي اضطلع  الدور  عن 
وتجسيد  مراده،  وتفسير  العزيز،  الكتاب 
النصوص  أبرز هذه  الواقع، ومن  قيمه في 
وقال  الناطق«)))،  القرآن  »أنا   :A قوله 

نُْْقُدوزّيّ الحنفي، سليمان بن إبراهيم، ينابيع  ))) ال
ا  ّلمّ ح20.  ص214،  ج1،  القربى،  لذوي  المودة 



557

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

أيضاًً: »هذا كتاب الله الصامت، وأنا المعربّر 
وا  وذََُرُ الناطق،  الله  بكتاب  فخذوا  عنه، 
معربّر  لا  إذ  الصامت؛  الله  بكتاب  اُلحُكم 
رُْْقُآُنُ  عنه غيري«)))، كما ورد عنه: »ذََلِكََِ الْْ
عََنْهْ  مُْْكُُ�بِرُ    خُْْأُ مُْْكُ،  لََ يََنْطِِْقََ  ولََنْْ  وه  فََاسْْتََنْطُِِْقُ
يََوْْمِِ  إِىلَى  يََأْْيتِي  مََا  مََا مََضَىى وعِِلْْمََ  عِِلْْمََ  فِيِه  إِنََِّ 
الْْقِِيََامََةِِ«)))، وفي موضع آخر قال A: »هََذََا 
ِ الَا  َ الدََّفََّتََ�يْنِ وََُهُ خََّطٍّ مََسُْْطُورٌٌ بََ�يْنَ رُْْقُآُنُ إِنََِّامَا  الْْ
وإِنََِّامَا  َانٍٍ،  تََرْْ�جُمَ مِِنْْ  لََه  دََُّبُ   والَا  بِلِِِسََانٍٍ  يََنْطُِِْقُ 

.(((» يََنْطُِِْقُ عََنْهْ الرِِّجََاُلُ

الإمام أّنّ  النصوص  هذه   ُتُظهر 
)إنما(  الحصر  بأداة  حصر  قد   A علا�ّيّ 
بين  مكتوباًً  كتاباًً  كونه  في  القرآن  حقيقة 
الدفتين، صامتاًً في ظاهره، لا ينطق بلسان، 
بل يحتاج إلى مفسّرر وترجمان يكشف معانيه 
د A أّنّ هذا المفسّرر  ويفسّرر مراده، وقد أّكّ
في  الراسخين  العارفين  من  إلّاا  يكون  لا 
 ،B البيت  آل  من  الأئمة  أي  العلم، 

ين. أراد أهل الشام أنْْ يجعلوا القرآن حكمًاً في صّفّ

ابن البطريق، يحيى بن الحسن، عمدة عيون   (((
ج1،  الأبرار،  إمام  مناقب  في  الأخبار  صحاح 

ص368.

ج1،  الكافي،  يعقوب،  بن  محمد   ، الكلينّيّ  (((
ص61، ح7.

 ،Aعلي الإمام  خطب  البلاغة،  نهج   (((
ص182، خ125.

الذين ورثوا علم القرآن وتفسيره من النبي 
الأكرم F، ومن ثّمّ فإّنّ القرآن من دون 
صامتاًً  يبقى  المعصومين  المفسرين  هؤلاء 
الكامل  الانتفاع  به  نتفع  ُيُ ولا  ناطق،  غير 

إلّاا من خلالهم.

هم   B الأئمة  أّنّ  يتضح  وبهذا 
)القرآن  فهم  للقرآن،  العملي  الامتداد 
الناطق( الذي يبنيّن الكتاب الصامت، وإذا 
كان أمير المؤمنين عّليّ A قد وصف نفسه 
مراراًً بهذا الوصف، فإّنّ هذا اللقب يصّحّ 
الحسن  الإمام  حفيده  على  كذلك  إطلاقه 
العسكرّيّ A، بوصفه وارث علم جده، 
الأمة  في  له  وخليفةًً  أوصيائه،  من  ووصاًًّيّ 
القرآن  فهو   ،B الطاهرين  آبائه  بعد 
د الوحي وبنيّن  الناطق في عصره، الذي جّسّ

أحكامه، وأقام الحجة على الأمة.

A ّّالدليل الثاني: املإام الركسعي 
حديث  ضوء  في  الناقط  الرقآن  تجسيد 

الثقلين

أعظم  من  الثقلين  حديث  ُيُع�د 
 F النصوص النبوية شأناًً؛ إذ قرن رسول الله 
B، وجعل  بين القرآن الكريم وآل بيته 
والنجاة  للهداية  سبيلًاً  معاًً  بهما  التمسك 
ما -  من الضلال، فقد نصّّ الحديث على أهنَّه
القرآن والعترة - لنْْ يفترقا أبداًً حتى يردا 



558

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

على حوض النبي الأكرم F يوم القيامة، 
المسار  وحدة  عن  يكشف  تصريح  وهو 

وتكامل المنهج والوظيفة بينهما.

وانطلاقاًً من هذا الحديث الشريف 
 A ّيتجىلّى موقع الإمام الحسن العسكرّي
باعتباره أحد أعلام العترة الطاهرة، الذين 
القرآن  ينفّكّ  ولا  القرآن  عن  ينفكون  لا 
النورانية  شخصيته  مّثّلت  فقد  عنهم، 
العقائدية  ومواقفه  العملية  وسيرته 
الكريم،  للقرآن  واقعياًً  تطبيقاًً  والسياسية 
لمعانيه،  أميناًً  وشرحاًً  لمضامينه،  وتجسيدا� 
القرآن  كان  أنه  بوضوح  يظهر  هنا  ومن 
الناطق في عصره، وأنََّ الاستدلال بحديث 
لفهم  أفقاًً عقائدياًً وبلاغياًً  يمنحنا  الثقلين 

هذه الحقيقة.

وقد نقل العلامة الصفار )290هـ( 
أنََّ   A الباقر  محمد  الإمام  عن  بإسناده 
َا النَّاَس،  رسول الله F قال بمنى: »يََا أََيُّهَ�
ِامَا  سَََّكْْمُْْتُ �بِهِ �تَمَ إِنِْْ  مََا  الثََّقلين،  مُْْكُ  فِيِ تََارك  إِينِّي 
بََيْْتِيِ،  أََهْْلََ  يتِي  َ وعِِ�تْرَ الله  كِِتََاب  تََضلوا:  لََنْْ 
َوْْضََ«)))،  َ ا�لْحَ قََا حََتََّى يََرِِدََا عََ�لَيَّ ِ امَاُ�نَّهُ لََنْْ يََفْْ�تَرِ فََإ
كما رواه القاضي النعمان المغربي )363هـ( 
بإسناده عن أبي ذر الغفاري، مبيناًً أنََّ النبي 

))) الصفار، محمد بن الحسن، بصائر الدرجات، 
ص443، ح3.

الأكرم F أوصى به عند احتضاره))).

أعظم  من  الثقلين  حديث  إن� 
النبوية وأشهرها رواية وتواتراًً  الأحاديث 
وقد  السنة،  وأهل  الإمامية  الشيعة  بين 
لمقام  بيان  من  فيه  لما  كبيرة  بعناية  حظي 
حيث   ،B البيت  وأهل  الكريم  القرآن 
النبي  بعد   B مرجعيتهم  على  يؤكد 
الحقيقيون  المفسرون  فهم   Fالأكرم
وقد  به،  والناطقون  له  والمبّيّنون  للقرآن 
معنى  تؤدي  متقاربة  متعددة  بألفاظ  ورد 
واحداًً، حيث يمكننا الاستدلال به على أنََّ 
القرآن  هو   A العسكرّيّ  الحسن  الإمام 
الناطق، كما كان جده أمير المؤمنين A من 

جهات كثيرة، نقتصر على أبرزها:

إِنِْْ  »مََا   :F قوله  الأولى:  الجهة 
الشرطية  الجملة  تََضلوا«،  لََنْْ  ِامَا  �بِهِ سَََّكْْمُْْتُ  �تَمَ
فالتمسك  والاستمرار؛  الجزم  تفيد  هنا 
معاًً  الطاهرة(  الكريم والعترة  )القرآن  بهما 
أحدهما  وترك  للهداية،  الدائم  السبيل  هو 
يؤدي إلى الضلال، فالاقتصار على القرآن 
معانيه،  تحريف  إلى  يفضي  العترة  دون 
في  يوقع  القرآن  دون  بالعترة  والتمسك 
بينهما  الجمع  أما  الوحي،  عن  الانفصال 
فيضمن كمال الهداية ووضوح معالم الدين. 

دعائم  محمد،  بن  النعمان  المغربي،  القاضي   (((
الإسلام، ج1، ص28.



559

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

هو   A العسكرّيّ  الحسن  الإمام  أّنّ  وبما 
الإمام الحادي عشر من الأئمة الاثني عشر 
وأمير   F الله  رسول  عليهم  نصّّ  الذين 
الذين  العترة  أفراد  من  فهو   ،A المؤمنين 

لا ينفكون عن القرآن الكريم.

روي عن الإمام الصادق جعفر بن 
علي  أبيه  عن  علي  بن  محمد  أبيه  عن  محمد 
 A علي  بن  الحسين  أبيه  عن  الحسين  بن 
ئل أمير المؤمنين A عن معنى قول  قال: ُسُ
الثقلين  فيكم  مخلف  إني   F الله  رسول 
»أنا  فقال:  العترة؟  مََنْْ  الله وعترتي،  كتاب 
والحسن والحسين والأئمة التسعة من ولد 
لا  وقائمهم،  مهديهم  تاسعهم  الحسين 
يفارقون كتاب الله ولا يفارقهم حتى يردوا 

على رسول الله F حوضه«))).

»كِِتََاب   :F قوله  الثانية:  الجهة 
العطف  حرف  بََيْْتِيِ«،  أََهْْلََ  يتِي  َ وعِِ�تْرَ الله 
يدل  بل  الجمع،  مجرد  يفيد  لا  )الواو(: 
أيضاًً على الاقتران والتلازم، أي إنََّ القرآن 
والعترة متكاملان في الوظيفة، ولا يكتفي 
الإمام  أّنّ  شك  ولا  الآخر،  دون  بأحدهما 
A مشمول بهذا النص، بوصفه  العسكرّيّ
أحد الأئمة من العترة الطاهرة الذين قرنهم 

النبي الأكرم F بالقرآن.
أخبار عيون  علي،  بن  محمد  الصدوق،   ((( 

الرضا A، ج1، ص60، ح25. 

لََنْْ  امَاُ�نَّهُ  »فََإ  :F قوله  الثالثة:  الجهة 
َوْْضََ«، هذا النص  َ ا�لْحَ قََا حََتََّى يََرِِدََا عََ�لَيَّ ِ يََفْْ�تَرِ
الكريم  القرآن  بين  الارتباط  دوام  يبرز 
باستخدام  يؤكد  حيث  الطاهرة،  والعترة 
ملازمتهما  على  قََا«  ِ يََفْْ�تَرِ »لََنْْ  النفي  أداة 
تصوير  وهو  القيامة،  يوم  إلى  المستمرة 
بلاغي يرسخ في الذهن أّنّ القرآن والعترة 
متحدان في المسار والغاية، فلا ُيُتصور فراق 
الإمام  فإّنّ  ثم  ومن  الآخر.  عن  أحدهما 
العترة هو  فرداًً من  A بصفته  العسكرّيّ 
امتداد حّيّ للقرآن الكريم في مقام التفسير 

والتطبيق.

التكاملية  العلاقة  الرابعة:  الجهة 
أنََّ  الطاهرة،  والعترة  الكريم  القرآن  بين 
صامت  معجز،  إلهي  نصٌٌ  الكريم  القرآن 
في ظاهره، يحتاج إلى مبنيّن ومفسر معصوم، 
بالقرآن،  الناطقون  هم  الطاهرة  والعترة 
بحكم  وفعلًاً  قول�  يفسرونه  الذين 
مجرد  ليسوا  فهم  وطهارتهم،  عصمتهم 
والإمام  للأمة،  قادة  بل  ناقلين،  أو  رواة 
الحسن العسكرّيّ A كان إماماًً منصوصاًً 
عليه بعد أبيه الإمام علي الهادي A، وقد 
موافقاًً  فكان  صعبة،  ظروف  في  الأمة  قاد 
بل  تفاصيله،  جميع  في  الكريم  للقرآن 

ه عملياًً. تجسيداًً حاًًّيّ له، ينطق به ويفسّرر



560

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

حديث  دلالات  تحليل  خلال  من 
هم  الطاهرة  العترة  أّنّ  يتبين  الثقلين 
وأنََّ  الكريم،  للقرآن  الحي  التجسيد 
الهداية،  شرط  هو  معاًً  بالثقلين  التمسك 
A ّوهذا يعني أّنّ الإمام الحسن العسكرّي 
لمعانيه  وشارحا�  للقرآن  حافظا�  يكن  لم 
فحسب، بل كان تجسيداًً واقعياًً له، وأميناًً 
أعمدة  وأحد  لنوره،  ووارثاًً  وحيه،  على 
الهداية الإلهية بعد النبي الأكرم F وآبائه 
بأنه  وصفه  يصدق  ثم  ومن  الطاهرين، 
في  الرسالة  د  جّسّ الذي  الناطق(،  )القرآن 
تعالى  الله  أراد  كما  ومواقفه،  وفعله  قوله 
حديث  في   F الأكرم  النبي  عليه  ونصّّ 

الثقلين.

المبحث الثاني

صفات الرقآن نم ظنمور املإام 
A ّّالركسعي

إنََّ القرآن الكريم لم يكن مجرد كتاب 
المحافل،  في  والتلاوة  للقراءة  أو  للتشريع 
بل هو مشروع إلهي متكامل يهدف إلى بناء 
المجتمع  وقيادة  النفس،  وتزكية  الإنسان، 
للعقول  نبراس  فهو  والعدل،  الهداية  نحو 
الفردي  للسلوك  ومرشد  والقلوب، 

والاجتماعي.

ومن هذا المنطلق تبرز أهمية التعرف 
على سمات القرآن الكريم من خلال رؤى 
النورانية   A العسكرّيّ  الحسن  الإمام 
صافيةًً  مرآةًً  تشكل  التي  العملية  ومواقفه 
قمنا  وقد  القرآن وخصائصه،  معاني  لفهم 
A العسكرّيّ   بتتّبّع أغلب خطب الإمام 
الحديثّيّة  المصادر  في  المأثورة  وكلماته 
النصوص  على  للوقوف  ة)))،  والتفسيرّيّ
وصفاًً  الكريم  القرآن  فيها  تناول  التي 
من  جملةًً  بينها  من  فاستخرجنا  وتحليلًاً، 
 A ة على رؤيته  الداّلّ الأوصاف والنماذج 
بوصفٍٍ  تََرِِد  لم  الأوصاف  وهذه  للقرآن، 
سلوكه  في  دت  تجّسّ بل  فحسب،  نظريٍٍّ 
الأخلاقي وممارساته التربوية والاجتماعية 
حاًًّيّ  أنموذجا�  بذلك  م  ليقّدّ والسياسية، 
د القيم الإلهية في  للقرآن الناطق الذي يجّسّ

الواقع الإنساني.

إلى   A عنه  المروي  التراث  ويشير 
عمق ارتباطه بالقرآن فهمًاً وبياناًً وسلوكاًً، 

))) اعتمدنا في الأصل على: تفسير الإمام الحسن 
الذي  الأساس  المصدر  وهو   ،A العسكرّيّ
ن العديد من الأحاديث والكلمات المأثورة  يتضّمّ
القرآنية  للمعاني  وافٍٍ  عرضٌٌ  وفيه  الإمام،  عن 
أقدم  من  وُيُعّدّ   ،Bالبيت أهل  منهج  ضوء  في 
وأيضاًً  إليه،  منسوبٍٍ  تفسيٍرٍ  من  إلينا  وصل  ما 
الأنوار  وبحار   ،A العسكرّيّ الإمام  موسوعة 

للعلامة محمد باقر المجلسي.



561

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

العمق  تبيين  الفريد في  نظره  يعكس  وهذا 
البلاغي للآيات، والبعد الفكري، والدقة 
في الوصف. وبناءًً على ذلك، سوف نرتب 
المتعلقة بالقرآن على شكل نماذج،  أحاديثه 
لتسليط الضوء على أبرز سماته وخصائصه، 
وبيان ما تنطوي عليه من دلالات معرفية 

وروحية وبلاغية.

الله  مََأدُُبََة  الرقآن  الأوّّل:  المنوذج 
تعالى

د القرآن الكريم هو المصدر الأول  ّعُّيُ
للهداية في حياة الإنسان، ومن خلاله تتجىلّى 
لا  فهو  عباده،  على  وفضله  تعالى  الله  رحمة 
يقتصر على كونه كتاب تشريع فحسب، بل 
هو منهج حياة شامل يغذي العقل والروح 
م للإنسان كل ما يحتاجه من  والقلب، ويقّدّ

هداية ومعرفة وحكمة.

A ّوقد عربّر الإمام الحسن العسكرّي 
هذا  »إنََّ  فقال:  بوضوح،  المعنى  هذا  عن 
بة  مأُدُ من  فتعّلّموا  تعالى،  الله  بََُدُة  مََأ القرآن 
النور  فإّنّه  استطعتم،  ما  وجّلّ  عّزّ  الله 
الله  فإنََّ  ‍ف‍تعّلّموه  النافع،  والشفاء  المبين، 
الإمام  تعرض  بتعّلّمه«))).  فكم  يّشرّ تعالى 
بعض  إلى  الحديث  هذا  في   A العسكرّيّ 
ج4،   ،Aالعسكري الإمام  موسوعة   (((
بحار  باقر،  محمد  المجلسي،  ح866؛  ص46، 

الأنوار، ج89، ص268، ح16.

أوصاف القرآن الكريم، وسوف نرتبها كما 
يلي:

تعالى،  الله  بََُدُة  مََأ القرآن  ل:  الأّوّ
بة(، وهو تعبير  وصف A القرآن بـ )المأُدُ
الله  وسخاء  الإلهي  الكرم  على  يدل  دقيق 
يشرح  للعباد،  وهدايته  علومه  تقديم  في 
ابن فارس المالكّيّ )312 ـ 395هـ(: »أنََّ 
الأدب، أصل واحد يتفرع تتفرع منه معاني 
عدة، فالأدب أنْْ تجمع الناس إلى طعامك، 
المآدب،  وجمعها  والمأدََبة،  بة  المأُدُ وهي 
أراد  فإنََّه  بََُدُة(  )مََأْْ قال:  من  عبيد:  أبو  قال 
الناسََ،  إليه  و  يََدُْْعُ يََصْْنَعَه الإنسان  الصََّنِيِع 
الأدب  إلى  يذهب  فإنََّه  )مََأْْدََبََة(  قال:  ومن 

يجعََله مََفْْعََلََة من ذلك«))).

المرتّضىّ  الشريف  أوضح  وقد 
بََُدُة في كلام العرب  )ت436هـ( قائلًاً: »الَمَأْْ
إليه  ويدعو  الرجل  يصنعه  الطعام  هي 
الناس فما يكتسبه الإنسان من خير القرآن 
يناله المدعو من  إذا قرأه وحفظه بما  ونفعه 
أدب  قد  يقال:  به،  وانتفاعه  الداعي  طعام 
الناس إلى  إذا دعا  يأدب فهو آدب  الرجل 
المدعاة،  بة  للمأُدُ ويقال  وشرابه،  طعامه 
وذكر خلف الأحمر أنََّه يقال فيه أيضاًً مََأدََبََة 

)))  ابن فارس، أحمد بن زكريا، معجم مقاييس 
اللغة، ج1، ص75.



562

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

بفتح الدال«))).

الخوئي  الله  حبيب  وضح  كما 
بفتح  »المأدََبة  قائلًاً:  معناها  )1324هـ(، 
الدال مََفْْعََلََة من الأدب، معناه أّنّ الله تعالى 
وإنما  لهم  وتقويمًاً  للخلق  أدباًً  القرآن  أنزل 
بة ومأدََبة والقرآن مذكر  دخلت الهاء في مأُدُ
مطيبة  شراب  هذا  قالوا  كما  المبالغة  لمعنى 

للنفس«))).

A إلى أّنّ القرآن مثل  يشير الإمام 
علومه  تعالى  الله  فيها  يقدم  إلهية،  بة  مأُدُ
أثره  اقتفاء  على  ويحّثّهم  لعباده،  وهدايته 
استطاعتهم.  بحسب  معينها  من  والنهل 
من  متعددة  ألوان  فيها  بة  المأُدُ أّنّ  وكما 
الطعام، فإّنّ القرآن غنّيّ بالعلوم والمعارف 
الإنسان  حاجات  تلبي  التي  والأحكام 

الروحية والفكرية والاجتماعية.

بة ليبرز كرم  يشّبّه الإمام القرآن بالمأُدُ
بة  المأُدُ هذه  حضر  من  فكل  وعطائه،  الله 
واستعداده،  قدرته  بحسب  نصيبه  ينال 
بََُدُة الله تعالى لخلقه، تتضمن أطايب  فهو مََأ
الكلام ومحاسن الأقوال، ومن أحسن من 

الشريف المرتضى، علي بن الحسين، الأمالي،   (((
ج2، ص27.

))) الخوئي، ميرزا حبيب الله، منهاج البراعة في 
شرح نهج البلاغة، ج19، ص315.

الله قولاًً، والمآدب تحوي ألواناًً عديدة يختار 
عينه،  به  وتلّذّ  نفسه،  تشتهيه  ما  منها  المرء 
وعلاج  للروح  غذاء  المعنى  بهذا  والقرآن 
وتزكية  العقل  لتثقيف  ووسيلة  للنفس، 
مصدر  أّنّه  إلى   A يشير  كما  الأخلاق، 
كان  سواءًً  الإنسان،  حاجات  لكل  شامل 
عن  عالماًً  أو  الحكمة،  عن  يبحث  حكيمًاً 
باًً  مؤّدّ أو  التاريخ،  عن  خاًً  مؤّرّ أو  العلم، 

عن الآداب، أو واعظاًً عن الموعظة.

يشير A في هذا الوصف والتشبيه 
هذا  تقديم  في  العظيم  الإلهي  الكرم  إلى 
بكل  الإنسان  يزود  الذي  العظيم  الكتاب 

ما يحتاجه من هداية، وحكمة، ومعرفة.

الأطعمة  كثيرة  بة  المأُدُ أن�  كما 
العلوم  متعدد  القرآن  كذلك  ومتنوعة، 
حاجات  تلبي  التي  والأحكام  والمعارف 
والاجتماعية،  والفكرية  الروحية  الإنسان 
نحمل  أنْْ  المعيب  من  الناس  عرف  وفي 
دََُّبُ أنْْ  بة، بل لا  طعامنا عند دعوتنا إلى مأُدُ
منها  ونأخذ  فارغة  وبطن  بيد خالية  نأتيها 
ما نشتهي، نأتيها بفكر فارغ من أي عقيدة 
وفكراًً  علمًاً  ونََحمِِل  نأخذ  كي  فكرة؛  أو 

منها ولا ُنُحمِِّل أفكارنا القاصرة عليها.

من  »فتعّلّموا   :A الإمام  ويؤكد 
بة الله عّزّ وجّلّ ما استطعتم« وهذا يعني  مأُدُ



563

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

والاجتهاد،  بالتعلم  مطالب  الإنسان  أنََّ 
تناول  يمكن  فلا  عظيمة  بة  المأُدُ لأنََّ 
الأخذ  يجب  بل  واحدة،  دفعة  شيء  ّلُّكُ 
رفعة  القرآن  من  فالتعلم  المستطاع،  بقدر 
فتعّلّموه  له،  ساحل  لا  بحرٌٌ  لأّنّه  وكرامة، 
فكم بتعّلّمه: أي أّنّ منْْ يتعّلّم  فإّنّ الله يّشرّ
القرآن ويعمل به يرفعه الله مكانةًً وشرفاًً في 
الدنيا بين الناس، وفي الآخرة عنده سبحانه 

وتعالى.

يشبه الإمام A جميل ورائع وتعبيره 
بأنه  الكريم  القرآن  وصف  حيث  دقيق، 
وتعالى  سبحانه  الله  أعدها  بة  مأُدُ أو  وليمة 
ّلُّكُ  لعباده، فيها خير كثير وفوائد عظيمة، و
قدر  منها  يستفيد  بة  المأُدُ هذه  حضر  من 
الإلهي  الكرم  على  تدل  وهي  استطاعته، 
يدعو  تعالى  والله  العطاء،  في  والسخاء 
باستمرار،  القرآن(  )مائدة  على  للجلوس 
أي التعّلّم منه والنهل من معارفه، فالقرآن 

هو غذاء الروح وعلاج للنفس.

الحسن الإمام  يكون   بهذا، 
للقرآن  وصفه  د في  جّسّ قد   A العسكرّيّ
الروحي،  البعد  بين  الجمع  الكريم 
يجعل  مما  والعملي،  والمعرفي،  والتربوي، 
للإنسان،  متكامل  حياة  مشروع  القرآن 

ومصدراًً متجدداًً لهدايته وعلمه.

A الثاني: القرآن نورٌٌ مبيٌنٌ، وصف 
ُيُوصف  فالقرآن  المبين،  النور  بأنه  القرآن 
القلوب  ويهدي  ينير  لأنه  بالنور؛ 
في  للإنسان  الطريق  ويكشف  والعقول، 
على  دلالة  هنا  والنور  الدنيوية،  حياته 
يزيل ظلمات الجهل  إذ  الهداية والوضوح؛ 
التي قد تعتري فكر الإنسان أو  والضلال 
أما  والخير،  الحق  نحو  ويوجهه  توجهه، 
القرآن  نور  أنََّ  إلى  فتشير  بين«:  »ُمُ صفة 
وغموض،  فيه  لبس  لا  وجلي،  واضح 
الشكوك،  ويزيل  الدين،  حقائق  ويكشف 
هادياًً  وجده  بصدق  منه  اقترب  من  فكل 
في  وقراراته  لسلوكياته  وضابطا�  بّيّناًً، 
النَّاَسُُ  ا  َ أََيُّهَ� ﴿يََا  تعالى:  قال  والدنيا،  الدين 
إِلََِيْْكُُمْْ  وََأََنْْزََلْْنََا  رََبِِّكُُمْْ  مِِنْْ  بُُرْْهََانٌٌ  جََاءََكُُمْْ  قََدْْ 
القرآن   A مُُبِيِنًًا﴾)))، وصف الإمام  نُُورًًا 
عمق  يعكس  مبيٌنٌ(  )نورٌٌ  بأنه  الكريم 
الإلهي،  للنص  والروحية  الفكرية  رؤيته 
الوصف ليس مجرد كتاب  فالقرآن في هذا 
يتكون من حروف وكلمات، بل هو إشعاع 
الحقائق  ويكشف  العقول  نير  ُيُ هداية 
ظلمات  جاًً  مفّرّ للإنسان،  والكونية  الغيبية 
العربية  اللغة  في  والنور  والضلال،  الجهل 
)مبيناًً(  والبيان، وكونه  يدل على الإشراق 
للإدراك  وقابليتها  المعاني  وضوح  يؤكد 

))) سورة النساء، الآية 174.



564

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

المباشر من دون لبس أو غموض، مما يجعل 
القرآن مرشداًً معرفياًً وروحياًً في آن واحد، 
طريق  النور  هذا  أنََّ   A يظهر  وأيضا� 
الصراط  وبيان  وصفاته،  تعالى  الله  لمعرفة 
كما  الباطل،  الحق عن  مّيّز  ُيُ الذي  المستقيم 
مِِنََ  جََاءََكُُمْْ  ﴿قََدْْ  تعالى:  قوله  عليه  يؤكد 
مََنِِ  اللهُُ  بِهِِِ  ْدِِي  �يَهْ  * مُُبِيٌِنٌ  وََكِتََِابٌٌ  نُُورٌٌ  اللهِِ 
مِِنََ  ْرِِجُُهُُمْْ  وََيُخْ� مِِ  السََّلَاا سُُبُُلََ  رِِضْْوََانََهُُ  اتََّبََعََ 
اطٍٍ  َ ْدِِيهِمِْْ إِىلَى صِرَ� تِِامَا إِىلَى الُنُّورِِ بِإِِذِْْنِهِِِ وََ�يَهْ اللُُُظُّ
نير  مُُسْْتََقِِيمٍٍ﴾)))، الآية تؤكد أّنّ القرآن نورٌٌ ُيُ
للإنسان طريق الهداية ويكشف له ما يغيب 
والدينية،  الكونية  الحقائق  من  إدراكه  عن 
مبيٌنٌ(؛  )نورٌٌ  القرآن  يصف   A الإمام 
العملية،  حياته  في  الإنسان  ه  يوّجّ لأنه 
التي  والسلوكية  الأخلاقية  المعايير  ويحدد 
أنََّ  إلى   A يشير  حيث  الاستقامة،  تحقق 
فكره  في  دُِِهُي   النور  بهذا  استضاء  من 
وتصرفاته، ومن اعتقد به في أموره حصِِن 
الرؤية،  هذه  خلال  ومن  الانحراف،  من 
معرفة،  مصدر  فقط  ليس  القرآن  يصبح 
كيف  ُيُظهر  شامل،  حياة  مرشد  أيضاًً  بل 
الإنساني  الكمال  يحقق  أن  للإنسان  يمكن 
هداية  من  فيه  جاء  ما  بإتباع  والروحي 
الصراط  إلى  يهدي  مشع  ونور  واضحة 

المستقيم.

))) سورة المائدة، الآية 15 ـ 16.

وصف  نافع،  شفاء  القرآن  الثالث: 
بأنه  الكريم  القرآن   A العسكرّيّ  الإمام 
لدور  فهمه  عمق  يعكس  نافعٌٌ(  )شفاءٌٌ 
القرآن في علاج النفس البشرية وتصحيح 
ليس  فالقرآن  والسلوك،  الفكر  مسارات 
مجرد نص تشريعي أو معرفي، بل هو دواء 
أمراض  يداوي  متكامل  ومعرفي  روحي 
والهوى،  الجهل  ظلمات  ويزيل  القلوب 
ويعيد للفكر توازنه ووضوحه، قال تعالى: 
ةٌٌ  َ وََرََحْمَ� شِِفََاءٌٌ  هُُوََ  مََا  الْْقُُرْْآنِِ  مِِنََ  ﴿وََنُُنََزِِّلُُ 
أمراض  يداوي  فالقرآن  لِلِْْمُُؤْْمِِنِيَِنَ﴾)))، 
والقلق،  كالهموم،  والروح،  النفس 
 ، والغّلّ والنفاق،  والشك،  والضلال، 
الفكري  والانحراف  والجهل،  والحقد، 
جسدياًً  ليس  هنا  والشفاء  والأخلاقي، 
تعاليم  إذ  وروحي؛  نفسي  بل  فحسب، 
للإنسان،  والطمأنينة  السلام  تعيد  القرآن 

وتساعده على استقامة سلوكه وفكره.

)النافع(  بـ  القرآن   A وصف 
بخلاف  ودائم،  حقيقي  أثره  أّنّ  إلى  يشير 
العلاجات المادية التي قد تنفع أو لا تنفع، 
لحياته  منهجاًً  القرآن  يتخذ  الذي  فالمؤمن 
 A ينال السلامة الروحية والهدى، ويشير
بة الله تعالى،  في هذا المعنى إلى أّنّ القرآن مََأُدُ
والرحمة  الهداية  بأنواع  عامرة  مائدة  فهي 

))) سورة الإسراء، الآية 82



565

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

يأخذ  أنْْ  على  الإنسان  ويحّثّ  والمعارف، 
منها ما استطاع بحسب قدرته واستيعابه، 
د ظلمات الجهل  فهي مصدر للنور الذي يبّدّ
أمراض  لمعالجة  شافٍٍ  ودواء  والضلال، 

القلوب والنفوس.

وقد حّثّ A على أنْْ يأخذ الإنسان 
مصدر  ا  لأهنّه استطاع؛  ما  المأدبة  هذه  من 
د ظلمات الجهل والضلال،  للنور الذي يبّدّ
النفوس  أمراض  يعالج  شافٍٍ  ودواء 
القرآن  يتعلم  من  أّنّ  يؤكد  ثم  والقلوب، 
لأّنّ  فه؛  ويّشرّ تعالى  الله  يرفعه  به  ويعمل 
يحمله  ما  بقدر  هو  الحقيقي  المؤمن  شرف 

من كتاب الله في عقله وسلوكه.

»‍ف‍تعّلّموه  قوله:   A الإمام  ويختم 
والفاء في  بتعّلّمه«،  فكم  تعالى يّشرّ الله  فإّنّ 
»فتعّلّموه« فاء سببية، تربط بين الأمر بتعّلّم 
نيل  وهي  عليه،  المترتبة  والنتيجة  القرآن 
الدنيا  الدرجات في  تعالى ورفع  الله  شرف 
وعملًاً  علمًاً  بالقرآن  فالارتباط  والآخرة، 

هو الطريق الحقيقي للكرامة والرفعة.

نافع  شفاء  الرقآن  الثاني:  المنوذج 
ودواء مبارك

 :A العسكرّيّ  الحسن  الإمام  قال 
»عليكم بالقرآن فإنه الشفاء النافع، والدواء 
المبارك، وعصمة لمن تمسك به، ونجاة لمن 

تبعه، لا يعوج فيقوم، ولا يََزِِيغُُ))) فيََشْْعََب، 
))) على كََثْْرََةِِ  ْلََُقُ ولا تََنْقََْيضِي عََجََائُِِبُه، ولا �يَخْ
تلاوته  على  يأجركم  الله  فإنََّ  واتلوه  الرََّدِِّ، 

بكل حرف عشر حسنات«))).

أمر الإمام العسكرّيّ A بالتمسك 
والعمل  بتلاوته  والالتزام  الكريم  بالقرآن 
بتعاليمه، داعياًً المسلمين إلى اعتباره منهج 
للتلاوة،  كتاب  مجرد  وليس  شامل،  حياة 
وقد أشار في هذا الحديث إلى عدة أوصاف 

للقرآن، نرتبها فيما يلي:

A الأول: القرآن شفاء نافع، وصف 
أمراض  يعالج  إذ  نافع؛  شفاء  بأنََّه  القرآن 
تشير  )النافع(  وصفة  والنفوس،  القلوب 
المستمر  الإيجابي  وتأثيره  القرآن  فعالية  إلى 
القلوب  يشفي  فهو  به،  وعمل  تدبره  لمن 
ورحمة،  وهدى  وإيماناًً  قوةًً  الإنسان  ويزيد 
رََبِِّكُُمْْ  مِِنْْ  مََوْْعِِظََةٌٌ  ﴿جََاءََتْْكُُمْْ  تعالى:  قال 

 . ِ الَمَيُْْلُ عن الاسْْتِقِامََةِِ إلى أحََدِِ الجانِبََِ�يْنِ الزََّيْْغُُ   (((
قََُيُاُلُ إلّاا  تََُمُقََارِِبََةٌٌ، لكنْْ زاغََ لا  وزالََ ومالََ، وزاغََ 
 ، الزََّبيدّيّ المصدر:  باطِِلٍٍ.  إلى  حََقٍٍّ  عنْْ  كانََ  فيما 
د، تاج العروس من جواهر  د مرتضى بن ّمّمح ّمّمح

القاموس، ج12، ص29، مادة: زيغ.

)))  لا يبلى.

ج4،   ،A العسكري  الإمام  موسوعة   (((
محمد  بن  باقر  محمد   ، المجلّسيّ ح862؛  ص40، 

تقي، بحار الأنوار، ج89، ص182، ح18.



566

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

ةٌٌ  َ وََرََحْمَ� وََهُُدًًى  دُُُصُّور�  ال يفِي  �لِمََا  وََشِِفََاء� 
الوصف  هذا  أنََّ  ونلاحظ  لِلِْْمُُؤْْمِِنِيَِنَ﴾)))، 
A سابقاًً))) وكرره هنا  الإمام  له  تعرض 
)شفاءٌٌ نافعٌٌ( لما له من أثر تربوي ومن باب 
أنْْ يثبت فكرة الشفاء في  التذكرة؛ إذ يريد 
لها إلى قاعدة  القارئ ويحّوّ ذهن السامع أو 
القرآن  يصبح  بحيث  وعقائدية،  سلوكية 
الروحي  للعلاج  الأول  المرجع  دائم� 
المؤمن  ذهن  في  ُيُرسخ  وأيضاًً  والفكري، 
النجاة  سبيل  هو  بالقرآن  التمسك  أّنّ 
والفتن  الضلال  من  فالشفاء  والفلاح، 
مرتبط بالقرآن، وتكرار الوصف يعزز هذه 
الحقيقة ويجعلها سمة بارزة في فكر الإمام 

.A ّالعسكرّي

كما  مبارك،  دواء  القرآن  الثاني: 
مبارك«، أي علاج  بأنََّه »دواء   A وصفه 
مع  نفعه  ويزيد  والخير،  البركة  يحمل 
النفوس  يداوي  فالقرآن  الزمن،  مرور 
ويحقق  وجسدياًً،  روحياًً  الإنسان  ويقوي 
الصفة  هذه  للمؤمن،  واليقين  الطمأنينة 
تبرز أنََّ القرآن ليس شفاءًً فحسب، بل هو 
دواءًً كاملًاً مباركاًً، ينفع من يلتزم بتلاوته 
تعالى:  قال  بأحكامه،  والعمل  فيه  والتدبر 
آََيََاتِهِِِ  لِيََِدََّبََّرُُوا  مُُبََارََكٌٌ  إِلََِيْْكََ  أََنْْزََلْْنََاهُُ  ﴿كِتََِابٌٌ 

))) سورة يونس، الآية 57.

))) ينظر: النموذج الأول صفحة 561.

لَْْبََابِِ﴾))).  وََلِيََِتََذََكََّرََ أُُولُُو ا�لْأَ

الكريم  للقرآن  جعل   A الإمام 
صفتين »الشفاء النافع« و »الدواء المبارك«، 
أمراض  وإزالة  معالجة  على  يركز  الأول 
صفة  أما  والنفوس،  والعقول  القلوب 
»الدواء المبارك«، يركز A على أنََّه وسيلة 
دائم  إيجابي  أثر  وله  الشفاء،  نتِجِ  ُيُ مستمرة 
لا يزول مع الزمن، تزداد بركته مع تلاوته 
المرض  يمنع  حيث  به،  والعمل  والالتزام 

قبل حدوثه.

سَََّكََ به،  الثالث: القرآن عِِصمةٌٌ �لِمََن �تَمَ
الكريم  بالقرآن  التمسك  أنََّ  إلى   A يشير 
يمنح الإنسان حماية من الوقوع في المعاصي 
والانحراف عن الطريق المستقيم، فالقرآن 
والهوى،  الفتن  من  يحفظه  للمؤمن  حصنٌٌ 
الفكرية  الانحرافات  أمام  صامداًً  ويجعله 
﴿وََاعْْتََصِِمُُوا  تعالى:  قال  والأخلاقية، 
بعض  فسّرر  وقد  يِعًًا﴾)))،  جَمِ� اللهِِ  بِحََِبْْلِِ 
اللهِِ﴾  ﴿حََبْْل�  تعالى:  قوله  العلماء))) 

))) سورة ص، الآية 29.

))) سورة آل عمران، الآية 103.

))) الطوسي،  محمد بن الحسن، التبيان في تفسير 
بن  الفضل   ، الطبرّسيّ 545؛  ص  ج2،  القرآن، 
الحسن، تفسير مجمع البيان، ج2، ص356؛ ابن 
أبي الزََمََنِيِن، محمد بن عبد الله، تفسير ابن زََمََنِيِن، 

ج1، ص307.



567

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

بالقرآن، وهذا الوصف للقرآن يبرز دوره 
الإنسان،  حياة  في  والتوجيهي  الوقائي 
والحماية  الوقاية  تعني  اللغة  في  فالعصمة 
تشير  الإسلامي  الفكر  وفي  الأخطار،  من 
إلى الحصانة من الضلال والفتن والذنوب، 
الإمام  يرى  الوصف،  هذا  خلال  ومن 
كتاباًً  ليس  القرآن  أنََّ   A العسكرّيّ 
مرجع  هو  بل  فحسب،  والتلاوة  للقراءة 
مواجهة  على  القدرة  المؤمن  يمنح  عملي 
ويحول  والأخلاقية،  الفكرية  الانحرافات 
وتؤكد  المعنوية،  الظلمات  في  الوقوع  دون 
الآية الكريمة ذلك قال تعالى: ﴿فََمََنِِ اتََّبََعََ 
يََشْْقََى﴾)))، فالالتزام  يََضُِِلُّ وََلَاا  فََلَاا  هُُدََايََ 
د  وّلّ ُيُ الكريم،  بالقرآن  أي  الإلهية،  بالهداية 

الحصانة والنجاة.

الرابع: القرآن نجاة لمن تبعه، وصف 
الإمام A القرآن بأنه نجاة لمن اّتّبعه وعمل 
بتعاليمه، فالقرآن يضمن النجاح والفلاح 
الآخرة،  عذاب  من  والنجاة  الدنيا،  في 
ويوجه السلوك نحو الحق، وإتباعه يوصل 
والآخرة،  الدنيا  في  الأمان  بّرّ  إلى  الإنسان 
مُُسْْتََقِِيامًا  اطِيِ  َ صِرَ� هٰٰذََا  ﴿وََأََنََّ  تعالى:  قال 
بُُُسُّلََ﴾)))، وقال تعالى:  فََاتََّبِعُُِوهُُ وََلَاا تََتََّبِعُُِوا ال

))) سورة طه، الآية  123.

))) سورة الأنعام، الآية  153.

﴿فََمََنِِ اتََّبََعََ هُُدََايََ فََلَاا يََضُِِلُّ وََلَاا يََشْْقََى﴾))).

الشريف  الحديث  هذا  من  يظهر 
عرض   A العسكرّيّ  الحسن  الإمام  أنََّ 
القرآن الكريم كمنهج حياة متكامل، شفاءًً 
ونجاة  للمؤمنين  عصمةًً  مباركاًً،  ودواءًً 
لهم، مؤكداًً على أنََّ التلاوة والتدبر والعمل 
الروحية  التزكية  صميم  من  بالقرآن 

والفكرية والعملية للإنسان.

البعد  يعكس  الوصف  وهذا 
القرآني في حياة  العملي والتوجيهي للنص 
الإنسان؛ إذ يجعل منه منهجاًً شاملًاً للهداية 
حماية  مجرد  ليست  هنا  فالنجاة  والصلاح، 
الروحية  النجاة  بل  المادية،  الأخطار  من 
الإنسان  تحفظ  التي  والأخلاقية  والفكرية 
من الانحراف عن الصراط المستقيم وتوّفّر 
والآخرة،  الدنيا  في  الطيبة  الحياة  أسس  له 
﴿مََنْْ  تعالى:  قوله  في  المعنى  هذا  ويظهر 
مُُؤْْمِِنٌٌ  وََهُُوََ  أُُنْْثََى  أََوْْ  ذََكََرٍٍ  مِِنْْ  ا  صََا�لِحًً عََمِِلََ 
فََلََنُُحْْيِيََِنََّهُُ حََيََاةًً طََيِِّبََةًً﴾)))، فالالتزام بالقرآن 
يقود الإنسان إلى حياة طيبة متوازنة ونجاة 

من الضلال والهلاك.

فيقوم،  يعوج  لا  القرآن  الخامس: 
عبر الإمام A عن أنََّ القرآن الكريم ثابت 

))) سورة طه، الآية  123.

))) سورة النحل، الآية  97



568

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

ومستقيم دائمًاً، فهو لا يحتوي على أي ميل 
يزيغ  ولا  المعنى،  أو  اللفظ  في  اختلال  أو 
))): الميل والانحراف عن  عن الحق، العِِوََُجُ
الطريق المستقيم أو الاضطراب في المعنى، 
عََلْْ لََه عِِوََجاًً﴾)))، شيئاًً من العوج  ْ ْ يَجْ� ﴿وََلَمْ�
قطََّ، سواء في اختلال اللفظ أو تناقض في 
إلى جانب  الدعوة  من  انحراف  أو  المعنى، 
ّلُّكُ   في  دائمًاً  ومستقيم  ثابت  فهو   ،((( الحّقّ
ولا  يضل  لا  أنه  وواضح  ومكان،  زمان 
صورة  يعطي  مجازي  تعبير  وهذا  يلتوي، 
ودّلّ  وكماله،  القرآن  استقامة  عن  حية 
من  وعصمته  القرآن  استقامة  صدق  على 
في  عِِوََجََ  لا  فيقوم«،  يعوج  »لا  التحريف، 
مبانيه ولا معانيه؛ كاملٌٌ في هدايته فلا يحتاج 
إلى مقوم خارجي، لا يوجد فيه انحراف كي 
يحتاج إلى إصلاح، فهو منبع الهداية والحق، 
اللغوية  الناحية  من  صحيحة  فيه  آية  كل 
والمعنوية والتشريعية، القرآن لا يحتوي على 
التشريع،  المعاني أو في  أي ميل أو خطأ في 
مستقيم  فيه،  عوج  لا  مستقيم  كتاب  فهو 
وكامل في معانيه وتشريعاته، فلا يحتاج إلى 

العرب،  ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان   (((
ج2، ص331.

))) سورة الكهف، الآية 1.

زبدة  الله،  شكر  بن  الله  فتح   ، الكاشاّنيّ  (((
التفاسير،ج4، ص84.

مْْدُُ �لِلهِِ  تعديل أو تصحيح، قال تعالى: ﴿ا�لْحََ
لََهُُ  عََلْْ  ْ يَجْ�  ْ وََلَمْ� الْْكِتََِابََ  عََبْْدِِهِِ  عََلَىى  أََنْْزََلََ  الََّذِِي 
فهو  شََدِِيدًًا﴾)))،  بََأْْسًًا  لِيُُِنْْذِِرََ  قََيِِّامًا   * عِِوََجًًا 
لذا  غيره،  قوِِّم  ُيُ الذي  والميزان  المقياس 
والسلوك، ويكشف  الفِِكََرََ  وُيُعدل  ُيُصلح 
ميزان  وهو  والأهواء،  المذاهب  اعوجاج 
نقدٍٍ دائم عند عرض فكرة أو مسألة عليه، 

ة لا هو. إنْْ خالفتْْه فهي المعوّجّ

فهو ليس مثل بقية الكتب أو الفكر 
اعوجاج،  أو  أخطاء  على  تحتوي  البشري 
لََخيُخق  القرآن كتاب )مستقيم(، لا يمكن أنْْ 
لتقويم  نهائياًً  مصدراًً  يكون  لذا  عوج،  له 

الفكر والسلوك.

السادس: القرآن لا يََزِِيغُُ فيََشْْعََب)))، 
يشير A إلى أنََّ القرآن لا يميل عن الحق 
ويجمعهم  يوحدهم  بل  الناس،  ق  يفّرّ ولا 
على الأصول وكلمة التوحيد، الزيغ ناشئ 
عن قلوب الناس، وليس عن القرآن، قال 
مِْْ زََيْْغٌٌ فََيََتََّبِعُُِونََ  تعالى: ﴿فََأََمََّا الََّذِِينََ يفِي قُُلُُوبِهِ�
مََا تََشََابََهََ مِِنْْهُُ﴾)))، يوضح أنََّ الذين يزيغون 

))) سورة الكهف، الآية  2-1.

فِِرََقٍٍ,  أََي  عََُشُبٍٍ   ذا  صار  تََشََعََّبََ:  يََشْْعََب:   (((
وانْْشََعََبََ  ه,  مِِثُلُ والانْْشِِعاُبُ  ق,  التفُرُّ  : ُبُُعُّ والتََّشََ
بن  محمد  منظور،  ابن  ينظر:  تََفََرََّقََ.   : الطريُقُ

مكرم، لسان العرب، ج1، ص499.

))) سورة آل عمران، الآية  7



569

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

وانحراف،  ميلٌٌ  قلوبهم  في  الذين  هم 
اُلمُحكمة  الآيات  تترك  عندما  تنشأ  قة  التفّرّ
ثابت  القرآن   Aيصف الهوى،  تََُّيُبع  و
وواضح، يرشد الجميع بسلاسة واتساق، 
أنََّ   A وصفه  الحق،  على  الكلمة  ويجمع 
إلى  يرشدنا  يََزِِيغ(  ولا  يعوج  )لا  القرآن 

أهميته واستقامته.

تََنْقََْيضِي  لا  القرآن  السابع: 
مليء  بأنه  القرآن   A وصف  عََجََائُِِبُه، 
تنتهي،  لا  التي  والمعارف  بالعجائب 
وجد  وآياته،  القرآن  الإنسان  تأمل  كلما 
ومعارف  ومستمرة  جديدة  عجائب  فيها 
بالمعارف  مليء  فهو  تنتهي،  لا  متنوعة 
الإنسان  يكتشفها  التي  والحقائق 
Aووصفه المستمر،  والتدبر   بالتأمل 
يتضمن تشجيع الناس على التأمل المستمر 
والتعلم والتدبر في آياته، لأنه يكشف عن 
تدّبّروا ظهر  أسرار ومعارف جديدة، كلما 
لهم من الأسرار ما لا ينتهي، القرآن كنز لا 
ينفد، كل قراءة جديدة تضيف فهمًاً وعلمًاً 
العميق  الواسع  كالبحر  القرآن  وعمقاًً، 
كلما غاص الإنسان أكثر في تدّبّره، اكتشف 
له،  تظهر  كثيرة  وعجائب  جديدة  أسراراًً 
لا تنفد في جوانب متعددة أحكامه شاملة 
إشارات  تظهر  وآياته  العصور،  لجميع 
تتوافق  والطبيعة  الكون والحياة  دقيقة عن 

قال  لاحقاًً،  المكتشفة  العلمية  الحقائق  مع 
تعالى: ﴿كِتََِابٌٌ أََنْْزََلْْنََاهُُ إِلََِيْْكََ مُُبََارََكٌٌ لِيََِدََّبََّرُُوا 
لَْْبََابِِ﴾)))، إشارة إلى  آََيََاتِهِِِ وََلِيََِتََذََكََّرََ أُُولُُو ا�لْأَ
آياته،  في  للتدبر  وأنزل  مباركٌٌ  القرآن  أنََّ 
يكتشف  فيه،  والتدّبّر  تلاوته  تكرار  مع 
ل  ُكُ حكمه،  وغرائب  تعالى  الله  عجائب 
وفهمًاً  جديداًً  معنى  تظهر  أنْْ  يمكن  قراءة 
واسعاًً وعلمًاً طرياًً لم يخطر على البال، وهذا 
الوصف تعرض له النبي الأكرم F وآل 
امتداداًً   A أنه  على  يدل  وهذا   B بيته 
للمنهج النبوي وآل بيته B، الذين بّيّنوا 
ومتجدد،  حّيّ  كتاب  القرآن  أّنّ  للناس 
في  الإنسان  تعمق  كلما  عجائبه  تتكشف 
المعرفية  الوحدة  ويبرز  وتدبره،  قراءته 
والروحية بين النصّّ القرآني ومنهج العترة 
الطاهرة، وبهذا يصبح القول بأنََّ )عجائب 
القرآن لا تنقضي( تجسيداًً واقعياًً لمنهج آل 

البيت B في تفسير القرآن.

يبلى،  ولا  ْلََُقُ  �يَخْ لا  القرآن  الثامن: 
يضعف  الكريم لا  القرآن  أنََّ   A أوضح 
بكثرة التلاوة أو بالزمن، ولا يمل بالتكرار 
وإعادة تلاوته مرات عديدة، لا يقل شأنه 
ولا تقل قيمته؛ بل يزداد نضارةًً وحلاوةًً، 
فهو دائم العطاء لا ينضب، وقارئه لا يمّلّ 
يمّلّ  والقارئ  البشر  وطبيعة  تلاوته،  من 

))) سورة ص، الآية  29.



570

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

ذهنه،  يتعب  أو  النصوص  قراءة  بتكرار 
أما  تكرارها،  عند  المنفعة  القارئ  يفقد  أو 
فهمه  من  يزيد  لتلاوته  تكرار  كل  القرآن 
عجائب  فيه  الإنسان  ويكتشف  وتدبره 
حيث  وإعجازه،  ببركته  وهذا  جديدة؛ 
نََا  ْ يََسَّرْ� ﴿وََلََقََدْْ  تعالى:  قال  تعالى،  الله  يسره 

الْْقُُرْْآنََ لِلِذِِّكْْرِِ فََهََلْْ مِِن مُُدََّكِرٍٍِ﴾))).

على  الحّثّ  يستبطن   A وكلامه 
من  خوف  دون  وتكراره  القرآن  تلاوة 
للأجر  وسيلة  فهو  الأجر،  فقدان  أو  الملل 
بتلاوته   A يأمر  حيث  الكبير،  والثواب 
قائلًاً: »واتلوه فإنََّ الله يأجركم على تلاوته 
حيث  حسنات«)))،  عشر  حرف  بكل 
تلاوة  بل  الجزيل،  بالثواب  تلاوته  ربط 
يأجر  تكرر تلاوته،  كل حرف واحد مهما 
على  للمؤمن  تحفيز  وهذا  حسنات،  عشر 
مصدر  القرآن  وتلاوته،  بالقرآن  التمسك 
مستمر للبركة والهداية، لا يمل منه القارئ 

ولا ينقص ثوابه وأجره.

 A العسكرّيّ الإمام  ووصف 
ْلََُقُ  �يَخْ لا  »القرآن  بقوله:  الكريم  القرآنََ 
بليغٌٌ يعكس نظرةًً  ُيُبلى«، هو توصيفٌٌ  ولا 

))) سورة القمر، الآية  17.

ج4،   ،Aالعسكري الإمام  موسوعة   (((
محمد  بن  باقر  محمد   ، المجلّسيّ ح862؛  ص40، 

تقي، بحار الأنوار، ج89، ص182، ح18.

إذ  الإلهي؛  الكتاب  هذا  حقيقة  إلى  عميقةًً 
بل  وثباته،  ه  نّصّ دوام  بيان  على  يقتصر  لا 
المعنوي  خلوده  إلى  إشارة  ذلك  يتجاوز 
هذا  ويتناغم  الأزمان،  عبر  عطائه  وتجدد 
 F الوصف مع ما ورد عن النبّيّ الأكرم
القرآن  أزلّيّة  تأكيدٍٍ على  B من  بيته  وآل 
ودوام نفعه، بوصفه كلامََ الله الذي لا يأتيه 
فهو  خلفه،  من  ولا  يديه  بين  من  الباطل 

مصدر الهداية المستمر للأجيال كاّفّة.

مظاهر  أحد  المعنى  هذا  وُيُعد� 
الإعجاز القرآّنيّ الذي لا يقتصر على البنية 
اللفظية، بل يمتّدّ إلى قابليته الدائمة للتجدد 
والإشعاع الفكري والروحي، بحيث يبقى 
ت  تغريّر مهما  والقلوب  العقول  في  مؤّثّرا� 

الظروف وتباينت البيئات الثقافية.

الجرجاّنيّ  القاهر  عبد  تناول  وقد 
الإعجازّيّ  البعد  هذا  471هـ(  ـ   400(
حديثه  ضمن  الإعجاز،  دلائل  مؤلفه  في 
في  القول  تحرير  في  والنظم،  اللفظ  عن 
داًً  مؤّكّ والبلاغة)))،  والفصاحة  الإعجاز 
ْلََق على  أّنّ القرآن »لا تفنى عجائبه، ولا �يَخْ
كثرة الرد«، أي أّنّ القرآن لا يفقد فصاحته 
بل  الزمن،  مرور  مع  بلاغته  تنقص  ولا 
داًً في إعجازه، مؤّثّراًً في القلوب  يظّلّ متجّدّ

))) الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن، دلائل 
الإعجاز في علم المعاني، ص389.



571

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

الظروف وتطاولت  ت  تغريّر والعقول مهما 
الأزمان، وإعجازه البلاغّيّ لا يزول بكثرة 
التكرار، بل يزداد نضارة وتأثيراًً كّلّما تكرر 

النظر فيه.

الإمام أن�  يّتّضح  هنا   ومن 
العسكرّيّ A في وصفه هذا، إنما يشير إلى 
الكريم،  القرآن  في  خالدةٍٍ  ةٍٍّيّ  إعجاز سمةٍٍ 
ته وقدرته على مواكبة  تتمثل في دوام حيوّيّ
جيلًاً  الإنساّنيّ  الوعي  واستنهاض  الزمن 

بعد جيل.

الإمام A في هذا الحديث الشريف 
بالقرآن  بالالتزام  صريحة  دعوة  يدعونا 
مجرد  وليس  حياة،  منهج  واعتباره  الكريم 
A كتاب للقراءة أو للتلاوة، وقد وصفه 

روحي  ومرشد  بة  مأُدُ بأنه  متكاملًاً  وصفاًً 
للقلوب  وشفاء  للمؤمن،  وأخلاقي 
الإنسان  تحفظ  وعصمة  للنفس،  ودواء 
طريق  إلى  وهادياًً  ومرشدا�  الضلال،  من 
تلاوته  وبتكرار  والنجاة،  الاستقامة 
تكشف لنا عجائبه التي لا تنقضي، ويكافئنا 

الله تعالى على تلاوته أجراًً عظيمًاً. 

القرآن  عن  صفات   A نفى  وقد 
يََزِِيغُُ  ولا  فيقوم،  يعوج  »لا  قال:  حيث 
ْلََُقُ  �يَخْ ولا  عََجََائُِِبُه،  تََنْقََْيضِي  ولا  فيََشْْعََب، 
على كََثْْرََةِِ الرََّدِِّ«، هذا النفي المطلق يؤكد على 

فلنحرص  وثباته،  الكريم  القرآن  استقامة 
على التمسك به، والاهتداء بهديه، والتدبر 
لننال  حياتنا؛  في  منهجاًً  ونجعله  آياته،  في 

رضاه الله تعالى وفضله في الدنيا والآخرة.

نم  شفاء  الرقآن  الثالث:  المنوذج 
المعى وبيان نم اللاضلة

القرآن الكريم هو النور الذي يهدي 
الإنسان ويكشف له طريق الحق، وبه تتمثل 
جاء  للبشر،  والفكرية  الروحية  الهداية 
A العسكرّيّ  الحسن  الإمام  حديث   في 

تب الله أنزلها شفاء من العمى،  أنه قال: »ُكُ
العاملين بها إلى  وبياناًً من الضلالة، يهدي 
تعملوا  لم  إذا  الله  كتاب  مستقيم،  صراط 
إذا  الله  ة)))  وحّجّ عليكم،  وبالاًً  كان  به 
ولسخطه  عاصين،  هللّه  كنتم  لها  تنقادوا  لم 

ضين«))). متعّرّ

 A العسكرّيّ  الإمام  تعرض  لقد 
تب الله تعالى التي  في هذا الحديث قائلًاً: »ُكُ
تب الله  أنزلها للخلق«، وأشار A إلى أنََّ ُكُ
القرآن  ومنها  للخلق،  أنزلها  وحيها  تعالى 
الكريم، ثم وصفه A بأوصاف، وسوف 

جََُّلحُة: الدليل والبرهان. ينظر: ابن منظور،  )))  ا
محمد بن مكرم، لسان العرب، ج2، ص228.

ج3،   ،Aالعسكري الإمام  موسوعة   (((
ص133.



572

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

نرتبها كما يلي:

العمى،  من  شفاء  القرآن  الأول: 
العمى،  من  شفاء  القرآن  بأنََّ   Aوصف
البصر،  عمى  ليس  هنا  بالعمى  والمقصود 
الجهل  أي  والبصيرة،  القلوب  عمى  بل 
فالإنسان  الهداية،  نور  وطمس  والضلال 
قد تكون له عينان يبصر بهما في الدنيا، لكن 
ولا  الباطل  من  الحق  يرى  لا  مظلم  قلبه 

يعرف سبيل النجاة.

وُيُعمل  ُيُتلى  عندما  الكريم  القرآن 
به، يفتح بصيرة الإنسان ويكشف له طريق 
الشك  أمراض  من  القلب  ر  ويطّهّ الحق، 
الضلالة  ظلام  د  ويبّدّ والهوى،  والجهل 
أنََّ  نجد  لذلك  الظلام؛  النوُرُ  د  يبّدّ كما 
القرآن نفسه يؤكد هذه الصفة، قال تعالى: 
 َ أََبْْصَرَ� فََمََنْْ  رََبِِّكُُمْْ  مِِنْْ  بََصََائِرُُِ  جََاءََكُُمْْ  ﴿قََدْْ 
وقال  فََعََلََيْْهََا﴾)))،  عََمِِيََ  وََمََنْْ  فََلِنََِفْْسِِه� 
شِِفََاءٌٌ  هُُوََ  مََا  الْْقُُرْْآنِِ  مِِنََ  ﴿وََنُُنََزِِّلُُ  تعالى: 
شفاء  القرآن  إذن  لِِّلْْمُُؤْْمِِنِيَِنَ﴾)))،  ةٌٌ  َ وََرََحْمَ�
من عمى القلوب؛ لأنه يعالج أصل الداء 
وهو الجهل والضلال، العمى هنا يرمز إلى 
عن  والابتعاد  والفكري،  الروحي  الجهل 
الحق، والقرآن يفتح للإنسان بصائر القلب 

))) سورة الأنعام، الآية  104.

))) سورة الإسراء، الآية  82.

قلبٍٍ  إلى  المظلم  القلب  ل  فيحّوّ والعقل، 
الإنسان  فيصبح  والمعرفة،  بالإيمان  مضيء 

قادراًً على التمييز بين الحق والباطل.

يصف  كان   A العسكرّيّ  الإمام 
القرآن بالشفاء،  وقد كرر هذا الوصف في 
خطبه وهذا يعزز وعي السامع أو القارئ 
له  ويحّوّ اليومية،  حياته  في  القرآن  بأهمية 
من مجرد نص مقروء إلى منهج حياة فعال 
ويقظة  واضحة  رؤية  الإنسان  على  يضفي 
القرآن  خصّّ  وهنا  مستمرة،  روحية 
دوره  على  أكد  حيث  العمى،  من  بالشفاء 
الفكري  والهوى  الجهل  ظلمات  إزالة  في 
العقول  يضيء  مرشد  وأنه  والروحي، 
القدرة  المؤمن  ويمنح  الحقائق،  ويكشف 
على التمييز بين الحق والباطل، ويبرز أهمية 
التمسك بالقرآن عملياًً؛ إذ بالإتباع والتدبر 
أشكال  لكل  الحقيقي  الشفاء  يتحقق 
يخرج  فهو  والفكري،  الأخلاقي  )العمى( 
الإنسان من ظلمات الجهل والهوى إلى نور 

المعرفة والفهم الصحيح.

الضلالة،  من  بيان  القرآن  الثاني: 
الحق  طريق  عن  الانحراف  هي  الضلالة 
والخروج عن الصراط المستقيم، والوقوع في 
متاهات الباطل والشك، فالإنسان إذا ُتُرك 
لعقله وحده قد يتيه بين الأفكار والأهواء، 



573

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

بياناًً من  القرآن  أنََّ   A لذا وصف الإمام 
عن  وكاشفاًً  للحقائق،  مبّيّناًً  فهو  الضلالة 
النجاة،  سبيل  وموضحاًً  والحرام،  الحلال 
ويبنيّن  والاضطراب،  الغموض  يزيل  إنََّه 
للناس معالم الطريق المستقيم، فلا يتركون 
لِِّلنََّاسِِ  بََيََانٌٌ  ذََا  ﴿�هَٰٰ تعالى:  قال  حيرة،  في 
وقال  لِِّلْْمُُتََّقِِيَنَ﴾)))،  وََمََوْْعِِظََة�  وََهُُدًًى 
وََكِتََِابٌٌ  نُُورٌٌ  اللهِِ  مِِّنََ  جََاءََكُُم  ﴿قََدْْ  تعالى: 
سُُبُُلََ  رِِضْْوََانََهُُ  اتََّبََعََ  مََنِِ  اللهُُ  بِهِِِ  ْدِِي  �يَهْ بُِمُّيٌِنٌ، 

مِِ﴾))). السََّلَاا

الضلالة؛  من  بيان  القرآن  إذن، 
لأنه يوضح الطريق المستقيم عندما يختلط 
الضلال  طرق  ويكشف  بالباطل،  الحق 
والأفكار المغلوطة، فيكون كالمصباح الذي 
A إلى أنََّ  يضيء للسائر في الظلام، يشير 
الطريق الصحيح ويكشف  القرآن يوضح 
من  يضل  فلا  والانحرافات،  الأخطاء 
يصبح  البيان،  هذا  وبفضل  به،  اهتدى 
يقلل  مما  واستقامة،  وعيا�  أكثر  الإنسان 
في  التوازن  ويتحقق  والانحراف،  الفساد 

المجتمع الإسلامي.

A العسكرّيّ الإمام  أنََّ   ونلاحظ 
كرر وصف القرآن بأنه »بيانٌٌ من الضلالة«؛ 

))) سورة آل عمران، الآية 138.

))) سورة المائدة، الآيات 16-15.

لأنه يريد أنْْ يؤكد على قدرة القرآن في تمييز 
الحق عن الباطل وإزالة الغموض الفكري 
والروحي، فهو يرشد الإنسان إلى الصراط 
ويجعل  الانحراف،  من  ويحصنه  المستقيم 
وهذا  والشر،  الخير  تجاه  واضحة  رؤية  له 
السامع،  ذهن  في  الوعي  ق  يعّمّ التكرار 
ّلُّكُ  ويبرز أهمية الالتزام به كمرشد حي في 

شؤون الحياة.

صراط  إلى  يهدي  القرآن  الثالث: 
الطريق  هو  المستقيم،  الصراط  مستقيم، 
تعالى،  الله  رضا  إلى  يوصل  الذي  الواضح 
وهو الطريق الذي لا اعوجاج ولا انحراف 
الذين  أي  به،  العاملين  يهدي  القرآن  فيه، 
يقرؤون آياته، ويفهمون معانيه، ويطّبّقون 
أوامره ونواهيه، فإذا عمل الإنسان بما جاء 
)خريطة  بمثابة  القرآن  صار  القرآن،  في 
المستقيم،  الصراط  إلى  توصله  طريق( 
لِلََِّتِيِ  ْدِِي  �يَهْ الْْقُُرْْآنََ  ذََا  �هَٰٰ ﴿إِنََِّ  تعالى:  قال 
يقول  الهداية،  يوضح  أي  أََقْْوََمُُ﴾)))،  هِِيََ 
ـ 1400ه(:  غنية )1321  ُمُ العلامة جواد 
أقوم  إلى  ويوجب  يرشد  يهدي  »معنى 
بتعميمها  وهي  وأنفعها،  وأعدلها  السبل 
ّلُّكُ زمان  ل شيء، وفي  تشمل الأصلح في ُكُ
ومكان، ولكل إنسان من غير استثناء«)))، 

))) سورة الإسراء، الآية  9.

غُْْمُنيََّة، محمد جواد بن محمود، التفسير  ))) ينظر :  



574

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

يََضُِِلُّ  فََلَاا  هُُدََايََ  اتََّبََعََ  ﴿فََمََنِِ  تعالى:  وقال 
صريحة  دعوى  الآية  هذه  يََشْْقََى﴾)))،  وََلَاا 
وواضحة يسجلها القرآن للعمل به، حيث 
يقوده إلى الاستقامة في الحياة الدنيا، بمعنى 
الالتزام بالقيم والأخلاق الإلهية والابتعاد 
عن الانحراف؛ لأنه يرسم المنهج الصحيح 
إلى  يصل  المنهج  هذا  يسلك  ومن  للحياة، 
الطرق  في  يتيه  يتركه  من  بينما  الأمان،  بّرّ 

المتفرعة.

ة الله على عباده،  الرابع: القرآن حّجّ
القاطع  والدليل  البرهان  اللغة:  في  ة  اّجُّلحُ
، وصف A أنََّ القرآن الكريم  رّدّ الذي لا ُيُ
هو برهان بنيّن ودليل قاطع على العباد، أي 
أنََّ الله جعله برهاناًً للناس، فلن يعد لأحد 
عذر في ترك الهداية أو الوقوع في الضلال، 
ونواهٍٍ  أوامر  فيه  المبين،  الله  كلام  فهو 
وشرائع، فإذا بلغه الإنسان ثم أعرض عنه، 
ة، وهو شاهد على الطائع  قامت عليه الحّجّ
والعاصي، من عمل به كان شاهداًً له يوم 
شاهداًً  كان  عنه  أعرض  ومن  القيامة، 
أنْْ  أحد  يستطيع  فلا  القيامة،  يوم  عليه 
يقول: ما عرفُتُ الحق، أو لم يصلني الدليل 
تعالى  الله  طريق  بنيّن  فالقرآن  والبرهان، 
يعتبر  القرآن  دليلًاً على كل مكّلّف،  وكان 

الكاشف، ج5، ص22.

))) سورة طه، الآية  123.

تجاهل  أو  وعصيان  عباده،  على  الله  حجة 
والاستحقاق  المعصية  يعني  الحجة  هذه 

لغضب الله تعالى.

الحسن الإمام  وصف   لقد 
ليس  بأنه  الكريم  القرآن   A العسكرّيّ
ودواء  شفاء  بل  للقراءة،  كتاب  مجرد 
وطريق  للحق،  وبيان  والعقل،  للروح 
على  الله  حجة  وهو  والاستقامة،  للهداية 
الخلق، والالتزام بتعاليمه والعمل به يحمي 
الهداية،  إلى  ويقوده  الضلال،  من  الإنسان 
ويجنب عقاب الله وسخطه، وهذه الصفات 
التي تعرض لها A تؤكد أهمية القرآن وأنه 
منهج حياة متكامل يصلح للروح والفكر 
والسلوك للفرد والمجتمع، حيث جمع بين 
وهناك  المستمرة،  والهداية  والعمل  الفهم 
تحفيز على الطاعة والالتزام بالقيم، وتجنب 
بالقرآن  العمل  ترك  وإنََّ  الانحراف، 
للضلال  الإنسان  يعرض  طاعته  ورفض 
والوبال وغضب الله تعالى وعقابه، وعدم 
عواقب  عليه  يترتب  له  والانقياد  الالتزام 

وخيمة.

شاهد  الرقآن  الرابع:  المنوذج 
وشافع يوم القيامة 

:A العسكرّيّ الحسن  الإمام   قال 
جل  بالّرّ القيامة  يوم�  يأتي  القرآن  »إّنّ 



575

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

هذا   ، رّبّ يا  لرّبّه:  احبِِ)))يقول�  الّشّ
يت في  ليلََه، وقّوّ أظمأُتُ نهارََه، وأسهرُتُ 
أمله،  رحمتك طمعه، وفسحُتُ في رحمتك 
فكن عند ظّنّي فيك وظّنّه. يقول الله تعالى: 
ُأُعطوه اُلمُلكََ بيمينه واُلخُلد بِشِماله، واقرِِنوه 
والديه  وا  واكُسُ العين،  الحور  من  بأزواجه 
نيا بما فيها، فينظر إليهما  حّلّة لا تقوم لها الّدّ
أنفسهما  إلى  وينظران  فيعّظّمونهما،  الخلائق 
لنا  أّنّى  نا،  رّبّ يا  فيقولان:  منهما،  فيعجبان 
عّزّ  الله  فيقول  نا؟!  أعماُلُ تََبغُْْلُها  وملَم  هذه 
مثلََه  يََر  لم  الكرامة،  تاج  هذا  ومع   : وجّلّ
ولا  امعون،  الّسّ بمثله  يسمع  ولم  اؤون  الّرّ
هذا  فيقال:  رون،  المتفّكّ مثله  في  يتفكََّر 
اه  إّيّ وبتبصيركما  القرآن،  ولدكما  بتعليمكما 
ّبُّحُ  اه على  إّيّ بدين الإسلام، وبرضايتكما 
د رسول الله وعّليّ وّليّ الله )صلوات الله  ّمّمح

اه بفقههما«))). عليهما(، وتفقيهكما إّيّ

وهداية  نور  هو  الكريم  القرآن 
له  ويكشف  بصيرته،  يرفع  للإنسان، 

))) الشاحب: المتغير اللون والجسم لعارض من 
آثار  من  والشحوب  ونحوهما،   مرض  أو  سفر 
الأثير،  ابن  ينظر:  والتنعم.  المأكل  وقلة  الخوف 
الحديث  غريب  في  النهاية  محمد،  بن  المبارك 

والأثر، ج2، ص448.

ص450،   ،Aالعسكري الإمام  تفسير   (((
ج4،   ،A العسكري  الإمام  موسوعة  ح297؛ 

ص285، ح866 .

له  ويشفع  ويشهد  المستقيم،  الطريق 
الحسن  الإمام  وصف  وقد  القيامة،  يوم 
القرآن  الحديث  هذا  في   A العسكرّيّ 
الكريم بأنه يكون شاهداًً وشافعاًً لصاحبه 
وتأثيراًً  قوة  المعنى  يعطي  مما  القيامة،  يوم 
حياًً  المشهد  وكأن  المخاطب  على  نفسيا� 
حاضراًً أمامه، ويكون سبباًً في نيله الثواب 
واُلخُلد  بيمينه  اُلمُلك  وإعطائه  العظيم 
الحديث  هذا  في   Aالإمام يبين  بشماله، 
دور القرآن الكريم في تربية الإنسان وتنمية 
في  الاجتهاد  على  زه  ويحّفّ وعقله،  روحه 
ويعزز  بتعاليمه،  والعمل  وحفظه  تلاوته 
بالله والاعتماد  الظن  الطمأنينة وحسن  فيه 
يوم  لصاحبه  ويشفع  يشهد  فهو  عليه، 
على  القرآن  فضل  يوضح  كما  القيامة، 
خلال  من  العائلة،  تربية  وأثر  الوالدين 
تربيتهم  نتيجة  مكانتهما  ورفع  تكريمهما 
للأبناء على حب القرآن والعمل به، وهذا 
بالقرآن،  الالتزام  على  الفرد  يحفز  الحديث 
المسلم،  المجتمع  حياة  في  أهميته  ويبرز 
والإمام العسكري A في تفسيره يعلق على 
ى لِلِْْمُُؤْْمِِنِيَِنَ﴾)))،  َ قوله تعالى: ﴿هُُدًًى وََبُُشْرَ�
يقول: ﴿هُُدىًً﴾، يعني هذا القرآن هدىًً، 
ى لِلِْْمُُؤْْمِِنِيَِنَ﴾، يعني بشارة لهم في  َ ﴿وََبُُشْرَ�
الآخرة، وذلك أنََّ القرآن يأتي يوم القيامة 

))) سورة النمل، الآية  1 ـ 2.



576

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

بالرجل الشاحب إلى آخر الحديث))).

لقد تعرض الإمام A في كلامه إلى 
أوصاف للقرآن الكريم، منها:

يوم  شاهد  الركيم  الرقآن  الأول: 
القيامة، الرقآن يهشد لصاحبه.

القيامة،  يوم  شفيع  الرقآن  الثاني: 
الله  أمام  يقدهم  لصاحبه،  يشفع  الرقآن 
شفياًًع له بسبب اجتهاده في حفهظ وتلاوته.

للاجتهاد  سبب  الرقآن  الثالث: 
وصف  والحديث  الدنيا،  في  والتعب 
نتيجة  بالشاحب؛  القيامة  يوم  اسنلإان 

اجتهاده في تلاوة الرقآن وحفهظ.

وصاحب  مركم  الرقآن  الرابع: 
الجزاء الظعيم، لأنََّ الجهد اليذ بذله في هذه 

الحياة رمتبط مباشرة بالجزاء الأخروي.

كمانة  يرفع  الرقآن  الخامس: 
تركيهمم  في  سبباًً  يكون  حيث  الوالدين، 
رمتبطة  الوالدين  كمافأة  زنملتهم،  ورفع 

بتربية أبناء صالحين حافظين للرقآن. 

في   A العسكرّيّ  الإمام  ويبنيّن 
وأثره  الكريم  القرآن  عظمة  الحديث  هذا 
البالغ في حياة الإنسان، فهو شاهد وشفيع 
لصاحبه يوم القيامة، ومحفز على الاجتهاد، 

))) تفسير الإمام العسكري A، ص250.

وسبب للجزاء العظيم، ومكرم للوالدين، 
للفرد  متكاملًاً  حياة  منهج  يجعله  مما 
والخلود،  للملك،  ومجازاة  والمجتمع، 
ورفع  الجنة،  في  العين  الحور  ومرافقة 
الروحية  القيمة  يعكس  مما  والديه،  مكانة 
القرآن  التي يحملها  والتربوية والاجتماعية 
صريحة  دعوة   Aوكلامه فرد،  لكل 
والعمل  بالقرآن  ك  بالتمّسّ للمسلمين 
بتعاليمه، ليكونوا قدوة صالحة في حياتهم، 
والاجتماعي،  الروحي  للارتقاء  وسببا� 
وتحصيل رضا الله تعالى في الدنيا والآخرة.



577

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

نتائج البحث

أنََّ  إلى  البحث  خلال  من  توصلنا 
رؤية  م  قّدّ  A العسكرّيّ  الحسن  الإمام 
متكاملة للقرآن الكريم، ليس بوصفه مجرد 
كرسالة  بل  للحفظ،  أو  للتلاوة  نصوص 
روحية  هداية  ومنهج  شاملة،  ربانية 
إصلاح  تستهدف  واجتماعية،  وأخلاقية 

الإنسان والمجتمع على السواء.

A في كلماته وتعاليمه أنََّ  وقد بنيّن 
قرأ بتدبر، وُيُفهم  ُيُ القرآن الكريم يجب أنْْ 
بعمق، وُيُطبق في الواقع العملي، فهو ليس 
الظاهري،  للتقديس  أو  والتباهي  للزينة 
ال  فّعّ ك  ّرّمح أنََّه  كما  حياة،  مصدر  هو  بل 
د الإمام  لبناء الإنسان والمجتمع، وقد جّسّ
سلوكه،  في  المفهوم  هذا   A العسكرّيّ 
فكان أنموذجاًً حياًً للقرآن الناطق، يعكس 
أفعاله وأقواله،  مفاهيمه وقيمه من خلال 
ُتُلهم  مواقف عملية  إلى  وُيُترجم مضامينه 

الأمة وتسهم في توجيهها نحو الصلاح.

التي  النماذج  تحليل  خلال  ومن 
القرآن  سمات  أنََّ  لنا  تبنيّن  استعرضناها، 
في  تتجلى   A الإمام  كلمات  في  الكريم 
كونه: مأدبة الله تعالى، ونوراًً مبيناًً، وشفاء 
وبيان من  مبارك،  العمى، ودواء  نافع من 
ونجاة  به،  سَََّكََ  �تَمَ �لِمََن  وعِِصمة  الضلالة، 

ة الله على عباده، يهدي إلى  تبعه، وحّجّ لمن 
الصراط المستقيم، وهذه الصفات لا ُتُفهم 
عملية  دعوة  هي  بل  الواقع،  عن  دة  مجّرّ
لتجسيد هذه المعاني القرآنية في حياة المسلم 
بالقرآن،  العملي  التمسك  وإلى  اليومية، 
لا  الكريم  القرآن  أنََّ  كذلك   A وأكد 
ق  تََنْقََْيضِي عََجََائُِِبُه، ولا يميل عن الحق ليفّرّ
يوحدهم  بل  وأحزاب،  شعب  إلى  الناس 

ويجمعهم على كلمة التوحيد.

وفي الختام، أوصي الباحثين الكرام، 
 B الأئمة  تراث  قراءة  إعادة  بضرورة 
عن  الكشف  تتيح  جديدة،  علمية  بعيون 
خرت بها  التي ُزُ الكنوز الفكرية والتربوية 
القرآنية  الدراسات  توسيع  مع  كلماتهم، 
خالصاًً  واقعياًً  فهمًاً  تمثل  لأنها  ضوئها؛  في 
تمثله  ما  وبالأخص  الكريم،  للقرآن 
 A العسكرّيّ  الحسن  الإمام  كلمات 
وإدراج  عميق،  وقرآني  روحي  ُبُعد  من 
التربوية  المناهج  A ضمن  خطبه وكلماته 
أخلاقية  قيم  من  تحويه  لما  والفكرية؛ 
وروحية تتماشى مع متطلبات العصر، وما 

. توفيقي إلّاا بالله، عليه توكلُتُ وإليه أنيُبُ



578

كار
كو

ب ني
اح

ص
د ال

 عب
علي

د. 
م. 

أ.

قامئة المصادر والمراجع:

القرآن الكريم

 ،A نهج البلاغة، خطب الإمام علي
تحقيق صبحي الصالح، بيروت،1387هـ.

	1 ابن أبي الزَمَنيِن، محمد بن عبد الله، .
تفسير ابن زَمَنيِن، تحقيق أبو عبد الله حسين 
الكنز،  مصطفى  بن  محمد  عكاشة،  بن 

الفاروق الحديثة، مصر 2002م.

	2 ابن الأثير، المبارك بن محمد، النهاية .
في غريب الحديث والأثر، الناشر مؤسسة 

سة، 1364ش. إسماعيليان، قُم الُمقدَّ

	3 الحسن، . بن  يحيى  البطريق،  ابن 
مناقب  في  الأخبار  صحاح  عيون  عمدة 
النشر  مؤسسة  الناشر  الأبرار،  إمام 
قُم  المدرسين،  لجماعة  التابعة  الإسلامي 

سة ،1407 هـ. الُمقدَّ

	4 ابن فارس، أحمد بن فارس، معجم .
محمد  السلام  عبد  تحقيق  اللغة،  مقاييس 
هارون، الناشر مكتبة الإعلام الإسلامي، 

قم المقدسة، 1404هـ.

	5 ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان .
قُم  الحوزة،  أدب  نشر  الناشر  العرب، 

سة، 1405هـ. الُمقدَّ

	6 . ،Aالعسكري الإمام  تفسير 

العسكريA، تحقيق  الإمام  إلى  المنسوب 
الناشر  ط1،   ،A المهدي  الإمام  مدرسة 
سة،  الُمقدَّ قُم   ،Aالمهدي الإمام  مدرسة 

1409 هـ.

	7 عبد . بن  القاهر  عبد  الجرجاني، 
المعاني،  علم  في  الإعجاز  دلائل  الرحمن، 
فهر،الناشر  أبو  شاكر  محمد  محمود  تحقيق 

مطبعة المدنيل، القاهرة، 1992م.

	8 منهاج . الله،  حبيب  ميرزا  الخوئي، 
تصحيح  البلاغة،  نهج  شرح  في  البراعة 
مؤسسة  الناشر  الميانجيّ،  إبراهيم  السيد 
طهران، الثقافية،   Aالمهدي  الإمام 

1360 ش.

	9 محمّد، . بن  مرتضى  محمّد  بيديّ،  الزَّ
تاج العروس من جواهر القاموس، الناشر 
والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الفكر  دار 

بيروت، 1994م.

الشريف المرتضى، علي بن الحسين، 10	.
الدين  بدر  محمد  السيد  تحقيق  الأمالي، 
الله  آية  منشورات مكتبة  الحلبيّ،  النعسانّي 

العظمى المرعشّي النجفيّ، قم، 1907م.

عيون 11	. علي،  بن  محمد  الصدوق، 
حسين  الشيخ  تحقيق   ،Aالرضا أخبار 
الأعلميّ،  مؤسسة  الناشر:  الأعلميّ، 

بيروت، 1984م.



579

جاً
وذَ

أنْمُ
 A

رِيّ
سْكَ

العَ
سَنِ 

الحَ
امِ 

لإِم
قِ، ا

اطِ
 النَّ

رْآنِ
 القُ

ظَرِ
نْ نَ

نِ مِ
قُرْآ

تُ ال
سِما

بصائر 12	. الحسن،  بن  د  محمَّ الصفار، 
الأعلميّ،  منشورات  الناشر  الدرجات، 

بيروت 1404هـ.

الحسن، 13	. بن  الفضل  الطبرسّي، 
تفسير مجمع البيان، بيروت، ط1، مؤسسة 
الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، 1995م.

التبيان 14	. الحسن،  بن  محمد  الطوسي، 
في تفسير القرآن، تحقيق أحمد حبيب قصير 
العاملّي، الناشر مكتب الإعلام الإسلامي، 

1409هـ.

دعائم 15	. المغربي،  النعمان  القاضي، 
بن  آصف  تحقيق  القاهرة،  الإسلام، 
المعارف،  دار  الناشر  فيضي،  أصغر  علي 

1963م.

بن 16	. سليمان  الحنفي،  القُندْوزيّ 
إبراهيم، ينابيع المودة لذوي القربى، تحقيق 
الناشر:  الحسيني،  أشرف  جمال  علي  سيد 

دار الأسوة، طهران، 1416هـ.

الله، 17	. شكر  بن  الله  فتح  الكاشانّي، 
المعارف،  مؤسسة  تحقيق  التفاسير،  زبدة 
قم،  الإسلامية،  المعارف  مؤسسة 

1423هـ.

يعقوب، 18	. بن  محمد  الكُلينيّ،   
أكبر  علي  تحقيق  الكافي،  من  الأصول 

الكتب الإسلامية، طهران،  دار  الغفاري، 
1363هـ ش.

المجلسّي، محمد باقر بن محمد تقي، 19	.
للنشر،  الطور  مؤسسة  الأنوار،  بحار 

طهران، 1411هـ.

محمود، 20	. بن  جواد  محمد  مُغْنيَّة، 
العلم  دار  الناشر  الكاشف،  التفسير 

للملايين، بيروت، 1981م.

.	21 ،Aالعسكري الإمام  موسوعة 
للدراسات   Aالعصر ولي  مؤسسة 
 Aالإسلامية، الناشر مؤسسة ولي العصر 
المقدسة،  قم  الإسلامية،  للدراسات 

1426هـ.

الإمام 22	. خطب  البلاغة،  نهج 
الصالح،  صبحي  تحقيق   ،Aعلي

بيروت،1387هـ.


